
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1965)

Heft: 2

Artikel: L'histoire de la philosophie selon Husserl

Autor: Mende, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE
SELON HUSSERL

Il y a chez Husserl une coïncidence phénoménologique entre
l'histoire de la philosophie et la philosophie de l'histoire. Ce qu'il dit
de l'homme européen, dans la conférence qu'il donna au Kulturbund
de Vienne les y et io mai 1935 sur « La philosophie dans la crise de

l'humanité européenne », concerne la voie historique suivie par la
philosophie et son apport à l'Europe. Il considère que l'Europe, sur
le sol de la Grèce aux VIIe et VIe siècles avant notre ère, est née de

l'esprit philosophique sous la forme d'un comportement nouveau qui,
tournant résolument le dos à la praxis, devint purement théorique.
L'homme devint ainsi, pour reprendre les termes de Husserl, un
spectateur détaché, dominant le monde du regard — un philosophe.
De cette attitude théorique qui s'écarte de toute praxis, naturelle ou
mise au service de la vie naturelle, naît une nouvelle praxis, celle
d'une critique universelle. Celle-ci se prolonge en se transformant à

son tour en une autre praxis par laquelle l'humanité accède, sur la
base de notions théoriques absolues, à une responsabilité absolue. Il
ressort cependant des développements de Husserl que la philosophie
n'assume pas encore cette fonction. La raison en est, dit Husserl,
qu'elle n'a pas su surmonter l'objectivisme naturaliste. Il importe
donc de se défaire de l'extraversion naïve de l'esprit. La crise se

révèle alors n'être que l'échec apparent du rationalisme. Mais si le

concept de l'Europe, grâce à une compréhension conséquente de
soi-même et à une compréhension du monde en tant qu'œuvre
spirituelle, est étudié en son point central, la condition préalable d'une
culture rationnelle se trouve par là même créée.

N.B. Les réflexions critiques qui suivent s'appuient sur les tomes VI et VII
des « Husserliana », en particulier sur la conférence de Husserl au Kulturbund
de Vienne en 1935, intitulée « La crise de l'homme européen et la philosophie»
(tome VI), ainsi que sur les cours du semestre d'hiver de 1923 sur « L'histoire
critique des idées » (tome VII). L'analyse empruntera au début la terminologie
de Husserl.



66 GEORG MENDE

L'un des exemples sur lesquels se fonde Husserl pour expliciter les

problèmes qui l'occupent est conçu dans les termes suivants :

« Mais le savant naturaliste ne voit pas clairement que le fondement

constant de sa réflexion subjective est le monde vécu, que celui-ci
est constamment présupposé comme terrain et comme champ d'action,
et qu'il donne seul un sens à ses questions et à ses méthodes de

pensée. Mais l'importante partie du chemin qui mène du monde
extérieur intuitif aux idéalisations des mathématiques et à leur
interprétation comme être objectif, où donc se trouve-t-elle soumise
à la critique et à la clarification Les bouleversements d'Einstein
concernent les formules dans lesquelles est traité le monde physique
idéalisé et naïvement objectivé. Mais comment des formules, quelles
qu'elles soient, comment une objectivation mathématique, quelle
qu'elle soit, reçoivent un sens sur le terrain de la vie et du monde
extérieur intuitif, cela on ne nous l'apprend pas ; et ainsi Einstein
ne réforme pas l'espace et le temps dans lesquels se déroule la vie
que nous vivons.

» La science mathématique est une technique merveilleuse pour
procéder à des inductions qui possèdent la puissance, la vraisemblance,

l'exactitude et la précision — qualités insoupçonnées jadis.
Par ses résultats elle est un triomphe de l'esprit humain. Mais en ce

qui concerne la rationalité de ses méthodes et de ses théories, elle est

tout à fait relative. Elle suppose au départ une base qui est privée
de véritable rationalité. Le monde extérieur intuitif, purement subjectif,

ayant été oublié dans le champ des considérations scientifiques,
le sujet œuvrant est aussi oublié, et le chercheur lui-même reste une
question inabordée » (VI, 342 et suivante).

Depuis que Husserl a écrit cette page, le problème a été souvent
abordé (voir par exemple les discussions sur le rôle du savant atomiste
dans la société). On peut se demander toutefois si cette question peut
être résolue par la phénoménologie. En effet si le monde extérieur
intuitif est purement subjectif, le chercheur ne peut pas lui-même
devenir un objet de recherche, et cela selon Husserl même. L'enquête
méthodologique que souhaite Husserl n'est ainsi possible qu'à partir
de positions qui ne sont pas husserliennes. Ceci n'est d'ailleurs pas
lié simplement à l'idéalisme de Husserl, mais au fait que l'idéalisme
a historiquement fait son temps. C'est ce que nous voulons montrer
en prenant l'exemple de Fichte.

La « Deuxième Introduction à la Doctrine de la Science » de Fichte
contient en bas de page une note absolument remarquable. Il y
mentionne le matérialisme philosophique comme un « réalisme qui s'impose

à nous tous et même à l'idéaliste le plus résolu lorsqu'on en
arrive à l'action, c'est-à-dire au fait d'admettre que des objets



L'HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE SELON HUSSERL 67

existent en dehors de nous, tout à fait indépendamment de nous ».

Ainsi, lorsqu'on en arrive à l'action, l'idéalisme perd pied. En agissant
nous nous comportons en matérialistes, au sens philosophique du
terme. La réduction phénoménologique nous ôterait la possibilité
même de nous orienter dans le monde de l'action. Dans la même
note Fichte va plus loin encore, lorsqu'il remarque :

«L'idéalisme ne peut jamais être une manière de penser, il n'est
que spéculation. » Par le terme « manière de penser » Fichte entendait
la manière de penser matérialiste dont usaient les sciences — et par
le terme « spéculation », il entend l'apriorisme kantien. La question
se pose de savoir pourquoi Fichte qui voit le thème principal de sa

philosophie dans l'action et dans l'influence de la philosophie sur
l'action, n'a pas cru devoir substituer, à la spéculation idéaliste, la
manière de penser matérialiste.

La réponse à cette question fait apparaître deux solutions
extrêmes : celle du matérialisme mécaniste — Fichte ne connaissait

pas d'autre matérialisme — et celle de l'idéalisme. Pour Fichte, le
concept « manière de penser » comprenait « le point de vue de la vie
et de la science », et le concept « spéculation », au contraire, contenait
« le point de vue de la philosophie ». C'est là d'une certaine manière,
en germe, la distinction qu'établit Husserl entre comportement
naturel et comportement philosophique (c'est-à-dire phénoménologique).

Pour Fichte, la vie aussi bien que la science dépendaient
d'une manière rigide des données naturelles, ce que Fichte exprimait
par « manière de penser ». De cette praxis vitale muée en théorie,
aucune voie pourtant ne ramenait à la vie. Le pratique n'était donc
absolument pas touché par cette voie. Comme Fichte ne voulait pas
se satisfaire de cette disjonction de la praxis et de la Denkart, il
trouva une issue en transformant la théorie en activité, et en « posant »

les actes — les Tathandlungen — par la spéculation philosophique.
Fichte expose cela en détail dans sa « Doctrine de la Science », et
jamais il n'a laissé le moindre doute sur ce qui était important.
Fichte voulait du reste éduquer son public dans le sens d'une
conscience de soi bourgeoise hostile à toute espèce de féodalisme et de

cléricalisme, c'est-à-dire une conscience de soi à partir de laquelle des

actions devaient engendrer un processus permettant de se rapprocher

de plus en plus d'une société parfaite.
Certaines concordances dans les intentions de Fichte et de Husserl

sont indéniables. Fichte ne nous a pas livré une doctrine de la science,
élaborée jusqu'au bout, pas plus que Husserl ne nous livre une
phénoménologie achevée. Tous deux n'ont cessé d'apporter à leur
propre système philosophique des transformations constantes.
Toutefois si Fichte le fit toujours en se sentant lié à son temps, à
savoir l'époque de la Révolution française, Husserl ne fut jamais



68 GEORG MENDE

philosophiquement conscient de sa contemporanéité avec la Révolution

socialiste d'octobre 1917.
La tentative de Fichte d'aborder le problème du savant dans

sa Wissenschaftslehre doit être considérée comme un échec, parce
qu'on ne peut pas venir à bout d'un sujet tel que celui de la vie
humaine avec les moyens de la simple spéculation. C'est là la leçon qui
aurait pu être tirée de Fichte. Du reste, en publiant les cours d'histoire
de la philosophie de Husserl, Rudolf Boehm nous assure lui-même
que « l'on n'a guère pu contribuer à clarifier les rapports de Husserl
avec la philosophie de l'idéalisme allemand» et que l'on se trouverait
avec Husserl devant une limite de sa propre philosophie. De plus la
polémique de Husserl contre la « naïveté » de l'objectivisme naturaliste,

c'est-à-dire du matérialisme philosophique, est déplacée parce
que le développement de l'histoire de la philosophie au XIXe siècle,
grâce auquel le matérialisme mécaniste et ses limites ont été
surmontés, n'y est pas envisagé.

A l'époque de Fichte il en allait encore tout autrement. La simple
« manière de penser », c'est-à-dire l'édification de théories sur la base
du matérialisme philosophique tel qu'il se présentait à la fin du
XVIIIe siècle, était, étant donné son caractère mécaniste, impropre
à faire avancer du point de vue philosophique les problèmes de la
vie humaine. La vie humaine renferme en effet une richesse
inépuisable de structures du type praxis - théorie - praxis. Elle est,
dans une certaine mesure, praxis, mais en tant que vie humaine
elle est praxis consciente. Elle prend la forme de la praxis en
développant deux domaines de la praxis : l'un se rapportant aux
origines, et l'autre orienté vers les fins. Une théorie de la vie
doit donc s'étendre à ces deux domaines et les rendre compréhensibles.

En ce qui concerne le rapport de la praxis aux origines, le matérialisme

mécaniste a pu jusqu'à un certain point le traiter d'une manière
satisfaisante. Tout au moins répond-il de façon correcte à la question
fondamentale de la philosophie concernant la théorie de la connaissance,

et dans cette mesure il ne crée pas de confusion sur le caractère
matériel des données à partir desquelles surgit la praxis. Il est capable
de donner une image de la réalité objective provisoirement suffisante.
S'il rend compte ainsi, dans une certaine mesure, du monde des

objets sensibles, il ne rend pas compte pourtant des actions par
lesquelles les hommes transforment ce monde. La potentialité théorique
qui réside en lui, le matérialisme mécaniste l'a certes manifestée de
manière convaincante dans la physique classique. Mais les actes qui
furent à la base de l'édification et du perfectionnement de la physique
classique, il n'a pas su les rendre compréhensibles. La nature de cette
praxis lui est restée fermée.



L'HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE SELON HUSSERL 69

Et fermée d'un double point de vue : du point de vue des sciences
de la société, mais aussi du point de vue des sciences de la nature.

A l'égard des processus sociaux, le matérialisme mécaniste ne fit
pas preuve d'une compréhension philosophiquement satisfaisante, et
c'est pourquoi il ne représenta pas non plus un instrument théorique
pour guider l'action humaine. Il est vrai qu'il ne traita pas non plus
d'une manière satisfaisante la subjectivité de l'homme. Mais le « moi »

fichtéen, 1'« ego » de Husserl ne nous avancent pas davantage. Car
ce que l'on entend ici par « subjectivité » est privé du caractère
d'activité proprement dit qui distingue la subjectivité humaine.
Lorsque Husserl se plaint « que la subjectivité qui crée la science ne
peut dans aucune science objective avoir la place qui lui revient »

(VI, 342), cette plainte repose sur le refus de méditer d'une manière
philosophique sur ce que le savant fait. Le « fondement constant »,

dit Husserl, « de sa réflexion subjective (est) le monde de la vie ».

Cette caractérisation idéologique est cependant insuffisante. Car la
détermination sociale va bien plus loin que ce qui se trouve formulé
ici, et il ne s'agit pas seulement de réflexion mais d'activité scientifique.

L'activité scientifique s'applique à un objet objectif. Son
fondement social est situé dans l'état de développement des forces
productives de la société, dans lequel elle est imbriquée. Dans ses effets
enfin, dont il n'est pas question chez Husserl, non seulement elle ne
contribue pas au progrès du développement des forces productives
de la société, mais c'est seulement et exclusivement dans la sphère
sociale que peut être tranchée la question de son sens. Les sciences de
la nature ne répondent en effet jamais à la question qui porte sur le
sens de leur activité, et là on doit donner raison à Husserl. La
physique atomique a-t-elle un sens ou non Ce n'est pas la physique
qui en décide, c'est la société. Les sciences de la nature ne peuvent
rien nous apprendre à ce sujet, mais les sciences sociales, elles, le
peuvent. Le matérialisme dialectique a ainsi ouvert l'accès aux
connaissances du domaine des sciences sociales, accès qu'exigeait
déjà Kant dans la conclusion de la « Critique de la Raison pratique »,

lorsqu'il voulait que l'on se servît dans l'explication scientifique de
la morale humaine « d'un procédé analogue à celui de la chimie, pour
obtenir la séparation des éléments empiriques et des éléments rationnels

». La subjectivité du savant ne s'épuise pas en effet dans le fait
de s'adonner à la science comme à une science « pure », mais consiste
avant tout dans son comportement social.

En ce qui concerne ces problèmes, Husserl était englué d'une
manière funeste dans les mêmes préjugés que ceux que l'on retrouve
dans les œuvres philosophiques de ses contemporains, par exemple
chez Windelband, Rickert, Dilthey, etc. Or ces préjugés sont
étroitement liés à la négation du matérialisme dialectique et à la tentative



70 GEORG MENDE

de le combattre en l'ignorant délibérément. Marx et Engels n'avaient
jamais mis en question l'unité de la science, bien au contraire. En
1867 Marx avait écrit qu'il concevait « le développement de la formation

de la société, sur le plan économique, comme un processus
historique naturel ». Ceux que surprend le concept « historique naturel

» n'ont qu'à se souvenir que Engels a laissé une série de fragments
qui forment une « Dialectique de la nature ». Il n'est donc pas possible
d'interpréter « historique naturel » dans le sens du matérialisme mécaniste,

c'est-à-dire dans le sens d'une nécessité fataliste, déterminée
d'une manière causale linéaire. La méthodologie du matérialisme
dialectique englobe donc les sciences de la nature, de l'histoire et
de la société, et son ressort s'étend à la science en général. Maintenir
une telle unité de la connaissance scientifique aurait donc signifié
reconnaître le progrès accompli par la science en direction de la
connaissance des processus sociaux, mais c'est ce sur quoi justement
a pesé et pèse encore un tabou conséquent. Bien que le matérialisme
mécaniste et l'idéalisme eussent été surmontés théoriquement sous
la forme du matérialisme dialectique, il fut procédé, avec les moyens
de ces philosophies déjà surmontées, à une division des sciences en
deux groupes soi-disant fondamentalement opposés l'un à l'autre.
L'un était formé des sciences de la nature, tandis que pour l'autre
on ne put trouver de nom unique, les dénominations se succédant
telles que : sciences de l'esprit, sciences de la culture et d'autres
semblables. Pour chacun des deux groupes il fallait recourir, affirmait-on,
à une méthodologie différente. Aussi se trouvait créé le point de

départ méthodologique des phénomènes qui apparurent ensuite sous
le nom de « crise dans les sciences ».

Cependant les sciences de la nature elles-mêmes ne furent pas
épargnées non plus par la crise. Ce fut la crise du passage de la
physique classique à la physique contemporaine. Il faut en rechercher la
cause philosophique dans le fait que le matérialisme mécaniste
n'était plus à même, lui non plus, de permettre une compréhension
satisfaisante des processus naturels. La connaissance de la nature
devenait de plus en plus le résultat de l'action humaine et l'on se

prenait à élucider l'histoire même de l'Univers. Dès le début du
XXe siècle on a sondé la nature avec un déploiement d'opérations
qui renverse complètement toutes les représentations expérimentales
que l'on connaissait jusqu'alors. C'est alors la nature transformée par
l'homme qui a permis sous la forme des techniques scientifiques
d'arriver à la connaissance de phénomènes, de processus, d'événements,

de structures historiques que les méthodes de la physique
classique devaient renoncer à interpréter ; mais ces méthodes
classiques soulignent précisément l'impuissance du matérialisme
mécaniste. La physique contemporaine s'apprête donc à donner



L HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE SELON HUSSERL 7I

naissance au matérialisme dialectique, comme le remarquait Lénine
en 1908.

Or Husserl n'a en aucune façon pris connaissance de cette ligne
philosophique qui débouche, sur la base d'un affrontement constant
entre composantes matérialistes et idéalistes, dans le matérialisme
dialectique. Et cela de façon générale, non pas seulement en rapport
avec ce résultat de l'évolution philosophique au XIXe siècle, mais
avant tout en ce qui concerne aussi les façons de poser les problèmes,
méthodologiquement, au cours de l'histoire de la philosophie ;

là-dessus, on trouve chez Husserl peu d'indications. Ce qui l'intéresse
surtout, c'est de découvrir des précurseurs virtuels de sa phénoménologie,

par laquelle il voudrait transformer l'idéalisme en science

(VII, 279). Husserl n'ignore nullement que jusque-là aucun philosophe

n'a réussi dans cette tâche. Ce qu'il nomme attitude transcendantale

se retrouve selon lui dans quelques détails déterminés de

quelques philosophes déterminés. Cet héritage philosophique qui
résulte d'une œuvre ininterrompue comme celle qui a été accomplie,
avec son enchaînement historique, dans le domaine de la philosophie,
ce n'est pas cela qu'il prend en considération. Dans ses leçons certes il
qualifie Socrate, Platon et Descartes de « pionniers de la philosophie ».

En tenant compte de sa conférence sur « Kant et l'idée de la
philosophie transcendantale » on doit y ajouter le nom de Kant. Entre
deux figurent Aristote, Locke, Leibniz, Berkeley, Hume et Brentano.
Ils ont constitué des degrés préliminaires pour une Première
Philosophie qui n'a été enfin fondée scientifiquement que par Husserl
lui-même (ainsi le croit-il) au moyen du radicalisme et de l'universalité

d'une contemplation pure de la conscience. Partant de là,
l'histoire de la philosophie est interprétée comme une histoire critique
des idées. Dans les idées pures de Platon, dans l'Ego cartésien, dans

l'expérience intérieure de Locke, dans l'immanence de la conscience
de Berkeley, dans le psychologisme de Hume, dans le renversement
copernicien de Kant, dans la doctrine de l'intentionnalité de la
conscience de Brentano, Husserl aperçoit les motifs qui peuvent être
utilisés pour la constitution de sa phénoménologie. Le thème principal
de l'histoire de la philosophie lui semble être l'affrontement entre
rationalisme et scepticisme — ces deux concepts devant être entendus
également de manière phénoménologique. Dans tout cela cependant
n'intervient aucunement l'idée d'évolution. Husserl exige même de
manière explicite « qu'une nouvelle philosophie ne puisse pas se

fonder sur d'anciennes » (VII, 375).
Par cette conception anhistorique de l'histoire de la philosophie

nous nous voyons ramenés à des problèmes qui, étant donné le

développement de la philosophie, peuvent être considérés comme
résolus depuis longtemps, surtout lorsqu'on envisage le postulat qui



72 GEORG MENDE

conduit Husserl à revendiquer pour sa phénoménologie le caractère
de science véritable.

Le concept phénoménologique de science chez Husserl a ses

racines dans trois principes : l'apriorisme, l'immanence de la
conscience et l'évidence. Parmi les thèmes philosophiques traditionnels,
Husserl n'en trouve aucun qui aurait réussi à se libérer tout à fait
de certains éléments de ce qu'il caractérise comme l'objectivisme
naturaliste naïf. Partout il se heurte à des concessions faites au
matérialisme philosophique. Il s'est en effet assigné pour but d'aider
l'idéalisme philosophique à remporter la victoire définitive pour
donner également aux sciences le fondement philosophique dernier
en partant de l'idéalisme, et cela au moyen de la réduction
phénoménologique.

Il serait donc faux d'affirmer que Husserl n'a fait dans sa conception

de l'histoire de la philosophie aucune place à la contradiction
entre matérialisme et idéalisme. Sa propre philosophie elle-même n'est
pas dépourvue de cette opposition. Seulement le matérialisme n'est
pas appelé par son nom ; il est en quelque sorte disqualifié au départ
par le terme par lequel il est désigné ; ce terme implique déjà un
jugement de valeur : « objectivisme naturaliste naïf » — qui donc
accepterait d'être traité de naïf Or le matérialisme n'est jamais
mentionné comme courant philosophique se déployant à travers
toutes les époques, si bien qu'il n'est pas disqualifié seulement en soi,
mais aussi historiquement. Une interprétation critique de l'histoire
critique des idées de Husserl a donc pour résultat de montrer qu'aucune

spéculation idéaliste n'est à même d'écarter le matérialisme ;

l'union, réalisée par la réduction phénoménologique, de motivations
idéalistes subjectives avec des motivations idéalistes objectives, la
synthèse husserlienne de l'Ego cartésien avec l'Idée platonicienne, n'y
parviennent pas non plus.

Examinons maintenant quelques points de détail.

Premier point. — La phénoménologie établit consciemment une
opposition entre science naturelle et science philosophique, entre
attitude naturelle et attitude philosophique. Dans l'attitude naturelle

nous avons le monde donné d'une manière qui va de soi, comme
unité de l'expérience qui ne présente pas de faille (VII, 370). Ce

monde objectif naturel est bien sûr la donnée première de l'expérience,

et le monde subjectif naturel, qui s'identifie constamment à

lui, est de son côté déjà une donnée seconde (VII, 327). Cette
connaissance établie d'une manière naïve présente un contenu transcendant

(VII, 370), dans la mesure où pour elle le monde est réel. Ainsi
il lui arrive, à l'occasion, de succomber à la tentation d'identifier la
transcendance du monde extérieur, face à une subjectivité humaine,



L HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE SELON HUSSERL 73

avec l'objectivité en tant qu'elle est le monde se manifestant dans
le domaine de ma conscience, comme ego (VII, 334). C'est ce que
Husserl caractérise comme l'absurde problème du réalisme. Ce qui
lui importe, c'est alors de transformer la connaissance déjà existante
en matière de recherche pour une nouvelle connaissance reflexive, en
rendant l'expérience immanente et la pensée orientée vers l'immanent,
ainsi qu'il l'indique dans le cadre d'une interprétation de Kant
(VII, 371). Par là le monde des objets qui sont donnés par la connaissance

naturelle est tout entier mis en question. Il s'ensuit que Husserl
exige un renversement de la manière de penser naturelle (VII, 254).
Ce renversement consiste dans la « décision d'amener la seule
conscience, la conscience à l'état pur, à l'appréhension intuitive
d'elle-même, à la connaissance théorique » (VII, 254). Il faut
« veiller alors à ce que soient radicalement exclues toutes les sortes
d'opinions concomitantes, qui ne sont pas la conscience, ainsi que
tout ce qui est attribué à la conscience à la suite de convictions naturelles

ou aussi de convictions scientifiques — psychologiques ou
philosophiques, qu'elles soient fondées ou fausses, bref tout ce qui
est intimement mêlé à elle » (VII, 254 et suivante).

De la dernière phrase retenons et examinons l'idée de cette
exclusion « de ce qui n'est pas la conscience », mais qui l'accompagne
naïvement. Cette idée est du reste suggérée également en maintes
variantes des citations précédentes. La question se pose alors,
inévitablement, de savoir comment « ce qui n'est pas la conscience » peut
bien se constituer phénoménologiquement. Et cela surtout quand on
l'attribue à la conscience « par des convictions justifiées », nach

berechtigten Überzeugungen

Deuxième point. — L'existence de chaque homme particulier a un
fondement social et elle est fondée naturellement dans les rapports
sociaux qui sont les siens. Ce que l'homme possède, c'est toujours,
comme l'ont dit Marx et Engels dans « L'Idéologie allemande », une
nature qui est historique et une histoire qui est naturelle. L'individu
s'insère dans ce contexte et ne peut se représenter son être propre
qu'en partant de ce contexte. Son aptitude à parler de lui-même
comme d'un « je » est une acquisition de la vie. Dans cette mesure la
nature et la société sont certes des données préalables, mais cela ne

justifie pas cependant que l'individu particulier, parce qu'il a appris
à parler de lui-même comme d'un « je », se dégage théoriquement du
monde. C'est commettre l'erreur la plus grande possible que de
donner de la formule du doute de Descartes cogito ergo sum une
interprétation uniquement systématisante. Cogito ergo sum, cela

signifie : je pense, et le fait que je suis est indubitable ; mais que le
monde créé par Dieu existe, cela peut très bien être mis en doute.



74 GEORG MENDE

Le cogito ergo sum a été une déclaration de combat contre la
scolastique ; il avait un sens méthodologique et non systématique.
La ligne que trace Husserl de l'Ego cartésien au transcendantalisme
kantien, lorsqu'il conçoit le transcendantalisme de Kant comme une
tentative de fondement a priori de l'immanence de la conscience
contenue en germe dans l'Ego de Descartes, ne tient pas compte
d'une part de la critique que Kant fait de Descartes, et elle ne
correspond pas, d'autre part, au contexte historique. La voie de
Descartes à Kant conduit à « l'Histoire universelle de la nature et la
théorie du ciel » de Kant, ouvrage dans lequel Kant ne s'appuie pas
seulement sur Leucippe, Démocrite, Epicure et Lucrèce, mais aussi
sur Descartes, parce que celui-ci « a osé expliquer la formation des

corps célestes à partir de lois uniquement mécaniques », pour reprendre
les termes de Kant.

Le « je pense » cartésien ne peut donc dans une certaine mesure
être correctement compris qu'à partir de l'opposition de principe de
Descartes au mode de philosophie scolastique de l'époque féodale,
et tous les efforts de Husserl tendant à « purifier » le concept du « je »

de Descartes souffrent du manque de compréhension pour les limites
historiques qui entouraient l'activité philosophique de Descartes,
limites que celui-ci voulait repousser. Avec son « je pense », Descartes
a sans aucun doute détourné l'attention de la connaissance scolastique

de Dieu pour l'orienter vers la connaissance de l'homme, mais
d'une manière extrêmement abstraite cependant, rétrécissant
énormément l'universalité de l'être humain. Fait beaucoup plus important

: avec son « je pense », Descartes fraya la voie sur le plan
philosophique à la pensée scientifique dans le domaine des sciences de la
nature. C'était une tendance immanente à son principe du cogito,
une tendance voulue par lui. Ce n'est pas cette tendance qui était
erronée ainsi que le pense Husserl, mais sa limitation idéaliste.

Troisième point. — Pour Husserl il faut rechercher la raison
principale pour laquelle l'homme, dans son sens et dans son humanité,
n'a pas été compris philosophiquement, dans « l'influence des
sciences de la nature, et du mode de pensée naturaliste qu'elles ont
sanctifié ».

Les sciences objectives, dit Husserl, ne sont pas à même de donner
une connaissance de la science en général, parce qu'elles ne peuvent
prendre pour sujet les problèmes du « monde de la vie ». Elles sont
incapables de faire droit à la subjectivité de l'homme. Le tableau
qu'offre l'Histoire critique des idées de Husserl se présente donc en
fin de compte de la manière suivante : d'un côté se trouvent la réalité
objective et toutes les affirmations scientifiques et systèmes doctrinaux

bâtis à partir de la connaissance de cette réalité objective ; et



L HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE SELON HUSSERL 75

de l'autre côté, il y a le « monde de la vie » constitué dans l'immanence

de la conscience à partir de l'intentionnalité évidente a

priori «.

Or ces deux aspects sont par principe séparés l'un de l'autre par
une épaisse cloison. Seul le deuxième aspect qui nous montre le
monde « comme image d'une subjectivité universelle qui donne le
fondement dernier » (VI, 115) entre pour Husserl en considération
pour une solution des problèmes de la vie. Ce concept de Lebenswelt

présente à son tour une double signification. Le monde de la
vie, c'est d'abord «ce qui est déjà» (VI, 113) ; il est «prédonné intuitivement

» ; (VI, 113) ; c'est le monde de l'expérience universelle (VI, 120) ;

c'est le monde de la vie naturelle, normale, dans sa totalité (VI, 151) ;

la science objective pose ses questions « sur le terrain de ce monde qui
préexiste constamment », à partir de la vie préscientifique « et présuppose

son être, comme toute praxis» (VI, 113). Pour l'époché
transcendantale réclamée par Husserl, il ne s'agit pas «de porter un
jugement sur ces valeurs de l'être dans leur vérité objective » (VI, 112),
car elle est orientée vers « un caractère scientifique d'un tout autre
type » (VI, 127) qu'a précédé «un changement total de l'attitude naturelle

» (VI, 151), de sorte que « nous ne vivons plus comme jusqu'alors
en tant qu'hommes de l'existence naturelle dans la valorisation
constante du monde prédonné, et nous nous abstenons bien plutôt
constamment de cette valorisation » (VI, 151). Ce changement total
détermine ainsi le second aspect du monde de la vie, dans lequel
le monde est devenu « phénomène », « tout coaccomplissement des
connaissances des sciences objectives» (VI, 138) se trouvant en même
temps éliminé et l'intérêt du phénoménologue ne se portant plus
«sur l'action extérieure voulue » (VI, 180). Cette conversion complète
de « l'attitude naturelle » (VI, 204), que Husserl réclame, a pour effet,
selon l'appréciation de Husserl, que pour toujours non seulement le
naturalisme de la physique moderne, mais toute philosophie objecti-

1 Ce thème, Husserl l'a formulé également sous la forme d'une plainte dans
une question à laquelle, bien sûr, il ne pouvait répondre : « La vérité scientifique,
objective, est exclusivement la constatation de ce que le monde est effectivement,

aussi bien le monde physique que le monde spirituel. Mais le monde et
l'existence humaine dans le monde peuvent-ils en vérité avoir un sens, quand
les sciences ne reconnaissent comme vrai que ce qui est constatable objectivement

de cette manière, quand l'histoire n'a rien d'autre à enseigner que le fait
que toutes les figures du monde spirituel, que tous les liens de la vie qui donnent
aux hommes une consistance, les idéaux, les normes, se forment comme des

vagues éphémères et se défont à nouveau, qu'il en a toujours été ainsi et qu'il
en sera toujours ainsi, et que la raison doit toujours se transformer en déraison,
et le bienfait en fléau Pouvons-nous nous satisfaire de cela, pouvons-nous
vivre dans ce monde dont la marche historique n'est rien d'autre qu'un
enchaînement incessant d'élans illusoires et de déceptions amères » (VI, 4 et
suivantes)



76 GEORG MENDE

viste, du passé le plus lointain ou de l'avenir, doit être caractérisée
comme une «naïveté transcendantale» (VI, 196).

Chez Husserl l'homme devient finalement, pour reprendre
l'expression de Marx, un être abstrait, recroquevillé hors du monde *.

Il est doté d'une existence purement philosophique. Il existe dans
l'alternance de sa conscience de soi avec les idées dans sa tête. Son
monde de la vie est un entrelacs de structures d'idées. De ce processus
il y a un témoignage littéraire célèbre, celui de Don Quichotte. Le
monde n'a pas disparu pour Don Quichotte, cependant il devient
pour lui un « corrélat de sa subjectivité qui donne au monde un sens
existentiel» (VI, 155). Sancho Pança au contraire est le prototype
d'un objectiviste naturaliste qui s'entend même à gouverner lorsque
l'occasion lui en est donnée. Les rapports de Husserl avec l'idéalisme
philosophique ne ressemblent-ils donc pas au comportement de Don
Quichotte envers les livres de chevalerie

Dernier point. — L'homme, c'est le monde de l'homme, c'est
l'Etat, c'est la société, a dit Marx. Or il n'entend pas par là un monde
quelconque de la représentation. L'être naturel biologique qu'est
l'homme est, dans son humanité, un être social, façonné par la société
et agissant sur la société, produit social et producteur de la société.
Il est un ensemble, un point de jonction de rapports sociaux. Walt
Whitman l'a dit dans son poème : « Je chante le moi : L'homme
particulier, Je prononce pourtant ce mot « démocratiquement », je le

prononce « en masse » (1867). La société est ainsi la réalité objective,
et l'individu en fait partie. La société est l'école de la vie de l'individu :

la pauvreté en rapports sociaux rétrécit sa subjectivité, la richesse
en rapports sociaux l'épanouit. Dans la société l'homme transforme
en objets les forces de son être. Il objective sa subjectivité, sous forme
d'objets. Il produit. La production revêt toujours un caractère social.
L'isolement même d'un individu n'est possible qu'à l'intérieur de la
société, et présuppose la société. Même la Wesensschau phénoménologique

de Husserl, la vision des essences, est impensable sans le
langage, et sans le fond de savoir avec lequel il opère et qui est un
résultat de l'activité de la société humaine en quête de connaissance.
Toutefois ce n'est pas la théorie qui est praxis. La société est praxis.

Or Husserl méconnaît cela. Il méconnaît l'outil philosophique
qui permettrait la solution de ce problème et qui apparut avec la
fondation du matérialisme dialectique. La formule de Husserl « objec-
tivisme naturaliste naïf » est dépourvue de toute compréhension du

1 Ce qui suit s'appuie, en reprenant en partie mot pour mot les formules de
Marx, sur a) L'introduction à la critique de la philosophie du droit de Hegel et
b) Les fondements de la critique de Véconomie politique de Karl Marx (1857-1858).



L HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE SELON HUSSERL yy

fait qu'avec Marx et Engels la philosophie avait surmonté le
matérialisme mécaniste. Mais il n'y a pas que cette ignorance que l'on
constate. La vision historique elle aussi se trouve brouillée chez
Husserl. Comment expliquer autrement que Husserl lie à la doctrine
de Galilée son affirmation que « le monde vraiment donné par
l'intuition, le monde vraiment vécu et vivable, dans lequel toute notre
vie pratiquement se déroule... n'est pas changé par le fait que nous
inventons un art particulier, l'art géométrique et galiléen qui s'appelle

la physique » (VI, 51) Et ce n'est pas seulement la vision
historique qui est brouillée. On pourrait penser que Husserl n'a
jamais connu de ville industrielle dans laquelle la vie de beaucoup
d'hommes se déroulait pratiquement, et se déroule encore. C'est ainsi
que Marx caractérisait déjà en 1858 le savoir général social, en particulier

sous la forme des sciences de la nature, comme une force
productive immédiate, et il indiquait que les forces productives de la
société ont été produites non seulement sous la forme du savoir,
mais comme organes immédiats de la praxis sociale, du processus
réel de la vie. Marx parlait du processus scientifique qui assujétit les
forces de la nature et les fait entrer au service des besoins humains.
Le monde vraiment donné par l'intuition dont parle Husserl,
vraiment vécu et vivable, dans lequel toute notre vie pratiquement
se déroule, c'était devenu en réalité l'ordre social capitaliste avec son
industrie.

Et maintenant, concluons. La science en tant que force productive
est-elle dominée ou non par l'homme Telle est la question qui se

pose aujourd'hui à nous tous comme le problème décisif de notre
Lebenswelt ; cette Lebenswelt se présente différemment selon l'ordre
social dans lequel nous vivons ; mais l'ordre social, c'est nous, c'est
l'homme.

Voulons-nous ainsi, nous philosophes, être les « fonctionnaires de
l'humanité », pour reprendre la si belle expression de Husserl Alors
la voie qui y mène ne passe pas par la phénoménologie. Permettez-
moi de terminer par une parole de Goethe : « On s'est occupé longtemps
de la critique de la raison ; moi je souhaiterais une critique de l'entendement

humain. Ce serait un véritable bienfait pour l'espèce humaine
si l'on pouvait montrer au bon sens en le convainquant jusqu'où il
peut aller, et c'est justement pas plus loin qu'il ne lui en faut pour
vivre sur terre. »

Georg Mende.


	L'histoire de la philosophie selon Husserl

