Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 14 (1964)

Heft: 6

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

PauL CHALUS : L’homme et la religion. Paris, Editions Albin Michel,
1963, 510 p. L’évolution de I'’humanité.

L’auteur de ce volume est & la recherche « d’'une nouvelle perspective sur
I'apparition et les premiers développements de ce fait humain et universel,
mais multiforme — observé de l'extérieur — qu’on appelle le comportement
religieux » (p. 2). Interrogeant dans des chapitres successifs les religions du
Paléolithique et du Mésolithique, du Néolithique et du Chalcolithique en Orient
et en Europe, de la Créte minoenne, des anciens Arabes, d’Israél, des ages du
Bronze et du Fer en Europe, de I'Iran zoroastrien, M. Chalus voit se dessiner
les grandes lignes d’une double évolution religieuse : & partir d’un fonds com-
mun ou, au Paléolithique, le besoin de vaincre la mort et d’assurer la subsis-
tance donne naissance a une religion de la fécondité/reproduction/sexualité,
deux types d’expression religieuse se cristallisent chez les sédentaires cultiva-
teurs d’'une part, chez les nomades pasteurs de l'autre. La religion des séden-
taires répond aux données sociologiques et économiques des paysans : attache-
ment au sol, a la terre nourriciére ; ensevelissement des morts qui retournent
a la terre et qui peuvent en renaitre ; la Vie universelle saisie dans la fécondité
de la Femme et de la Nature ; divinité immanente et de sexe féminin. On la
trouve sous sa forme la plus pure dans la Créte minoenne. La religion des noma-
des, elle, est I'apanage d’une société nomade aimant les vastes espaces : prédi-
lection pour le mouvement ascendant et descendant ; incinération des morts
qui périssent ou montent au ciel ; croyance en une autorité supréme de nature
d’abord animale, puis astrale, puis céleste ; divinité transcendante, de sexe
masculin. Elle a été développée sous sa forme la plus pure par les Hébreux.
Chez les Into-Européens, le deuxiéme type domine en général ; toutefois, de
nombreux éléments de la religion de la déesse viennent s’y joindre. L’auteur
conduit son enquéte avec soin, ne négligeant ni les méthodes traditionnelles
ni les méthodes récentes d’investigation du phénomene religieux, telle la psycho-
logie des profondeurs. Ses résultats sont souvent stimulants. — Il n’est pas
possible, dans le cadre de ce compte-rendu, de préciser pourquoi nous ne sommes
pas entiérement convaincus. Admettons I'existence de deux types d’expérience
religieuse : la religion de la déesse chthonique, la religion du dieu céleste. Tou-
jours est-il que dans tous les systémes religieux historiques (Egypte, Mésopo-
tamie, Indes, etc.) les deux types s’interpénétrent de maniére presque inex-
tricable. Inanna/Istar, déesse astrale et guerriére par excellence, est aussi la
déesse de la fécondité, la déesse-mére. Son jeune époux Dumuzi/Tammuz est
le dieu de la végétation et des cultures, malgré son épithéte principale qui
est « le berger ». De méme, il n’est guére possible, dans les religions historiques,
de dissocier la déesse-mére, la Terre, du « Baal » qui la féconde : le Ciel et la
Terre forment un couple indissoluble. Dans tous ces cas, et dans bien d’autres
encore, il est difficile de faire la part des nomades et celle des agriculteurs.
Quant a la religion des Hébreux nomades, sa reconstitution par I’auteur appelle
souvent des réserves ; dans ce domaine, un maximum de prudence est de mise.
Qu’est-ce qui autorise, enfin, a parler encore des « sermons rythmés » de Zara-
thustra ? Ne s’agit-il pas, dans les Gathas, essentiellement non de « sermons »,

HisToIRE
DES
RELIGIONS



368 BIBLIOGRAPHIE

mais de priéres adressées a Ahura-Mazda ? — Ce livre trés stimulant est assorti
d’un tableau schématique de 1'évolution religieuse de 1'humanité ancienne,
d’une carte, de 12 planches et de nombreux dessins, ainsi que d’une biblio-

graphie et de 4 index. CarL A. KELLER.

CLARK B. OFFNER et HENRY VAN STRAELEN : Modern Japanese Reli-
gions. Leiden, E. J. Brill, 1963, 296 p.

A co6té des grandes religions du passé — le shinto, le bouddhisme — on
trouve actuellement au Japon a profusion des «religions nouvelles », dont les
plus importantes groupent plusieurs millions d’adeptes et qui toutes jouissent
d’une immense popularité dans les masses. Ces religions se caractérisent par des
doctrines souvent assez hétéroclites et de provenance trés diverse — bouddhiste,
chrétienne, scientifique, ou d’inspiration personnelle —, par l'importance accor-
dée au fondateur ou au chef spirituel, par un culte qui semble surgir du tré-
fonds de I'Ame japonaise, et par le message et la pratique de la « guérison par
la foi». Les auteurs de ce beau livre — deux missionnaires, 1'un protestant et
T'autre catholique romain — ont dépouillé une abondante littérature publiée
en japonais et en anglais (plusieurs de ces religions envisagent de gagner des
adhérents en dehors du Japon), ils ont interrogé les fideéles et les dirigeants,
ils ont assisté a des cérémonies et consulté des statistiques officielles, et ils ont
produit un ouvrage qui satisfait amplement la curiosité de 1’historien des
religions. On y trouve, aprés la description des communautés les plus repré-
sentatives, des études sur la base métaphysique (foi au monde des esprits, idées
bouddhistes, doctrine du karma), sur la conception de Dieu (Dieu = une
grandeur spirituelle, qui se communique, qui est puissante et pleine de misé-
ricorde), et sur la méthode de la guérison par la foi (I'instruction religieuse, la
méditation, le rituel). Dans les derniers chapitres, les auteurs présentent quel-
ques réflexions sur l'efficacité de ces religions et sur la maniére dont la mission
chrétienne devrait les apprécier, tout en tirant certaines lecons de leur succés
foudroyant. Les nombreuses planches sont trés suggestives et compléetent le
texte 4 merveille. Les appendices se composent d'un glossaire des termes japo-
nais (il y manque l’explication de 'abréviation SK = Sekai Kyuseikyo), d'une
abondante bibliographie, et d’un index. CArL A. KELLER.

MA SURYANANDA LAKSHMI : Quelques aspects d'une sadhana. Paris,
Editions Albin Michel, 1963, 220 p. Spiritualités vivantes.

Résumant ce livre, on peut dire qu’il s’agit d’'une présentation, dans le
langage de notre temps, de la spiritualité traditionnelle des hindous. L’auteur
en posséde des connaissances étendues et précises, et elle s'efforce de les mettre
a la portée de I'homme cultivé d’aujourd’hui. L’influence des maitres qui 'ont
influencée et qui ont formé et sa pensée et sa pratique religieuse — Rama-
krishna, Ramana-Maharshi, surtout Aurobindo -— se manifeste dans certaines
tendances particuliéres, voire «sectaires»: interprétation légerement shak-
tiste du polythéisme hindou, prépondérance de la « Mére », importance relative
de Shiva, besoin de hausser au niveau de I'absolu et du général chaque phéno-
meéne du monde religieux et yoguique, gotit du paradoxe et des affirmations
apparemment contradictoires. Le livre peut étre recommandé aux personnes
désireuses de s’initier a une pensée hindoue vécue. L’hindouisme est rarement
présenté avec tant de rigueur, de précision, de sincérité, et de poésie.

CarRL A. KELLER.



BIBLIOGRAPHIE 369

RicHARD HENTSCHKE : Safzung und Setzender : Ein Beitrag zur
israelitischen Rechisterminologie. Stuttgart, Kohlhammer, 1963,
116 p. Beitriage zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament,
Heft 83.

En 1961, un jeune savant écossais lanca une attaque furieuse contre les
méthodes courantes en matiére de philologie et de théologie bibliques (v. James
Barr, The Semantics of Biblical Language) ; I'étude de mots isolés, disait-il,
est inadmissible au point de vue linguistique, et il faut la remplacer par I'étude
de propositions entiéres. Le livre en question n’est certes pas sans mérites, mais
la meilleure réponse a ses extravagances et a ses violences, c’est de persévérer,
patiemment et avec un maximum de rigueur scientifique, dans l'investigation
de la valeur propre des mots. Le travail de R. Hentschke est un modele du
genre. Dans une premiére partie, I’auteur constate que le sens fondamental de
la racine hébraique KhQQ est en rapport avec «l’établissement d'une fron-
tiére» ; le verbe en effet signifie « graver, inscrire un plan ou un dessin, détermi-
ner ». Les « participes » khoqéq et mekhoqéq désignent les dignitaires de 1'am-
phiktyonie chargés de lever les milices israélites. Le sens général du substantif
khoq, analysé dans la seconde partie de l'ouvrage, est: «frontiére inscrite,
frontiére déterminée de maniére définitive». Le sens technique c’est-a-dire
juridique, apparaissant 4 une date inconnue, est trés proche de celui du mot
thora : «instruction précise concernant un probléme particulier ». Contraire-
ment a une théorie généralement admise, le mot Khoq ne désigne pas un genre
particulier de lois, en opposition avec miSpat. 11 dénote des choses fixées, déli-
mitées, telles des mesures, des parties fixes, et aussi des délais, surtout dans le
cadre des réglements relatifs au culte et aux offrandes. — Dans la troisiéme
partie, M. Hentschke se livre & une exploration systématique de I’emploi des
termes chez les principaux auteurs de l’Ancien Testament. Les problémes

exégétiques et littéraires sont examinés avec soin — le livre est une belle
réussite.
CarL A. KELLER.

ALFONS DEISSLER : Das Alte Testament und die meuere katholische
Exegese. Fribourg-en-Brisgau, Herder, 1964, 2¢ édition, 127 p.
Aktuelle Schriften zur Religionspddagogik, 1.

Ce petit ouvrage présente aux fide¢les catholiques de langue allemande les
fruits des recherches bibliques de ces derniéres années qui s’inspirent des direc-
tives de 'encyclique Divino afflante Spiritu (1943). Une premiere partie explique
les antécédents et le but de ce que l'auteur appelle la « Magna Charta » de la
science biblique catholique d’aujourd’hui ; une seconde aborde le probleme des
auteurs des livres de 1’Ancien Testament, une troisiéme celui des genres litté-
raires de I’Ecriture, qui joue un réle si important dans l'exégése actuelle.
Quelques indications bibliographiques terminent cette utile introduction. On
notera que l'auteur cite souvent les savants catholiques francais comme les
professeurs Robert, Feuillet, de Vaux, Cazelles, etc., rendant ainsi un juste
hommage a leurs travaux. (Sur le mouvement biblique dans le catholicisme,
cf. en particulier : « Le renouveau biblique dans le catholicisme romain », ici
méme, 1960, p. 285-297.)

ROBERT MARTIN-ACHARD.

24

SCIENCES
BIBLIQUES



370 BIBLIOGRAFPHIE

WALTHER ZIMMERLI : Gottes Offenbarung. Gesammelte Aufsitze zum
Alten Testament. Miinchen, Chr. Kaiser-Verlag, 1963, 336 p.
Theologische Biicherei, 19.

On est heureux de trouver réunis en un seul volume quatorze travaux du
vénéré professeur de Gottingen dont plus d’un ont marqué dans I'histoire des
recherches vétérotestamentaires. Bien que ces travaux portent sur des sujets
trés variés — plusieurs sont consacrés a Ezéchiel, d’autres au Décalogue ou
a la Loi tout court, d’autres encore au Code sacerdotal, a la littérature sapien-
tiale, au probléme du langage, voire a telle phrase du Nouveau Testament
— ils sont presque tous animés par un leitmotiv qu’on rencontre tout au long
de ces pages : le désir de donner toute sa valeur a la révélation du NOM de
YHWH. Ainsi, les trois premiers textes (¢« Je suis Yahvé», « La connaissance
de Dieu selon Ezéchiel », « La parole de la démonstration divine») forment
ensemble une admirable interprétation de l'affirmation de YHWH : « Vous
saurez que je suis YHWH. » Autre exemple : dans son étude sur le second
commandement (p. 234-248), I'auteur nous explique qu’Israél a proscrit les
images non par opposition aux religions environnantes mais parce que YHWH
est entré dans I'histoire par sa Parole, sans pour autant permettre aux hommes
d’abuser de sa condescendance. Quant a I’article sur la fonction du langage
dans ’Ancien Testament, il met en évidence le fait méme que YHWH a révélé
son NOM, un NOM qui n’est pas un appellatif au sens limpide mais un mot
énigmatique demandant a étre interprété par Dieu lui-méme qui agit dans
I’histoire. C’est dire I'intérét théologique de la démarche de M. Zimmerli qui
d’ailleurs trés souvent débouche sur le Nouveau Testament. De la premiére a la
derniére page, c’est un livre stimulant, stimulant aussi — et surtout — lorsqu’il
suscite des questions, voire des contradictions qui ne semblent pas toujours
dénuées de tout fondement. Est-il légitime, pour ne citer que deux exemples, de
parler du « unerhérte Triumph des Verbalsatzes im Alten Testament » (p. 295) ?
Au point de vue de la syntaxe, I’hébreu ne parait pas trés éloigné de 1'accadien,
de 'ougaritique ou — en descendant dans le temps — de 1l’arabe: dans toutes
ces langues, on retrouve le méme jeu de propositions nominales (qui en hébreu
remportent un succeés véritablement triomphal !) alternant avec de nombreuses
formes verbales définies. Ou encore : « Ist Homer der Wirklichkeit mit den
Augen verhaftet, so das Alte Testament mit dem Ohr» (p. 298). Vraiment ?
Que fait-on alors des centaines de textes qui mettent en avant la vision, 'acte
de voir, la compréhension par l'aperception visuelle ? Du foisonnement de
descriptions évocatrices, d’images, de comparaisons avec des choses vues ?
A lire I’Ancien Testament, on constate que '’homme hébreu scrute la réalité
de ses yeux, qu'il la voit méme mieux que nous, qu’'il est en mesure de nous
apprendre a mieux la voir. On peut aller plus loin : la parole que I’hébreu entend
prononcer crée en lui, autour de lui, dans la réalité palpable, une vision, et cela de
maniére inéluctable et essentielle. — Si nous nous permettons de faire ces
quelques remarques qui pourraient paraitre critiques, ce n’est que pour souli-
gner combien ce livre enrichit le lecteur. Coper, & Henrme.

EMMANUEL : Commentaire juif des Psaumes. Paris, Payot, 1963, 368 p.

« Comment les chrétiens charnels pourraient-ils comprendre la sanctification
d’un laps de temps ? Leur symbole est toujours grossier parce que matériel,
méme lorsqu’ils prétendent le charger d'une signification spirituelle » (p. 247).



BIBLIOGRAPHIE 371

En parlant de la charité évangélique : « C'est du méchant que d’abord est partie
I'odieuse surenchére de la charité, comme si la charité pouvait s’installer dans
un univers injuste... En proposant au monde paien de devenir saint, comme
Israél est saint, immédiatement et sans transition aucune, ils savaient bien,
Paul et ses partisans, qu'’ils battaient en bréche la vision juive de la vraie
charité... Mais la supercherie pouvait réussir a condition qu'on se dise plus
juifs que les juifs... plus fidéles a Dieu — en esprit seulement, car la lettre
géne les impies — que ceux-la mémes qui sont ses enfants. C’est & ce mensonge
que se sont attachés les chrétiens des premiers ages, et ils n’ont pas eu de peine
a réussir » (p. 48). « La différence entre I’ancienne alliance et le Nouveau Testa-
ment est sensible. Le Testament est la disposition au profit de ’'homme d’un
Dieu qui meurt, l'alliance est un pacte entre deux parties vivantes... L'un
impose, I'autre appelle... L'un dit : « J’endosse vos péchés», I'autre : « Débar-
rassez-vous-en ». L'un dit : « Mon joug est facile & porter », I'autre : « La voie
du salut est étroite». L'un dit: « Acceptez le Testament », I'autre : « Entrez
dans l'alliance... Le 1égalisme spirituel enserre le chrétien comme dans un étau,
mais Israél est libre dans son élan spirituel » (p. 310s.) — Voila quelques
échantillons de ce livre riche en formules étincelantes et en observations fort
originales. Certes, le chrétien (au moins le chrétien protestant) a souvent un
peu de peine a se reconnaitre dans le miroir qu’on lui tend ici: « Pour le chré-
tien la femme deviendra le symbole du mal, un vase d'impureté, tandis que
pour le juif elle restera la couronne du foyer et le joyau de la vie familiale »
(p- 351) ; 'Abraham des chrétiens « est devenu le symbole d’une foi aveugle
et automatique, d’une foi sans tourments et sans humanité, d’'une foi qui
aboutit nécessairement a 'impasse de Jésus de Nazareth » (p. 333) ; « le chrétien
veut par l'obéissance aveugle effacer le péché originel » (p. 127); ¢pour la
priere publique des chrétiens, il faut un prétre, pour la priére publique d’Israél,
dix hommes. La priére publique des chrétiens est une cérémonie, la priére
publique des juifs, une communion » (p. 187). Peu importe. Ce qui est plus
grave, c’est que le livre est annoncé comme un « commentaire des psaumes »,
alors que ce n’est en fait qu'une longue série de méditations, numérotées de 1
a 756, déclenchées par certains vocables du texte sacré. L'auteur y ressasse
sans cesse les mémes idées : Israél, peuple privilégié (« Les nations se substituent
et meurent, Israél se prolonge et vit. Les nations tournent autour d’'Israél
comme des ombres, Israél seul est une réalité. Israél témoigne de Dieu, les
ombres témoignent d’Israél », p. 40), Israél, peuple martyr (« Le martyre chré-
tien n'a pas de sens. Celui d’Israél en a un: la haine que porte le méchant a
Dieu et qui répond a la constante recherche de Dieu par Israél», p. 173),
I’Ancien Testament tout entier, la révolte d’Absalom par exemple (p. 27),
étant interprété en fonction de ce martyre; Dieu lui-méme est sauvé par
Israél : « C’est par la joie d’Israél en Dieu qu’lsraél est sauvé, mais c’est par
le salut d’Israél que Dieu est sauvé » (p. 28). Si 'auteur avait le courage de
signer ses propos, on pourrait s’expliquer, on pourrait se rencontrer, se parler,
dialoguer, on pourrait balayer les malentendus. Mais il a préféré, et pour cause,
garder I'anonymat. Plus encore : « Dieu avec nous » pousse son ignoble lacheté
jusqu’a affirmer que « la tradition vivante d’Israél aime les commentaires ano-
nymes » (couverture). « Emmanuel », toutefois, ne manque pas d’aplomb ; par-
lant des « enfants de son peuple » qu’il voyait marcher vers les camps d’exter-
mination «sous l'escorte de soldats édomites » — lui-méme, semble-t-il, a pu
se sauver — il s’'écrie : « Le cortége passé, moi, Emmanuel, fidéle de Dieu, je
m’agenouillais, nouveau Jérémie, et je baisais la trace légére de leurs pas avant



372 BIBLIOGRAPHIE

qu’elle ne soit effacée » (p. 351). Si « Emmanuel » a voulu creuser des fossés
entre le peuple juif et les nations, s’il s’est proposé de rouvrir des plaies, d’ériger
des barriéres, de perpétuer des malentendus, s’il a désiré remettre en marche
I'impitoyable machinerie de la haine, de la réaction, des scissions, de la ven-
geance, il a parfaitement réussi. Mais les amis d’Israél tremblent : ce livre est

un prodigieux arsenal de l’antisémitisme. TR 7 —

HaroLp HENRY ROWLEY: Men of God. Londres et Edimbourg,
Thomas Nelson Ltd, 1963, 306 p. Studies in Old Testament
History and Prophecy.

Sous le titre « Hommes de Dieu » cet ouvrage nous présente huit études
du professeur H. H. Rowley, publiées précédemment dans le « Bulletin of the
John Rylands Library ». On sera heureux de retrouver dans ces pages les
qualités qui ont fait le renom des travaux du savant britannique : une infor-
mation siire, un jugement nuancé, un exposé clair, une bibliographie abon-
dante. — H. H. Rowley traite successivement les sujets suivants: Moise et
le Décalogue (dont il défend la mosaicité substantielle) ; Elie sur le mont Carmel
(explication de I Rois 18); Le mariage d’Osée (il s’agit d'une seule union,
Osée 3 doit étre lu apreés Osée 1, la vocation du prophéte est antérieure a son
expérience conjugale malheureuse, mais celle-ci a modifié et enrichi son mes-
sage) ; La réforme et la rebellion d’Ezéchias (contre J. Bright, H. H. Rowley
estime que Sennachérib n’a mené qu’'une campagne contre Jérusalem, et recons-
titue les événements a 1'aide des témoignages bibliques et archéologiques) ; le
cadre des premiéres prophéties de Jérémie (le prophéte fait allusion aux Scythes,
mais le non-accomplissement de ses prédictions provoque chez lui un trouble
dont ses Confessions, comme Jér. 15 : 10-20, sont 1'écho) ; Le livre d’'Ezéchiel
selon des études récentes (H. H. Rowley rejette I’hypothése de Bertholet d’'un
ministére palestinien d’Ezéchiel et maintient I'unité de son livre) ; La mission
de Néhémie et son arriére-plan (Néhémie intervient avant Esdras, sous Artaxer-
xés I, a la suite d'une tentative de reconstruire les murs de Jérusalem qui a
échoué) ; Sanballat et le Temple samaritain (le Temple samaritain a da étre
construit au IVe siécle, mais le principal responsable du schisme est le parti-
cularisme religieux d’Esdras). Ces quelques notes disent la richesse et 'intérét
d’un volume qui fait honneur a celui qui a été, ces derniéres années, un des
principaux animateurs de la science vétérotestamentaire en Angleterre.

ROBERT MARTIN-ACHARD.

FrRANK OLIVIER : Essais dans le domaine du monde gréco-romain
antique et dans celut du Nouveau Testament. Genéve, Librairie
Droz, 1963, viir + 329 p. Université de Lausanne, Publications
de la Faculté des Lettres, vol. XV.

Sous le titre prudent et modeste d’essais, ce recueil réunit treize études rela-
tives a 'antiquité classique publiées entre 1913 et 1953 par ’éminent philologue
qui illustra de 1912 a 1939 I'enseignement de la langue et de la littérature latines
dans la chaire de la Faculté des Lettres de 1’Université de Lausanne. Plusieurs
de ces études intéressant I'histoire ou la littérature plus que la philosophie ou
la théologie, je dois me borner a rappeler simplement leur titre dans le cadre
de ce compte rendu : La dignité des études latines, legon inaugurale ol résonne



BIBLIOGRAPHIE 373

I’écho de cette autre fameuse legon inaugurale de R. Heinze, de 1906, instaurant
la séparation des domaines du grec et du latin jusque-la confondus dans 'optique
de la philologie classique, L'argent et la République romaine, Deux études sur
Virgile, A propos d’'Aulus Hirtius et de sa lettve-préface, Un prince romain a
UHodtel de Ville de Lausanne. Mentionnons & part, dans cette catégorie, la reprise
intégrale des Epodes d'Horace (1917), monographie de 82 pages dont les conclu-
sions sur le rapport des épodes a leurs modéles grecs restent entiérement actuelles
en raison de leur pondération et de leur perspicacité, bien qu’elles relevent d’une
Quellenforschung tombée aujourd’hui dans un certain discrédit en ce qui con-
cerne I'histoire de la poésie antique. — A lire 'une aprés l'autre ces études, on
se rend compte que leur centre de gravité se situe en somme dans le champ de
I’histoire de la civilisation romaine, car les lumiéres dispensées par elles émanent
toujours, en quelque maniere, de I'idée qu’évoque le concept de Rome. La poésie
latine, I'historiographie et l'histoire romaines n’assument leur entiére signifi-
cation que dans la mesure ol l'on sait faire valoir ce qu’elles ont de spécifique-
ment romain. C’est par ce trait que ces études s’apparentent a trois essais visi-
blement issus d’'une réflexion suivie et parfois anxieuse sur la notion de sacra-
mentum, commune, au-dela des frontieres de Rome, a tout un secteur du monde
antique: ZYNATTOONHIZKS, article paru ici méme en 1929, qui défriche I'histoire
de la conception et de l'usage attestés par cette formule sacramentelle pour
aboutir a une explication lumineuse et convaincante de ses emplois dans les
épitres néo-testamentaires ; Horace et Mécéne, qui déchifire dans 'amitié de
I'altesse romaine pour le poéte apulien, a travers l'ode II 17, le lien solennel
du serment de mourir ensemble ; enfin, Un acte de dévotion a Auguste l'an 27
avant |.-C., qui étudie certaines applications du méme serment dans la fidélité
militaire et dans la relation de sujet & suzerain. Méme démarche, sinon méme
objet, dans la Correction au texte du NT: II Pierre 3, 10, parue dans cette Revue
en 1920, qui décrit la propagation dans ’opinion commune de la doctrine stoi-
cienne de’embrasement final, ou ecpyrosis, pour aboutir a rétablir ékmupwOroeTal
au lieu de eUpeBhoetar (var. katakanoetai) dans le texte de I'épitre. — J'ai
gardé pour la fin les deux essais qui révelent avec le plus de limpidité non seule-
ment l'accent si original de l'intelligence critique de Frank Olivier, mais aussi
les aspirations profondes, intimes, innées, de sa recherche d’historien du passé.
En apparence, En relisant Lucvéce n’offre rien de plus qu'une quinzaine de dis-
cussions, d’interprétations et de conjectures sur quelques passages de Lucreéce.
Mais en réalité, cet article développe une legon impressionnante sur la prudence
et les scrupules que réclame la lecture des auteurs anciens dans leurs manuscrits
médiévaux et leurs éditions modernes. Le philologue n’a jamais le droit d’ac-
cepter le texte d’une vulgate : il doit toujours en éprouver l'authenticité, la
fidélité, I'honnéteté, sous peine d’établir sur des illusions sa connaissance du
passé. Lecon valable non seulement pour I'historien de la littérature, mais aussi
pour l'historien des faits et pour celui de la philosophie, et qu'il convient de
rappeler plus que jamais en un temps ol le pullulement des imprimés invite a
travailler de seconde main. A cela tend aussi le bref, mais incisif éloge du philo-
logue (et poéte) anglais 4. E. Housman, qui, sous l'épigraphe In integrum res-
tituere, appelle a une quéte rigoureuse de la vérité dans ’analyse des ceuvres de
I'antiquité. On ne s’étonnera pas d’y voir cité Pascal (¢ vous I'imposture, moi la
vérité : c’est toute ma force »), car la méme passion intraitable du vrai a animé
I'enseignement du professeur lausannois comme la méditation de l'auteur des
Pensées. Pascal, d’ailleurs, a trouvé chez les plus grands des Vaudois une adhé-
sion qui est le signe méme de leur commune distinction dans les disciplines



374 BIBLIOGRAPHIE

sévéres de l'esprit. Qu’on sache donc lire ces Essais dans la ligne de leur inten-
tion, qui est d’'exemple et d’exhortation, et I’espoir si souvent exprimé par
leur auteur qu’ils puissent défendre et servir la cause de la vérité se trouvera

justement comblé. FrANGOIS LASSERRE.

HEBERT Roux : Les épitres pastorales. Genéve, Editions Labor et
Fides, 1959.

Dans une remarquable préface, le professeur Pierre Bonnard déclare que
ce commentaire populaire des Epitres pastorales est le seul digne de mention
qui soit paru, dans les Eglises de la Réforme, depuis celui de Calvin. C’est dire
I'opportunité de cette publication, au moment ol ces trois Epitres, qui nous
font assister a I'implantation du ministére régulier de I’'Eglise dans le monde
antique, jouent un si grand réle dans les discussions cecuméniques ! L'auteur ne
se référe pourtant pas systématiquement aux problémes d’aujourd’hui. Il ne
s’autorise qu'un seul « excursus », situé aprés I Timothée 3 : 13, et portant sur
la conception fondamentale de I’Eglise. Pour le reste, il suit, verset aprés verset,
le déroulement naturel du texte. Lorsqu’il aborde des sujets brtilants comme le
service commun des fideles, la discipline ecclésiastique ou le ministére évangé-
lique, il le fait d’un point de vue purement exégétique. M. Hébert Roux laisse a
ses lecteurs le soin d’élaborer des conclusions dogmatiques ou pratiques. Grace
au sérieux de son travail, on peut étre certain que celles-ci seront tout a la fois

; , : 1
plus faciles et moins risquées ! Aryarn Rrcames:

Lucien Deiss, C.S.Sp.: Synopse de Matthiew, Marc et Luc. Avec
les paralleles de Jean. 2. Texte. Bruges, Desclée De Brouwer,

1963, 328 p.

Cette Synopse frangaise suit l'ordonnance et la présentation de celle,
grecque, de Huck-Lietzmann. Elle marque donc sur ce plan un réel progrés
sur la Synopse de Lagrange. La traduction est littérale, le plus possible, afin
de permettre au mieux la comparaison synoptique. La typographie trés claire
facilite l'utilisation. L’appareil critique est tres modeste, de méme que les
notes (mais celles-ci, annonce-t-on, ont été groupées en un volume particulier,
qui ne nous a pas été adressé). Le Pére Deiss ne parait pas s’étre servi de la
nouvelle Synopse de Aland, encore qu'il nous soit pour le moment difficile de
juger un livre dont nous n’avons que la moitié, et la moins personnelle. Dans
I'ignorance d’autre part de ce que sera la Synopse annoncée par 1'Ecole biblique
de Jérusalem, nmous n’avons aucune difficulté a recommander celle du Pére
Deiss, qui pourra rendre d’immenses services a tous les groupes bibliques. La
collection « Connaitre la Bible » se trouve ainsi utilement complétée.

Eric Fucss.

MARTIN DiBELIUS : Botschaft und Geschichte. 1I. Gesammelte Auf-
siatze, Tiibingen, Mohr, 1956, 253 p.

Commencons par signaler les Tables fort importantes qui terminent ce
deuxiéme volume, et qui se rapportent également au premier. A elles seules
elles constituent un instrument de travail de premier ordre. — Les dix études
réunies ici concernent 'apotre Paul, I’épitre aux Hébreux, la Didache, le Pasteur
d’Hermas et le monde hellénistique (le terme Epignosis, 1'origine stoicienne de



BIBLIOGRAPHIE 375

la formule de Rom. 2 : 36, le rite initiatique d’Isis chez Apulée, Rome et les
chrétiens au premier siécle). On ne sait ce qu’il faut le plus admirer dans ces
études : la précision dans l'analyse des formules hellénistiques reprises et réin-
terprétées par le christianisme primitif (contre les conclusions parfois hatives
de Reitzenstein), la sensibilité a 1'égard de la piété des mystéres, 'audace des
rapprochements avec le christianisme primitif. Ainsi, par exemple, dans I'ana-
lyse des hérésies combattues par Paul dans I'épitre aux Colossiens en relation
avec les mystéres d'Isis. On se souvient que Dibelius rangeait I’apétre Paul, sui-
vant la terminologie proposée par Heiler, parmi les personnalités de type « pro-
phétique » plutét que « mystique » ; on trouvera la démonstration de cette thése
capitale dans ce volume (p. 134-159 : Paulus und die Mystik), en quatre points :
cette « mystique paulinienne fut strictement christocentrique, elle ignore toute
identification du Christ et du croyant, de méme que tout processus de divinisa-
tion, et elle maintient I’homme dans l'attente de la communion derniére, attente
eschatologique qui ne saurait étre « compensée» comme le pensait Albert
Schweitzer, par la célébration sacramentelle (cf. p. 157).
PIERRE BONNARD.

CHARLES-H. DopDp : La prédication apostolique, Paris, Editions uni-
versitaires, 1964, 135 p.

11 apparait de plus en plus que I'ceuvre exégétique de I'éminent professeur
de Cambridge constitue une sorte de point de rencontre entre la critique biblique
indépendante ou protestante, et 'exégése catholique romaine. Ce petit livre,
paru en anglais en 1936, est considéré depuis longtemps comme un classique par
les spécialistes ; comme The Bible to Day (1946), il est maintenant traduit par les
soins d’'une maison catholique. Sa méthode s’inspire des travaux de la Form-
geschichtliche Schule allemande : recherche de la prédication chrétienne primi-
tive dans les textes les plus archaiques des Actes des apbtres et des épitres, puis
analyse du « développement » de cette prédication dans la théologie de Paul, les
évangiles synoptiques et le johannisme. La position de Dodd peut étre consi-
dérée comme conservatrice dans la mesure ot il insiste sur la cohérence de ce
développement et sa fidélité a son origine. Mais par ailleurs, un certain plato-
nisme dans la conception de 1'Histoire, ainsi que la thése trés discutée de « I'es-
chatologie réalisée » servent utilement a rapprocher le schéma biblique de I'His-
toire, issu de I'apocalyptique juive, des conceptions historiques et scientifiques
modernes (Webb, Toynbee, Wood, etc.). On lira avec grand profit le dernier
chapitre, en particulier, sur la «récupération » du passé et de l'avenir dans

I’eucharistie et le principe chrétien de I'anamnése. Pierre BoNNARD

JEAN PEPIN : Théologie cosmique et théologie chrétienne (Ambroise,
Exam., 1 1, 1-4). Paris, Presses Universitaires de France, 1964,
600 p.

Cet ouvrage d'un philologue, qui débute par une pointe d’ironie & 1’égard
des philosophes, sera trés utile aux philosophes et aux théologiens. I1 s’agit
du commentaire d'une trentaine de lignes de saint Ambroise, demeurées pra-
tiquement inexploitées jusqu'ici. Ces lignes évoquent les principaux thémes de
la théologie cosmique des Grecs et en amorcent la critique au nom de la tra-
dition chrétienne. Elles sont par 1a d’un grand intérét. Mais elles ont retenu
I'attention de Jean Pépin pour d’autres raisons encore. L’étude systématique

HisToIRE

DE L'EGLISR
ET DE LA
PENSEE
CHRETIENNES



376 BIBLIOGRAPHIE

des sources d'Ambroise jette en effet une lumiere nouvelle sur plus d’'un cha-
pitre de la pensée antique paienne ou chrétienne. Ambroise attribue & Platon
et 4 Aristote des théses dont l'authenticité préte a discussion. Avec toute la
prudence de 'homme de métier, Jean Pépin montre qu'Ambroise nous apprend
quelque chose de 'ceuvre perdue d’Aristote et qu’on trouve chez lui de nou-
velles traces d’autres textes disparus, d’'Origéne, cette fois, et de Porphyre
Voila qui suffit & suggérer I'importance de l'ouvrage qui est sous nos yeux.
Ajoutons qu'il est d’'une lecture captivante par la clarté de la méthode et
I'intérét des problémes historiques et philosophiques qu’il souléve. Le philo-
logue se sentira sur son terrain, puisqu’il assistera a des tentatives de restitu-
tion. Le philosophe tirera profit des analyses siires et fermes des doctrines de
Platon ou d’Aristote, des épicuriens ou des stoiciens, qu’il rencontrera dans
ce livre. Enfin le théologien observera que le principal dessein de Jean Pépin
demeure d’évoquer l'affrontement de la théologie chrétienne antique et de la
théologie cosmique grecque. L’ouvrage, qui utilise un matériel philosophique
et patristique considérable, est composé de cinq parties. Dans la premiere,
I'auteur commente les paragraphes 1 4 3 de son texte en comparant les affir-
mations d’Ambroise aux doctrines platoniciennes et aristotéliciennes. Dans la
seconde, il examine le quatriéme paragraphe et y découvre des traces de la
théologie cosmique du jeune Aristote. Enfin dans les parties suivantes, il revient
en arriére en étudiant, a la lumiére de sa découverte, les points restés obscurs
dans les trois premiers paragraphes, et il aboutit a I’explication des trois prin-
cipes qu’Ambroise attribue a Aristote : la matiére, la forme et le principe
efficient. Les aspects souvent méconnus de la doctrine du jeune Aristote sur-
gissent ainsi devant nous : la divinité du monde et celle de ses parties (doctrine
qu’Aristote abandonnera plus tard en distinguant le monde supralunaire et le
monde sublunaire), le Dieu démiurge (doctrine étrangére aussi a l'enseigne-
ment aristotélicien définitif), le role du cinquiéme élément, d’ot I’Ame univer-
selle et les astres tirent leur substance et qui est la puissance créatrice imma-
nente au monde. La pensée du jeune Aristote apparait ainsi comme un relai
entre le platonisme et le stoicisme et comme une des doctrines grecques aux-
quelles le christianisme se sentait le plus étranger, encore qu’il lui ait emprunté
certains traits, par exemple en faisant de I'éther la substance des anges.
FERNAND BRUNNER.

MicHEL DUJARIER: Le parrainage des adultes aux trois premiers
stécles de I'Eglise, Recherche historique sur I’évolution des garan-
ties et des étapes catéchuménales avant 313. Paris, Editions du
Cerf, 1962, 452 p.

L’ouvrage de I’'abbé Dujarier, qui parait dans la belle collection « Parole
et Mission » fera certainement date dans les recherches sur la maniére dont
ceux qui étaient sauvés étaient ajoutés a I'Eglise aux premiers siécles de notre
ére. En effet un minutieux examen des textes d’alors, abondamment cités,
ameéne l'auteur a deux conclusions fondamentales : la premiére c’est que le
parrainage n’est pas résulté de l'organisation du catéchuménat, mais qu’au
contraire « I'organisation catéchuménale est le fruit d’'un parrainage généralisé
dont, en raison de l'aflux des conversions, les responsabilités se sont progressi-
vement différenciées... » (p. 215); la seconde, c’est que ce renversement de
I'optique courante permet de mieux comprendre nombre de textes des deux
premiers siécles et donc de « présenter... une sorte de préhistoire du parrainage
qui n'avait méme pas été soupgonnée et dont les conséquences sont pourtant



BIBLIOGRAPHIE 377

considérables si I'on veut comprendre 1’évolution et la signification d'une fonc-
tion qui devrait étre considérée comme 1'un des meilleurs critéres d’une Eglise
en état de mission » (p. 371). — L’ouvrage commence par poser le probléme en
faisant une revue rapide des études modernes sur le parrainage et en rappelant
a grands traits ce qu’était le parrainage des adultes du troisiéme au sixiéme
siécle. Suit la premiére partie consacrée aux sources du parrainage a l'époque
néotestamentaire (la préfiguration du parrainage dans le judaisme ; les condi-
tions d’accés au baptéme selon le Nouveau Testament, soit a 'aide des récits
de baptéme soit sur la base des citations de Deut. 19 : 15). La deuxiéme partie
traite de I'apparition du parrainage et de son contexte aux deuxiéme et troi-
siéme siécles. Elle comprend deux sections, I'une examinant les textes de I'Eglise
d’Occident (Rome et Carthage surtout), l'autre ceux des Eglises d’Orient (les
Peres alexandrins, le monde syropalestinien, les liens entre 1’angélologie, la
paternité spirituelle et la parrainage). Des index trés bien faits terminent
I'ouvrage a la suite de quatre annexes : les étapes de 'admission de Corneille
— récits de miracles du Christ et initiation — initiation baptismale et initiation
monastique — la discipline des sectes gnostiques. — Parmi tant de choses
qu’il faudrait pouvoir relever, je n'en mentionnerai que deux. Ce livre tout
d’abord rappelle & qui voudrait I'oublier que dans I’Eglise ancienne le baptéme
ne va pas de soi. Il est protégé par des mesures disciplinaires strictes, des condi-
tions d’acceés précises, et ceci sans doute dés I'époque apostolique, méme si dans
certains cas les conditions paraissent données d'un coup et permettre un bap-
téme précipité. D’ailleurs il ne faut pas oublier que plusieurs baptémes rapportés
par le Nouveau Testament ne sont pas des baptémes « ordinaires » par lesquels
de nouveaux membres sont adjoints a une Eglise locale qui existe déja, mais
le baptéme «extraordinaire» de ceux que saint Paul appelle les prémices
L’ouvrage de l'abbé Dujarier montre aussi que l'évangélisation réguliere ne
se faisait pas par un rassemblement public du peuple de Dieu a la suite de
« campagnes d’évangélisation » publiques. A cause des menaces qui pesaient
sur elle, I'Eglise devait protéger rigoureusement l'accés a ce qui fait sa vie, et
donc aussi l'accés au baptéme. En second lieu, ce livre fait une démonstration
convaincante de la maniére dont les laics participaient au recrutement de
I’Eglise, précisément par ce qui deviendra le parrainage: comme Philippe
menant au Christ Nathanaél, les fideles étaient engagés, selon une «discipline »
qui parait s’étre précisée tres tot dans ses grandes lignes, dans l'ceuvre récapi-
tulatrice du Christ lui-méme, en lui amenant, en venant lui off¥ir (pour reprendre
un terme alors courant et si juste) leurs parents, leurs amis, leurs collégues,
etc. pour qu’en lui ils trouvent eux aussi la vie. Aujourd’hui ou I’Eglise est
tenue de retrouver son état de mission, ou le laicat redevient autre chose que la
population civile d'une contrée, mais ou l'on parait effrayé de parler de repen-
tance, de confession de foi, d’engagement ascétique, de renoncements et donc
de baptéme, un livre comme celui-ci peut dépasser sa grande valeur documen-
taire et scientifique pour devenir inspirateur d’une attitude missionnaire

courageuse et fidéle. JEAN-JACQUES VON ALLMEN.

SANCTI BERNARDI : Opera I11. Tractatus et opuscula, ad fidem codi-
cum recensuerunt J. Leclercq et H. M. Rochais. Romae, Editiones
cistercienses, 1963, 536 p.

Aprées la publication des sermons de saint Bernard, voici un nouveau volume,
édité avec science et admirablement imprimé. On y trouve tous les traités de



378 BIBLIOGRAPHIE

I’abbé de Clairvaux. Ils concernent la vie spirituelle, comme le Trailé sur les
degrés de I'humilité el de I'orgueil, I'histoire monastique ou ecclésiastique,
comme I’ pologie contre les Clunisiens, la théologie, comme le Traité de I'amour
de Dieu ou le Livre sur la grdce et le libre arbitre. Une introduction générale,
en frangais, et une introduction propre a chaque traité, concernent les pro-
blemes historiques et critiques posés par les textes. Les éditeurs n’ont pas
fourni de commentaire théologique ou philosophique : leur intention était de
livrer des textes aussi parfaits que possible, de les éclairer par l'indication
de leurs sources bibliques et des circonstances qui les ont vu naitre et de les
laisser parler par eux-mémes. Ils parlent sans peine en effet : leur auteur est
un des esprits les plus puissants, les plus complets et les plus élevés du Moyen
Age. La pensée, chez saint Bernard, n’est jamais abstraite et théorique seule-
ment ; elle est en méme temps une pratique et une vie spirituelle. Une des
premiéres lignes du Traité sur les degrés de I humilité et de I'orgueil en exprime
tout l'esprit : « Les degrés de I'humilité dont je vais parler, saint Benoit nous

invite non pas a les énumérer, mais a les gravir.» ey - h—

Spiritualita Cluinacense. Todi, 1960, 349 p. Convegni del centro di
studi sulla spiritualita medievale. Presso I’Accademia tudertina.

En automne 1957, un groupe d’historiens du Moyen Age se réunit a Todi
pour commémorer le cinquiéme centenaire de la naissance de Jacopone, le
grand poete franciscain, auteur du Stabat Mater. Depuis, la tradition s’est
établie d’étudier, chaque automne a Todi, un aspect de la spiritualité médié-
vale. Le second congres a traité de la spiritualité de Cluny. Quelle a été 1'in-
fluence de la Réforme clunisienne sur la vie de son temps ? Faut-il, avec cer-
tains savants (Hallinger, par exemple), estimer que ce mouvement, avant tout
liturgique, n'a pas eu d’influence sur la culture en Occident ? Mais comme le
fait valoir Dom Jean Leclerq, le développement liturgique suppose au moins
une culture biblique et les écrits des grands abbés comme ceux de certains
chroniqueurs ne sont pas a dédaigner. Lorsque l'étoile de Cluny palit, il s’agit
bien moins d'une décadence que d’une transformation profonde du monde
ecclésiastique et social ol le monachisme évoluait. Ce recueil d’études résout

et pose bien des questions intéressantes. Tvpra vow A

Carattery del secolo VII in Occidente. Spoleto, 1958, 2 vol., 929 p.
Settimane di studio del centro italiano di studi sull’alto Me-
dioevo, V.

Depuis une douzaine d’années, un congrés d’historiens spécialistes du haut
Moyen Age se réunit a Spoleto, chaque printemps. Les travaux de la rencontre
de 1957 ont porté sur le VIIe siécle, période trés importante, sombre et chao-
tique mais ol tout n’est pas ténébres. Si Byzance est paralysée par la poussée
formidable de I'Islam, si une coupure déplorable sépare dés cette époque 1’Orient
de 1'Occident (voir I’é¢tude saisissante de Paul Lemerle a ce sujet), le passage
de I’Angleterre au christianisme, I'effort missionnaire des moines irlandais sur
le continent, l'accroissement de l'autorité pontificale font dire a I'historien
Gabriel Le Bras que «le VIIe siécle a donné a I'Eglise [romaine] structure et
vie ». D’autre part, le contact méme brutal entre le monde germanique et le
monde gréco-latin a des conséquences innombrables au point de vue linguis-
tique, législatif et sociologique. L’Italie, la France, I'Espagne sont des creusets



BIBLIOGRAPHIE 379

ou la fusion des tribus barbares se poursuit tumultueusement mais non sans
résultats intéressants: les civilisations lombarde et wisigothique l’attestent
(voir les travaux de Ramon d’Abadal I de Vynials et de Manuel Dias y Dias
sur la monarchie wisigothique, ceux de Carlo Guido Mor sur I’Etat lombard,
ceux de Pierre Riché et de Frangois Ganshof sur la vie économique d'une part
et sur l'instruction des laics en Gaule mérovingienne). Si 'on ajoute a ces
¢études celles de Rodolf Buchner, d’Eugen Ewig, d'Ernesto Sestan, de Paul
Lehmann (Panorama de la culture littéraire au VIIe siécle) et I'inventaire des
monuments de cette époque en Italie par Carlo Cecchelli, on constatera la

richesse et la diversité d'un tel symposium. LYDIA VON AUW.

VaLpo VINAY : Evangelici italiant esuli a Londra durante il Risorgi-
mento. Torino, Libreria editrice Claudiana, 1961, 172 p. Collana
della Facolta valdese di teologia.

Valdo Vinay, & qui nous devons quelques belles monographies sur la vie
religieuse italienne, nous donne un apergu soigneusement documenté et trés
impartial du protestantisme italien a Londres de 1820 a 1860. Les événements
politiques qui agitérent I'Italie a I'époque du Risorgimento obligérent beaucoup
de patriotes a s’exiler. La France et la Suisse accueillirent surtout des réfugiés
du nord de la péninsule, tandis que ceux du centre et du sud cherchaient asile
a Malte, a Corfou, alors possessions britanniques, et de la gagnaient Londres.
Parmi eux se trouvaient bon nombre de prétres et de religieux dégus par I'atti-
tude de I’Eglise romaine, qui faisait trop souvent cause commune avec l'oppres-
seur. Plusieurs passérent au protestantisme. De la le caractére fortement anti-
romain et polémisant du protestantisme italien a Londres, la crainte de cons-
tituer une Eglise trop structurée et hiérarchisée et une sympathie plus marquée
pour les groupements baptistes ou darbystes que pour l'anglicanisme. Si ce
protestantisme manqua de penseurs et de théologiens, il eut le souci d’évan-
géliser et de secourir les membres les plus misérables de la colonie italienne.
La figure la plus attachante est celle de Salvatore Ferretti, cousin de Pie IX.
Son inlassable charité et sa foi contribuérent grandement 4 maintenir a Londres

un foyer de vie protestante parmi ses compatriotes.
Lypia voN Auw.

ALEXANDRE VINET: Histoire de la ULitérature frangaise au XVIIIe
stécle. Lausanne, Payot, 2 vol., 1960 et 1961, XLIII 4 355 p. et

XXIX + 330 p.

Ce qui frappe tout d’abord, c’est I'importance accordée a la langue, au
point que cette étude de la littérature est elle-méme une ceuvre littéraire. Une
faute contre la grammaire y est assimilée a une faute morale. Et pourtant rien
de sec ou de pédant chez Vinet. Au contraire ! le recours aux images suggestives
et proprement créatrices — poétiques — l'ingéniosité des apergus, ’adresse des
transitions, les oppositions et les rapprochements, les paralléles convaincants,
une expression toujours parfaitement claire, tout cela, mis au service du jaillisse-
ment des idées, donne a son style une densité et en méme temps une fluidité qui
en font le livre de critique le plus agréable a lire. Rien de prolixe non plus ou de
trop touffu : quelques traits seulement, et un portrait vit. Les grandes lignes,
dégagées avec golt et streté, suffisent pour camper le sujet. La sympathie,
I’affection, la charité chrétienne font le reste, c’est-a-dire rendent l'auteur plus



THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE

380 BIBLIOGRAPHIE

que clairvoyant : pénétrant et quasi prophétique. C'est comme si la lumiére
qu’il porte au-dedans de lui se projetait sur tout ce qu'’il touche, sur tout ce
qu'’il traite. — Ajoutons a cela, pour étre moins incomplet, un travail de prépa-
ration ardu, « des heures de recherches pour un détail », un scrupule hautement
louable a se bien documenter et le souci constant d’étre objectif. — On a reproché
a Vinet de I’étroitesse d’esprit et du doctrinarisme. Au contraire : ce que j'ai
relevé chez lui, dans cet ouvrage, c’est I'ampleur de ses vues, « 'ouverture de
compas » de ses préoccupations, qui sont littéraires sans doute, mais aussi
morales, sociales, religieuses. Si I'on s’éloigne parfois de la pure étude littéraire
(c’est d’ailleurs souvent plus apparent que réel), quelles compensations! et
comme on s’éléve a des considérations qui s’épanouissent, la plupart du temps,
en formules valant des maximes : L’homme s’affirme lui-méme : il ne devait
pas tarder a s’adorer. Tout esprit droit est un esprit indépendant. Le dévelop-
pement humain ne sera complet que par ces deux moyens : culture de 'ame,
culture de l’esprit. Rien d’important que ce qui est positif. Je crois les sciences
plus moralisantes que les lettres. La poésie est au moins aussi vraie que la prose.
De nos jours, on prend le vague pour de la grandeur. Il faut étudier la langue
dans la vie commune. La langue, image de la société. L’esprit : maladie de la
littérature francaise. C'est en se dépaysant, en sortant de son genre, qu’on
s’éleve a des idées générales sur la nature de I'éloquence. Il est remarquable que
la plupart des esprits qui ont donné une vive impulsion a la nature humaine ont
été des esprits peu scientifiques. La religion vit avec le despotisme, mais trans-
forme la servitude. L’amour ne sera parfait en ’'homme que dans une nouvelle
économie. Pour la liberté, 'inaction seule est mortelle. — Quant a 1'étude pro-
prement dite du XVIIIe siécle littéraire, je ne m'y attarderai pas, non qu’elle
n’en vaille pas la peine : son grand mérite est d’avoir été ratifiée dans ses juge-
ments par la postérité sans que l'auteur ait bénéficié du recul actuel non plus
que des nombreux travaux faits depuis. Il excelle a dégager les grandes lignes,
quand par exemple il oppose le XVIIe, siécle de I’autorité, au XVIIIe, siécle de
I’action, « ou les livres eux-mémes deviennent des actions. La vie y gagne. » Il
étudie, bien entendu, Montesquieu et Voltaire, mais il attribue une grande impor-
tance A des auteurs de second ordre : Rollin, Crébillon, Cochin, certains mémo-
rialistes « qui caractérisent souvent mieux l'esprit d'une époque ». Et I'esprit de
Vinet rayonne dans une foule de directions, toutes intéressantes, et émet des
réflexions sur la comédie et la morale, sur le mélange des genres, sur la littéra-
ture et la famille dans le Nord et dans le Midi... Et toujours cherchant 'homme
a travers 'ceuvre et au-dela de la lettre, Vinet montre ses préférences pour une
évolution selon Montesquieu, « partant de ce qui est pour aller vers le mieux »,
et va jusqu’'a écrire ceci, qui me semble remarquable : « Le monde civilisé n’est
qu’'un grand peuple dont chaque Etat est une province.» — Y a-t-il encore
beaucoup de gens qui pensent que lire Vinet, c’est s’attarder a ce «stupide

XIXe siecle» ? GERALD WIDMER.

PauL TiLLICH : Systematic Theology, volume 3. University of Chicago
Press, 1963, 434 p.

Voici enfin les 4¢ et 5¢ parties du grand ceuvre de Tillich : le troisieme
volume de sa Systematic Theology parait six ans apres le deuxiéme volume. —
Rappelons la méthode de ce théologien : 4 la question de 'homme correspond
la réponse révélée, d’od I'ordonnance suivante : 1Te partie : Raison — Révé-
lation ; 2¢ partie: L’Etre — Dieu (ces deux parties composant le premier



BIBLIOGRAFHIE _ 381

volume) ; 3¢ partie (et deuxiéme volume) : L’Existence — le Christ ; 4¢ partie :
la Vie I’Esprit ; 5¢ partie: I’'Histoire — le Royaume de Dieu. — Tillich
traite d’abord des ambiguités de la vie sous les aspects de la loi morale, de
la culture, de la religion, puis de la recherche d’une vie non ambigué (chap. I).
Il étudie ensuite la notion de « présence spirituelle » dans l’esprit humain et
dans I'humanité (chap. II). Le chapitre III montre comment I'Esprit divin
surmonte les ambiguités de la vie et traite de I'Eglise en tant que communauté
de I’Etre Nouveau, animée par le Saint-Esprit. Au chapitre IV, Tillich réévalue
le dogme trinitaire et, tout en montrant la nécessité et 'utilité ecclésiale de
ce dogme, il en critique la formulation. La 5¢ partie pose le probléme de « 1'His-
toire et de la quéte du Royaume de Dieu ». « Le Royaume de Dieu dans I'His-
toire », tel est le sujet du chapitre I : le Royaume de Dieu dans son rapport
avec les Eglises et avec I'histoire du monde. Chapitre III: Le Royaume de
Dieu en tant que «fin » de I'Histoire. Tillich étudie le rapport du temps et
de l'éternité, et les notions de jugement dernier, de résurrection et de salut.
Ce trés bref énoncé du plan des deux dernieres parties de ’ceuvre ne permet
pas de rendre compte de l'extraordinaire densité de la réflexion de P. Tillich.
Tous les aspects de la vie sont envisagés, confrontés, réévalués, les catégories
historiques analysées, soupesées, dans une dialectique serrée. 11 semble, toute-
fois, pour nous limiter a la 5° partie, que la volonté de rendre rationnelle I'inter-
prétation du Royaume de Dieu fait s’évanouir, pour le moins en partie, la
notion de tension eschatologique entre le « déja » en Christ et le « pas encore»
en Dieu. L’extréme abstraction de l'exposé laisse-t-elle intacte 1'espérance ?
De toute maniere, P. Tillich est un théologien qu’il faudra bien que les théo-
logiens de langue frangaise se mettent a lire : une telle lecture est tonifiante
et ne laisse jamais indifférent.

GERARD-MICHEL JOSPIN.

GERHARD EBELING : Theologie und Verkiindigung. Ein Gesprich mit
Rudolf Bultmann. Tibingen, J. C. B. Mohr, 1962, 146 p.

Ce livre n’est pas un livre, au sens propre du terme. L’auteur en est conscient
et en avertit loyalement le lecteur, d’entrée. L’ouvrage est né de conférences
données en Allemagne et en Suisse, dont le texte s’est parfois beaucoup amplifié
en vue de l'impression. Cela concerne les trois premiéres parties : I. Die Span-
nung zwischen « wissenschaftlicher » Theologie und «kirchlicher » Verkiindi-
gung ; II. Historische und Dogmatische Theologie ; III. Kerygma und histo-
rischer Jesus. Cette section 111, de beaucoup la plus étendue — discussion avec
R. Bultmann — constitue le cceur du volume. — Soucieux d’indiquer, tout au
moins, la suite naturelle de sa recherche, 'auteur a ajouté des « Leitsidtze zur
Christologie » (IV) et des « Leitsdatze zur Ekklesiologie » (V). Enfin, un appendice
de quelque vingt pages contient sept « notes » développées, relatives a tels points
du texte central : le caractére scientifique de la théologie, le sens du mot « dog-
matique », I’emploi du terme « Kerygma » dans la théologie contemporaine, etc.
Pareille composition, on le congoit, rend I’élaboration d’un compte rendu singu-
lierement difficile : comment résumer en peu de lignes des exposés si divers, si
« concentrés » parfois, si denses toujours ? Notre veeu est que le seul énoncé du
plan fasse soupgonner la grande richesse de ces pages, et leur remarquable
actualité. — Ne sachant faire mieux, nous donnerons un exemple de la « maniére »
de 'auteur en citant quelques traits de la Ile partie: Théologie historique et
théologie dogmatique : Du fait méme de la prédication, dit Ebeling, la théologie
ne peut pas se contenter de constatations d’ordre historique ; elle doit aboutir a



382 BIBLIOGRAPHIE

des affirmations de portée dogmatique. Les disciplines historiques s’en tiennent
au détail, la dogmatique pose « la question du Tout ». Les disciplines historiques,
dans une certaine mesure du moins, acceptent, voire réclament que le théologien
garde ses distances a I'égard de l'objet de sa recherche ; le dogmaticien s’iden-
tifie avec cet objet ; il s’agit pour lui de la présentation de la Parole de Dieu, et a
I’égard de Dieu on ne peut étre ni « distant », ni objectif, ni neutre. Une théologie
historique est en somme une contradictio in adjecto, car Dieu n’est pas une réalité

passée, mais présente. D R p—

WILFRIED JOEST und WOLFHART PANNENBERG : Dogma und Denk-
strukiuren. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1963, 177 p.

Rien n’est plus difficile et plus fastidieux, dit-on parfois, que la présentation
d’un « hommage » (Festschrift) : faute de place, on doit se contenter d’énumérer
des noms d'auteurs, et des titres d’articles sans aucun rapport les uns avec les
autres. C’est vrai souvent. Ce ne l'est pas de I'ouvrage que nous signalons. En
effet, il est tout autre chose que la traditionnelle Festschrift : il trouve sa raison
d’étre dans ’ceuvre méme de celui a qui il est offert, ceuvre qui fait un avec sa
vie. Le titre choisi : Dogma und Denkstrukturen est en rapport étroit avec les
problemes sur lesquels, depuis nombre d’années, le théologien de Heidelberg
s’est penché, faisant ceuvre de pionnier. Connu d’abord par sa pénétrante étude
sur la portée théologique des confessions de foi réformées, M. Schlink, dés la fin
de la seconde guerre mondiale, a voué son attention aux questions cecuméniques.
Son livre, « Der Kommende Christus und die kirchlichen Traditionen » (cf. cette
Revue 1962, 11, p. 139) représente sans conteste un apport de premiére valeur
dans le dialogue engagé entre les Eglises. Tout son effort tend & montrer la
relation intime entre les problémes qui se posent aujourd’hui sur le plan cecumé-
nique, et ses découvertes relatives a la structure des affirmations de la théologie.
Des différences de structure ou d’expression, selon lui, n’impliquent pas forcé-
ment des divergences fondamentales entre Eglises, alors méme que la question
de « vérité » ne peut pas trouver de réponse sans un examen attentif de chaque
structure particuliere. — Désireux de mettre en lumiére les aspects essentiels
d’un labeur trés probe, six de ses anciens éléves se sont groupés et ont préparé
cet « hommage ». Ecrits dans une méme perspective théologique, ces divers
apports s’enchainent, s’appellent ; et cela donne grand intérét au volume. Pour
commencer, deux études de base : « Dogmatik und Dogma », dans laquelle Ernst
Kinder cherche a établir les rapports entre ces deux notions (cf. en particulier
p. 25-26) et « Struktur und Ordnung als theologische Leitbegriffe » de H. Schraer.
Une fois déterminée la relation entre dogme et structure, on passe & deux
recherches plus spéciales : « Analogie und Doxologie » de W. Pannenberg, et
« Zur Irage des Paradoxon in der Theologie » de W. Joest (cf. p. 117: dans quel
sens parler de paradoxe ? et p. 150 : danger pour la pensée théologique de se
complaire dans la contradiction). Auparavant, glissé d’heureuse fagon, I’apport
d’un homme du Nouveau Testament (U. Wilckens) sur la structure de la tradi-
tion de Piques: « Der Ursprung der Uberlieferung der Erscheinungen des
Auferstandenen ». Et I’ccuvre se termine par des considérations pertinentes de
R. Mumm sur des thémes eschatologiques : « Wir erwarten ein Leben der zukiinf-
tigen Welt », étude d’histoire et de spiritualité, s’achevant, dans l'esprit du
professeur Schlink, sur des perspectives cecuméniques. — Un trés beau livre.

EpMmonD GRIN.



BIBLIOGRAPHIE 383

PAuL SCHEMPP : Gesammelte Aufsditze. Miinchen, Kaiser Verlag, 1960,
305 p.

Paul Schempp est mort en juin 1959, a la fin de son premier semestre d’en-
seignement & la Faculté de Bonn comme professeur de systématique et de pra-
tique. Successivement répétiteur du « Stift » de Tubingue, pasteur a Iptingen
puis maitre de «religion » & Stuttgart, il a agi en étendue et en profondeur,
exercant une influence bénie sur la pensée et la vie pratique d'un grand nombre
de jeunes. Son secret : attacher le plus grand sérieux aux besognes méme les
plus humbles de chacun de ses « ministéres » ; lier la tiche la plus pratique aux
certitudes théologiques les plus hautes. Aussi tout ce qu'il a écrit conserve-t-il
aujourd’hui encore vie et fraicheur. Il aimait a se réclamer de Luther, de Kierke-
gaard et de K. Barth. — Un ouvrage comme celui que nous signalons ne se
résume pas. Indiquer tous les titres des articles figurant dans la table des matiéres
— six sur dix-huit sont inédits — serait fastidieux. Nous en retenons quatre :
Les problémes de ' Eglise d’aprés I Ecriture : I’Eglise et le judaisme, 1'Eglise et le
monde, le corps et 'esprit de I'Eglise, ’Eglise et le Royaume de Dieu. — Les
pages consacrées a La promesse de la confirmation (107) donnent a réfléchir. On
peut, comme l'a fait Kierkegaard, critiquer sévérement cette coutume. A condi-
tion de ne jamais oublier pourtant que la fidélité de Dieu est toujours une fidélité
a I'égard d’engagés infidéles. — On retrouve avec plaisir la pénétrante étude
parue dans « Foi et Vie » (1948/3) L'homme et la femme selon la Bible. — Le texte
intitulé La mondanisation du baptéme est précieux. Il s’ouvre par un rappel
toujours nécessaire : si la prédication n’est pas fermement axée sur 1'Ecriture,
les deux sacrements ne sont plus (c’est fatal) que des « cérémonies » totalement
vides. Il s’achéve sur sept considérations relatives au pédobaptisme, dont voici
la premiére: supprimer le baptéme des enfants est antiévangélique; c’est

empécher la libre action de la grice de Dieu. EDMeHD: GRi.

ILLTYyD TRETHOWAN : L’homme et la connaissance de Diew. Paris,
Editions de I'Epi, 1963, 206 p.

Comme le reconnait 'auteur, ce petit livre traite d’'un « sujet impopulaire » :
celui de la possibilité reconnue a ’esprit humain d’appréhender Dieu. Il s’agit
donc d’un essai d’apologétique et de philosophie de la religion « qui a pour objet
d’étudier la fagon dont s’opére cette appréhension et d’en faciliter ainsi I’exer-
cice » (p. 34). Pour réaliser ce dessein, Dom Trethowan, bénédictin anglais,
nous invite a étudier avec lui les nombreux travaux entrepris au cours des
vingt derniéres années sur ce sujet controversé par les philosophes et les théo-
logiens frangais et anglo-saxons. Ce panorama de ’apologétique contemporaine
est fort intéressant en soi puisqu’il permet de comparer les voies d’approche
empruntées par les diverses écoles, et qu’il offre 'occasion d’initier le public
francais aux grands courants de la pensée d’outre-Manche et réciproquement.
Toutefois, on peut se demander s'il est vraiment possible de présenter, en si peu
de pages, plus d’une trentaine d’auteurs différents, car il ne suffit pas de citer
plusieurs phrases — méme caractéristiques — de chacun d’entre eux pour com-
muniquer l'essentiel de leur pensée | — Dom Trethowan commence par réfuter
a la fois les positivistes logiques, trop méfiants a I'égard de la métaphysique, et
les thomistes partisans des preuves déductives de Dieu, dont les syllogismes ne
sont valables que pour celui qui veut bien admettre une cause premiére infinie.
I1 préconise alors le recours a une méthode plus « augustinienne » qui s’éléve de



384 BIBLIOGRAPHIE

la reconnaissance de l'existence de certaines valeurs a I’appréhension de Dieu.
En effet, ces valeurs ne peuvent étre que des valeurs « dérivées », des « réflexions »
de Dieu, en vertu de la « parenté » de Dieu avec ses créatures (p. 145). Le moi
est donc la source des découvertes et des expériences métaphysiques de ’homme,
car «si nous n'admettons pas que notre expérience, en tant que telle, est sa
propre garante, nous ne pouvons arriver a rien » (p. 166). Enfin, si la philosophie
ne peut pas nous faire connaitre Dieu entiérement, elle peut cependant « pré-
parer 'esprit & la théologie » qui prendra la reléve ; montrer cela, c’est accomplir
un nécessaire devoir de charité pour permettre aux agnostiques de connaitre
Dieu. — Ainsi s’exprime Mgr Nédoncelle dans sa préface : « Le P. Trethowan
estime que nous avons une capacité naturelle et intellectuelle de connaitre
Dieu et que tout acte de foi surnaturelle la présuppose. Il est en plein accord
avec les documents du magistere ecclésiastique et il rappelle opportunément
I’'enseignement du premier Concile du Vatican sur la question. » C’est dire clai-

rement pourquoi il ne nous a pas convaincu. CrpErT RIsT

F. J. LEeNHARDT, P. REyMoND, P. FRAENKEL, N. A. NISSIOTIS,
G. WIDMER, J. DE SENARCLENS, E. ROCHEDIEU : Le Saint-Esprit.
Genéve, Labor et Fides, 1963, 145 p.

Présenté par le doyen Rochedieu, ce volume offre au lecteur six conférences
faites aux pasteurs de Genéve lors de leur Cours de perfectionnement, en
janvier 1963. Voici les titres des travaux : I. Apergus sur I’Esprit dans I’Ancien
Testament. — II. Apercus sur ’enseignement du Nouveau Testament sur le
Saint-Esprit. — III. Le Saint-Esprit dans I'’enseignement et la prédication de
Luther, 1538-1546. — IV. Pneumatologie orthodoxe. — V. Saint-Esprit et
théologie trinitaire. — VI. Le Saint-Esprit et la sanctification des chrétiens. —
Dans un ouvrage de cette dimension, impossible de tout dire, et il faut au con-
traire se réjouir des richesses qu’il contient. Pour avoir une petite Somme sur
le Saint-Esprit, on aimerait y trouver encore quelques pages sur la notion
johannique de I’Esprit, et un exposé d’histoire des dogmes ; les allusions faites a
celle-ci rendent le lecteur conscient de ce qu’il ignore ou a oublié, et éclairent
peu sa lanterne. — Malgré le profond désaccord entre le théologien orthodoxe
et les réformés au sujet du « Filioque », une conviction commune se fait jour :
seule une théologie trinitaire peut garder I’Eglise de l'illuminisme et du subjec-

tivisme. Francis BAUDRAZ.

RoBERT GUELLUY : La Création. Tournai, Desclée, 1963, 164 p. —
CrL. CHOPIN : Le Verbe incarné et rédemptewr. Tournai, Desclée,
1963, 196 p. — CH. BAUMGARTNER, S.J.: La grdce du Christ.
Tournai, Desclée, 1963, 340 p. Le Mystére chrétien, 4, 8, 10.

Les volumes de cette nouvelle théologie catholique paraissent a un rythme
régulier. La Revue a signalé le bel ouvrage du P. Congar qui ouvre cette collec-
tion appelée a rendre de précieux services. L’ordonnance et le style des trois
dernieres publications restent les mémes : énoncé des theses qui seront déve-
loppées dans le corps de 'ouvrage, a 'aide des données bibliques, historiques
(Péres, docteurs, auteurs modernes) et spéculatives ; bibliographies générales et
particulieres abondantes a chaque question traitée; nombreuses références
bibliques, conciliaires, patristiques et médiévales dans la langue originale et
dans la traduction frangaise. Les auteurs ont fait un louable effort pour rénover



BIBLIOGRAPHIE 385

la présentation traditionnelle des lieux théologiques ; ils cherchent a 'aérer et &
la clarifier ; ils y réussissent souvent. On admire leur souci pastoral et religieux
comme leur préoccupation de mettre en relief I'actualité de la réflexion théolo-
gique. Mais rien de révolutionnaire dans ces trois volumes : le renouveau théolo-
gique se fait sentir au niveau des sources bibliques et patristiques, il n’a pas
gagné encore le domaine de la dogmatique. Le théologien réformé est a la fois
agréablement surpris de ce renouveau et anxieusement partagé par cette pru-
dence. Le dialogue a déja commencé autour de l'interprétation de 1’Ecriture et
de ses commentaires, quand débutera-t-il sur l'snfellectus fidei ? Ces trois ouvrages
manifestent la permanente valeur de la méthode scolastique ; serait-elle la seule
capable d’expliciter l'intelligibilité des dogmes ? Si oui, ces livres auront le
mérite de favoriser une salutaire, mais exigeante gymnastique de l'esprit. —
R. Guelluy évite tout concordisme dans sa lecture des textes bibliques relatifs
a la création (Genése, Esaie, Job, etc.). Il les commente a la lumiére de 1’Alliance,
y discerne 'affirmation de la toute-puissance triomphante du Dieu vivant qui
gouverne et dirige le monde en vue de la nouvelle création. Le dogme de la
creatio ex nikilo renvoie a I'amour souverain de Dieu dont la présence conserva-
trice dans le cosmos est inséparable de sa présence rédemptrice dans le Christ.
Le dogme vise & exclure tout dualisme et tout panthéisme, & préserver la dis-
tinction radicale entre 1'Incréé et le créé et a sauvegarder la liberté et la gratuité
de l'acte créateur ; il affirme la dépendance de la création a I’égard du Créateur
a travers les catégories de causalité et de finalité. L'homme est étudié successi-
vement dans le monde visible et dans le monde invisible des anges ; composé de
corps et d’ame, il n'est repérable que dans son historicité, sa communauté et son
travail et dans sa destinée surnaturelle. L’histoire du salut éclaire ’angélologie
et la démonologie. Quelques réflexions sur la Révélation, la théologie et les
sciences et une conclusion sur le P. Teilhard dissipent les malentendus d’une
fausse apologétique. — Cl. Chopin dessine avec une clarté remarquable les
lignes maitresses de la christologie et de la sotériologie. Son traité est des plus
classiques : comment 'Ecriture dévoile le Mystere du Christ ? Sa place dans
I'histoire du salut et sa portée eschatologique. Comment comprendre sa double
nature, sa sainteté, sa science, sa puissance et ses limitations ? Cette christo-
logie ramasse les richesses de la tradition, résume les objections, leur apporte
des réponses dans la perspective traditionnelle. On n’y cherchera pas les tenta-
tives modernes de rendre compte du Mystére du Christ a l'aide d’autres
approches que celles de Chalcédoine, mais des mises au point sur des questions
controversées (la christologie de I'’Homo assumptus, par exemple). La sotério-
logie examine la Médiation du Verbe et les offices sacerdotal et royal du Christ
(I'office prophétique se rattachant a 'activité médiatrice) : « Le Verbe incarné
est médiateur en son humanité, en tant que cette humanité est celle d'une per-
sonne divine » (p. 115) ; il en va de méme pour le Christ en tant que prétre et
victime, roi dans son humanité glorieuse. L'exposé de la satisfaction vicaire et
des mérites du Christ suit saint Thomas. — Le P. Baumgartner, le savant direc-
teur du Dictionnaive de spivitualité, donne a son traité de la Grace une allure
christocentrique, sous les apparences d’une technicité déroutante pour les non-
initiés. Il réussit ce tour de force de donner une enquéte biblique et historique
sur la grace tout a fait remarquable (ni les protestants, ni Baius, ni Jansénius ne
sont oubliés) et une analyse dogmatique de cette réalité surnaturelle en repre-
nant les données positives dans un contexte spéculatif. L’ame de sa recherche
est constituée par l'affirmation de I'adoption filiale de I’homme par Dieu, grace
a I'ceuvre du Christ et de I’Esprit. La grice est le Don par excellence incréé (le

25



386 BIBLIOGRAPHIE

Saint-Esprit) et créé, offert par le Christ en vue de la divinisation de I’homme,
de son exaltation, de sa participation a la vie divine. Sans elle, pas de renouvelle-
ment, parce que, sans elle, il n'y a pas de conversion, de justification, de pardon
réels. Griace et charité sont distinctes et inséparables. Les protestants et leur
doctrine bipolaire de la justification et de la sanctification sont moins éloignés
de saint Thomas qu'’il n'y parait. Reste pourtant le probléme de I'habitation de
la grace en 'homme, cette grice sanctifiante avec son habifus. Le caractére
christologique et ecclésial de la grace si bien défini par I’auteur permettrait-il la
reprise du dialogue ? On saura gré au P. Baumgartner d’affirmer nettement sa
position contre les excés du pélagianisme ou du semi-pélagianisme et contre
ceux du prédestinationisme, dans ses théses sur la nécessité de la griace et 'initium
fider fideles au thomisme, selon lequel la griace ne détruit pas la nature. La gra-
tuité et la surnaturalité de la grice, son caractére immérité, I'universalité de
I'appel et du salut sont soulignés. On ne saurait trop recommander cet ouvrage
pour les précisions qu’il apporte sur les notions de grice suffisante, actuelle,
efficace qui ont joué et qui jouent encore un si grand rdle dans les questions
controversées de la conversion, de la justification et de la prédestination.
GABRIEL WIDMER.

GABRIEL-PH. WIDMER: Gloire au Pére, au Fils, au Saini-Esprit.
Essai sur le dogme trinitaire. Neuchatel, Delachaux et Niestlé,
1963, 83 p. Cahiers théologiques, 50.

Mettre en lumiére l'actualité du dogme trinitaire : telle est l'intention de
auteur. Ce qui ne signifie pas qu’il va procéder 4 quelque ravalement de
facade ou rajeunissement de vocabulaire. L’actualité du dogme, c’est 'acte
éternel par lequel Dieu se rend présent. A ce « décret de Dieu », la foi consent ;
aussi bien, parler de l'actualité du dogme trinitaire, c’est décrire 'acte de foi
répondant a 'acte de Dieu. Certes, dans son intention critique a 1'égard de la
prédication et de la catécheése, le dogme devient doctrine. Mais il serait faux de
ne penser trouver le dogme qu’en la doctrine. Il est «la structure invisible
de la prédication de I’Eglise et... la charpente apparente de sa catéchése » (p.10).
C’est dire qu'il y a contradiction dans les termes entre chrétien et unitaire !
Quiconque réfléchit a sa situation originaire de baptisé découvre d’ailleurs
qu’elle «est le cadre a l'intérieur duquel le dogme trinitaire prend un sens»
(p- 24). Mais il y a plus: le dogme veut rendre compte de Dieu lui-méme. Et
tout d’abord du rapport entre Jésus et Dieu. C’est ici I'occasion pour Widmer
d’éclairer le sens des notions christologiques fondamentales : Parole du Pére,
Fils unique, issu du Pére (un excellent paragraphe sur le bon usage des termes
de «filiation » et de génération, voir en particulier la p. 31). Une discussion
critique des grands vocables classiques, ol I'auteur marque son intérét pour
une théologie trinitaire de I'Ilmage, cloét cet important chapitre. Si 'on peut
parler de « transcendance descendante » pour le Fils, 'ccuvre de I'Esprit sera
qualifiée de « transcendance ascendante » (p. 46), formule heureuse qui marque
a la fois 'origine, le mouvement et la fin de 'ceuvre du Paraclet. Widmer, 2
juste titre, se distance de la querelle du filioque, préférant montrer la complé-
mentarité des deux registres du Don et du Souffle. Quant au chapitre sur «le
Dieu trinitaire » il nous a paru le plus riche de sens dogmatique de tout le livre.
A égale distance de l'intellectualisme notionnel de l'orthodoxie et de l'« inver-
tébration » du libéralisme, le professeur genevois livre le bon combat de 1'intel-
lectus quaerens fidem. 11 nous semble qu’il a écrit 1a des pages exemplaires d’une



BIBLIOGRAPHIE 387

vraie méthode dogmatique. Il n’a aucune peine a montrer dans ses conclusions
que le dogme trinitaire « est comme le cceur de I'Evangile », « signe de la pré-
sence de Dieu, de sa souveraineté, de sa liberté et de son amour » (p. 68). « Puis-
sance vivifiant le langage de I'Eglise », le dogme est le signe de I'authentique
louange, du véritable amour en actes et en pensées. — Nous souhaitons que
ce livre soit beaucoup lu, encore que — écueil sans doute difficile a éviter —
le vocabulaire utilisé par l'auteur risque d’arréter nombre de chrétiens non-
théologiens de métier. Mais quiconque voudra comprendre la richesse du sens
de la doctrine chrétienne sans se contenter d’« a-peu-prés » devra lire ce livre. —
Pour finir un mot plus critique — et trés subjectif ! L’admirable sérénité des
dogmaticiens nous remplit a la fois d’admiration et d’inquiétude. Il est trés
vrai que nous devons nous situer rigoureusement a partir du décret de Dieu
suscitant 'acte de foi. Mais est-ce impiété que de se demander si une telle atti-
tude n’est pas mise en question par la critique moderne de la religion ? Les
dogmaticiens peuvent-ils s'exclure, par priviléege ou par nécessité vocationnelle,
de cette critique ? Sile dogme « dégage du sens » sa vérité n’est-elle pas dans son
efficacité symbolisante, 4 partir de quoi sa propre critique reste toujours a
faire ? Widmer me semble l'avoir lui-méme reconnu dans ses conclusions
(voir p. 70 ss) mais de facon rapide et sans en tirer les conséquences, éthiques
en particulier. Une certaine bonne conscience léthargique — ou liturgique — de
nos Eglises contemporaines ne repose-t-clle pas sur ce refus de critiquer, c’est-
a-dire de comprendre son langage trinitaire ? Nous attendons aussi du dogma-
ticien qu’il inquiéte les orthodoxies piétistes, fussent-elles méme trés « cecu-

i !
méniques » ! Eric FucHs.

Ot110 HAENDLER : Die Predigt. Tiefenpsychologische Grundlagen und
Grundfragen, Dritte, durchgearbeitete und erweiterte Auflage.
Berlin, Verlag Alfred Tépelmann, 1960, 359 p.

La premiére édition de ce livre avait paru en 1941. Une seconde édition,
profondément remaniée, parut en 1948. La troisiéme édition reproduit pour
I’essentiel la seconde, mais lui ajoute un Nachtrag de mise a jour générale. —
L’intérét de cette homilétique, c’est que son intention profonde et constante est
« 'examen psychologique de la personne et de I'ceuvre du prédicateur » (p. 322).
Quand on a la franchise d’en dire les raisons — l'auteur, a ce sujet, est intaris-
sable — et quand on ne prétend pas en faire la seule méthode possible —
l'auteur ici est moins consentant — je ne vois pas pourquoi il serait a priori
interdit ou faux d’aborder le probléme homilétique par celui qui est chargé de
proclamer I’Evangile. Bien des aspects de la prédication elle-méme (qui certes
est Parole de Dieu, mais qui est aussi vraie parole humaine) pourront en effet
s'éclairer par ce biais, ne serait-ce que ce qu'Alfred Niebergall, dans sa belle
monographie, a appelé Der Prediger als Zeuge (Handbiicherei fiir Gemeinde-
arbeit, Heft 4/5, Giitersloh, Gerd Mohn, 1960). — Aprés une introduction qui
insiste surtout sur ’apport de la psychologie des profondeurs (essentiellement
selon I'école de C. G. Jung) a la compréhension du ministére pastoral et qui
clame que « le prédicateur en tant que sujet sera le point de départ et d’orienta-
tion constante » du traité, celui-ci se subdivise en quatre parties : la premiére
reprend et précise le théme général en examinant I'importance du prédicateur-
sujet pour la prédication elle-méme ; la seconde décrit le cheminement qui va de
ce sujet a I’'Evangile a proclamer et au texte qui porte cet Evangile (c’est pour
I'auteur l'occasion de traiter de la méditation au sens a la fois de la psychanalyse



388 BIBLIOGRAPHIE

et de la spiritualité) ; la troisiéme s’occupe de la communauté a laquelle ’Evan-
gile doit étre proclamé, et la derniére contient I’homilétique formelle (lI'exégese,
la composition du sermon, la technique de la prédication, la mani¢re de « ren-
dre » la prédication et sa portée pour faire d’'un ministére une ceuvre au sens
positif du terme). — Sil’on accepte de placer ce livre sous le contréle d’ouvrages
non seulement plus classiques mais plus justes parce qu'ils abordent le minis-
tére de la prédication a partir de I’Evangile et non a partir de celui qui le pro-
clame — je pense en particulier a W. Trillhaas, Evangelische Predigtiehre,
Miinchen, 1936 2 ; A. Schidelin, Die rechte Predigt, Zirich, 1953 ; G. Wingren,
Die Predigt, Goettingen, 1955; W. Uhsadel, Die gotlesdienstliche Predigt,
Heidelberg, 1963 ; O. Semmelroth, Parole efficace, Paris, 1963 et surtout le
chapitre que P.Brunner consacre a « das Heilsgeschehen in der Wortverkiindi-
gung » dans son ouvrage Zur Lehve vom Gottesdienst der im Namen [esu versam-
melten Gemeinde (Leiturgia, vol. I), Kassel, 1954 — l'ouvrage de Otto Haendler,
a qui ne redoute point un dur effort de lecture allemande, apportera beaucoup,

en particulier pour la spiritualité pastorale.
JEAN-JACQUES VON ALLMEN.

HowaArRD G. HAGEMANN : Pulpit and Table, some chapters in the
history of worship in the reformed churches. London, SCM Press,

1962, 139 P.

L’histoire du culte réformé est encore fort mal connue, c’est pourquoi 'on
se réjouira de la publication des Stone Lectures (Princeton) dans lesquelles le
pasteur H. G. Hagemann en a donné une présentation dans I’ensemble solide,
alerte et intelligente. — L’ouvrage comprend cinq conférences. La premiére
oppose la tradition liturgique zwinglienne a la calviniste. L’auteur n’a guére
de tendresse pour la premiére, au sujet de laquelle il reprend les appréciations
courantes et tellement simplifiantes (ainsi que le montre par exemple 'excellent
ouvrage de J. Schweizer, Reformierte Abendmahlsgestaltung in der Schau Zwin-
glis, Bale, I'r. Reinhardt, s.d., qui n’est pas cité). La seconde expose le déclin
de la tenue et du style liturgiques réformés, ’affaissement aussi et avant tout
du contenu du culte réformé durant la période qui va de 1'Assemblée de West-
minster & I’époque de Schleiermacher. La troisi¢me suit la lente remontée d’une
meilleure compréhension du culte chrétien, et mentionne l'ceuvre des plus
importants liturgistes réformés de J. F. Ostervald a E. Bersier, en passant par
J.H.A. Ebrard, Ch. W. Baird, R. Lee, etc. La quatriéme examine la théologie
qui tout a la fois recueille et alimente cette redécouverte liturgique (souvent
tout a fait déracinée d’une réflexion théologique valable), et présente 1’ceuvre de
E. Irving (!), J. W. Nevin, H. Wotherspoon, etc. La derniére conférence est
consacrée a 1’élaboration d’une liturgique réformée commandée par la fidélité
biblique (d’ou la nécessité d’un culte a la fois homilétique et eucharistique, de la
chaire et de la table, comme le dit le titre), par la participation du peuple (ce
qui ranime un élément qui a été terriblement négligé et qui a fait de I'Eglise
réformée I'une des plus cléricales qui soit) et par une disponibilité cecuménique
profonde et confiante. — On apprend beaucoup de choses dans ces pages, par
exemple sur l'influence considérable de la liturgie d’Ostervald (1713) sur le
monde réformé anglo-saxon (traduction anglaise sur manuscrit en 1712, et
nouvelle traduction pour 1I'Eglise huguenote de Charlestown, en Caroline du
Sud, en 1853 (p. 61)), sur le sort de tant de réformés francgais exilés en Amérique
qui, une fois assimilés, préférerent symptomatiquement devenir membres de



BIBLIOGRAPHIE 389

I'Eglise protestante épiscopale plutdt que de rejoindre les réformés d’origine
néerlandaise ou les presbytériens d’origine anglaise (p. 50), sur les mouvements
liturgiques réformés anglo-saxons mal connus chez nous. Sous la conduite
énergique et stire de 'auteur, on apprend aussi & voir dans une lumiére nouvelle
certains aspects de I'histoire de I’Eglise réformée : I'impossibilité pour Ostervald
et son école de réussir dans leur intention parce qu’ils n’avaient ou ne voulaient
pas avoir une théologie des rapports entre la Parole et les sacrements (d’oli un
«renouveau » liturgique déraciné de sa référence sacramentelle logique et
nécessaire, d’ou aussi, en contrepartie ultérieure, chez Nevin par exemple, une
surévaluation du sacrement au détriment de la Parole) ; les liens profonds
entre 'atrophie de la vie eucharistique et la prolifération des sectes, puisque la
vie eucharistique unit en un seul corps ceux qui partagent le méme pain et
puisque par conséquent ceux qui ne partagent plus guére le méme pain perdent
un des facteurs essentiels de leur cohésion ; etc. — Les auteurs de la Liturgie
jurassienne de 1955 verront avec plaisir que leur ceuvre est justement qualifiée
de ¢« the finest of the modern liturgies in the reformed Churches » (p. 107).
JEAN-JACQUES VON ALLMEN.

Archivio di filosofia : Umanesimo e Ermeneutica. Padova, CEDAM
(Casa editrice Dott. Antonio Milani), 1963.

A plusieurs reprises, la Revue de théologie et de philosophie a signalé l'intérét
et la richesse de I'Archivio di filosofia. Le fascicule présent est un appendice
au cahier précédent, intitulé : Evmeneutica e Tradizione. Outre deux bréves et
suggestives études, I'une de Robert Klein sur Le théme du fou et I'ivonie huma-
niste (ce théme si largement exploité par l'art et la littérature de la Renais-
sance), l'autre de Giovanni Santinelli sur I'herméneutique de Nicolas de Cusa,
nous trouvons dans ce fascicule des textes de deux humanistes peu connus :
Francesco da Meleto et Guillaume Postel, présentés 'un par Cesare Vasoli,
I'autre par Frangois Secret. Da Meleto, marchand florentin, disciple de Savo-
narole, est I’auteur de prophéties touchant la rénovation de I'Eglise et la conver-
sion imminente des juifs et des musulmans (il y eut en effet, a la fin du XVe sie-
cle, des courants messianiques et eschatologiques dans le monde juif et dans
I'Islam). Da Meleto se basait sur les textes canoniques de Daniel et apocryphes
d’Esdras. Il eut 'honneur de présenter I'une de ses ceuvres a Léon X alors
que celui-ci, au début de son pontificat, comptait dans son entourage un groupe
influent de prélats désireux de réformes. Malheureusement, a la veille de ’appa-
rition de Luther, une réaction emporta toutes ces espérances. — Francois
Secret étudie la personnalité déconcertante et les doctrines du « fol et docte »
Guillaume Postel, cabbaliste chrétien dont la science incontestable et les idées
extravagantes troublérent a la fois jésuites et réformés et qui n’échappa que
de justesse a I'Inquisition. Nous devons a Postel deux traductions successives
du livre du Zohar, dont la premiere seule nous est parvenue.

Lypia voNn Auw.

GERARD SMmiTH, LoTTIE H. KENDZIERSKI : The philosophy of being,
Metaphysics I. New York, The Macmillan Company, 1961, 408 p.

Ce livre, écrit dans l'esprit de l'aristotélisme thomiste, est une introduction
et un guide de travail. L’intention pédagogique apparait dans le style direct et
vivant, dans I’emploi des exemples, dans les résumés et dans les conseils précis
de lecture. L'ouvrage comprend vingt chapitres au cours desquels l'auteur

PHILOSOPHIE
CONTEMPO-
RAINE



390 BIBLIOGRAPHIE

examine I'objet de la métaphysique, la puissance et le devenir, la puissance et la
diversité des espéces et des individus, les différentes sortes de causes, les diffé-
rentes sortes d’étres, la question de notre connaissance de 1’étre et l’analogie,
les transcendantaux. Cette introduction méne le lecteur assez loin dans la philo-
sophie thomiste et ne néglige pas les analyses et les distinctions que beaucoup
de manuels laissent de coté. C'est ainsi qu’on trouvera l'énumération des diffé-
rents types d’abstraction, d’analogie, etc., et I’étude poussée du probléme de la
relation. Un autre mérite de 'auteur est la discussion qu’il institue avec Platon,
Descartes, Wolff, Kant, et avec les modernes tels que James, Cassirer, Russell,
etc. L’auteur défend clairement le réalisme, en particulier contre 1'idéalisme et
le néopositivisme. FERNAND BRUNNER.

RayMoND RUYER : L'animal, I’homme, la fonction symbolique. Paris,

Gallimard, 1964, 272 p.

Voici un nouveau livre du professeur de Nancy, trés suggestif comme les
précédents. L’auteur veut dépasser les explications mythologiques et magiques
de I'homme en recourant a «la science vivante, non dogmatique ». Il reconnait
que le mythe n’avait pas entierement tort de parler d’'un Logos primordial,
car si I'homme et le langage sont sortis du Cosmos, c’est que le Cosmos, d’une
maniére ou d'une autre, n’est pas tout a fait étranger & I'’homme et au langage.
L’auteur met en ceuvre son érudition biologique pour donner du comportement
humain et animal une description non matérialiste. Selon lui, le cerveau ne
suffit pas a rendre compte de I'action de I’étre vivant ; il faut encore qu’inter-
vienne la conscience instinctive ou volontaire pour fournir le théme de la
conduite. Mais cerveau et conscience ne sont pas séparables comme des subs-
tances pourraient 'étre. La conscience instinctive ou volontaire apporte 'unité
du théme de la conduite, tandis que les phénomeénes nerveux fournissent les
éléments auxiliaires a relier. Le cerveau comme multiplicité de neurones ne
peut dire : « Je cours.» Et un esprit indépendant du cerveau ne pourrait le
dire non plus, car une course sans mouvement n’est pas plus une course qu’une
multiplicité de mouvements sans intention dirigeante et intégrante. Mais si
I'animal et 'homme ont en commun l'activité thématique, ils différent par
I'emploi qu’ils font de la conscience cérébrale. L’auteur s’applique a montrer
comment, avec le méme cerveau a peu de chose prés que celui des autres mam-
miféres, ’homme accéde cependant a un plan supérieur, celui de la fonction
symbolique. L’homme a non seulement la faculté de « parler a », mais encore
celle de « parler de ». Par la lui sont ouvertes les routes merveilleuses du langage,
de l'écriture, des mathématiques, de la création des machines, de la culture
et du mythe. Les significations universelles auxquelles il accéde de la sorte
lui permettent d’atteindre 1'ordre vivant qui est a l'ceuvre dans les étres, de
I'infusoire & I’homme, et dans les Cosmos en général. L’homme atteint un
« monde de sens », une « régulation transversale de son étre » et de tout I'étre.
« L’homme est une pensée, une conscience et un cerveau dans une pensée, une
conscience et un cerveau beaucoup plus vastes, mais analogues» (p. 257).

FERNAND BRUNNER.

GASTON BERGER : Phénoménologie du temps et prospective. Avant-
propos par Edouard Morot-Sir. Paris, Presses Universitaires de
France, 1964, 280 p.

L’auteur est le philosophe frangais bien connu, 'ancien directeur général

de I'enseignement supérieur, tué tragiquement dans un accident de voiture il



BIBLIOGRAPHIE 391

y a peu d’années. Edouard Morot-Sir a recueilli ici des articles ou communica-
tions dispersés dans des revues ou des actes de congrés. Les quatre parties qui
composent cet ouvrage sont les suivantes : 1) La méthode phénoménologique ;
2) La situation de 'homme ; 3) Phénoménologie du temps ; 4) La prospective.
L’ordre chronologique, & l'intérieur de chaque partie, a été en général respecté.
On ne s’étonnera pas de la place importante réservée a la phénoménologie dans
cet ouvrage, puisque Gaston Berger fut un des premiers introducteurs de cette
philosophie en France. Ces textes sur la phénoménologie sont d’une grande
clarté et constituent une excellente introduction. C’est le cas en particulier
de l’article intitulé: Les thémes principaux de la phénoménologie de Husserl,
paru en 1944 dans la Revue de métaphysique et de morale. Le temps était aussi
pour Gaston Berger un sujet de prédilection. Husserl lui montrait la voie sans
doute, mais la méditation sur le temps était aussi au cceur de sa propre philo-
sophie. Gaston Berger pratiquait une phénoménologie largement ouverte qui
débouchait sur un spiritualisme proche parent de celui de René Le Senne.
On trouve des expressions remarquables de cette philosophie dans la deuxiéme
et la troisiéme partie du livre. L’auteur dépasse le positivisme au nom du
Devoir et de I'Idéal. Il reconnait I'importance du temps dans la vie humaine,
mais refuse d’admettre que I'homme soit enfermé dans le temps. L'angoisse
et le scepticisme contemporains ont leur origine, selon lui, dans la représen-
tation du temps comme d'un milieu absolu dans lequel ’homme serait « pris ».
I1 s’agit donc de dissoudre les images réalistes qu'on peut se faire du temps.
Mais il n’est pas question de s'évader hors du monde. L’enracinement méta-
physique n’exclut pas — au contraire — la réflexion sur l'avenir et le service
des hommes. Par opposition a toute pensée rétrospective, qui procéde par le
recours au précédent, par 'analogie et par l'extrapolation, Gaston Berger est
de ceux qui réclament de l'élite intellectuelle et politique un effort lucide
d’attention a la nouveauté des temps que nous vivons. Il stigmatise cette
erreur signalée par Valéry : entrer dans l'avenir a reculons. Telle est cette
pensée étonnamment équilibrée, courageuse, profonde, souvent émouvante. Il
n’y a pas d’'aspects de la vie de 'esprit — de la technique au mysticisme —
dont Gaston Berger ne s’applique a découvrir le prix. Sa philosophie est un
optimisme et une sagesse. « Lorsque mes forces me trahissent, écrit-il, ou que
ma douleur m’étourdit, quelque chose, au plus profond de moi-méme, m’assure
pourtant que ma joie demeure » (p. 120). Ou encore : « Les passions meurent
d’elles-mémes lorsqu’elles cessent d’avoir notre complicité secréte... La ol
I'amour de la perfection posséde I’ame tout entiére, les attachements s’éva-
nouissent. — Toute lutte est stérile, parce qu’il n’y a pas d’adversaire. C'est
14 ce que le philosophe comprend. C'est de cela que le mystique fait l'expé-

rience » (p. 112). FERNAND BRUNNER.

MAURICE MEIGNE : Structure de la matiére. Paris, Presses Universi-
taires de France, 1963, 96 p.

Cette initiation aux conceptions actuelles sur la structure de la matiére
suit dans les grandes lignes 1’ordre chronologique des découvertes scientifiques
depuis le début du XIXe si¢cle. Aprés avoir relevé, dans un premier chapitre
consacré a l'apport de la philosophie antique, que «l'idée féconde, contenue
dans I'atomisme antique, se limite a celle de la discontinuité des états et des
modifications de la matiére, en ses manifestations» (p. 14), 'auteur traite
successivement de la discontinuité au niveau de la molécule, de 'atome et du



302 BIBLIOGRAPHIE

noyau. Il montre bien comment la science moderne a peu a peu été conduite
a abandonner l'idée antique de corpuscules élémentaires nécessairement indi-
visibles, simples, pleins, homogénes, invariables et éternels, et & envisager au
contraire des corpuscules dont l'invariance et la permanence sont relatives a
certaines conditions qui doivent étre soigneusement définies dans chaque cas.
Ainsi apparait nettement la nécessité, pour le savant qui veut saisir le réel
physique, d’assouplir sans cesse les concepts hérités du passé et de préciser
en méme temps le domaine de validité de ses affirmations. Ce petit ouvrage
nous donne donc une excellente lecon de philosophie des sciences, et méme si
I'on ne se consacre pas a cette partie de la philosophie, on fera bien de se
demander avec I'auteur si certaines formes de la pensée scientifique actuelle
ne permettraient pas de «rajeunir quelques vieilles notions, plus ou moins
discréditées par les promesses qu’elles n'ont pu tenir » (p. go). — En revanche,
ce livre n’éclaire pas suffisamment les vues modernes sur la molécule ou ’atome :
le profane a quelque peine a s’y retrouver dans un exposé trop rapide énumsé-
rant les découvertes faites en un siécle et demi sans donner beaucoup d’expli-

cations. ANDRE VOELKE.

ANDRE MERCIER: De I’'amour et de I’ Etre. Louvain-Paris, Nauwelaerts,

1960, 193 P.

Physicien connu au-dela de nos frontiéres, président de I'Institut de physique
de Berne, 'auteur est également un philosophe dont les interventions sont
appréciées dans les congrés internationaux. — L'épistémologie (terme auquel
M. Mercier, selon un usage qui tend a se répandre, semble attacher la signification
de théorie de la connaissance, plutét que de réflexion critique sur les sciences)
des derniers siécles a recherché l'objet; dans cet ouvrage, M. Mercier vise
I’Etre. — L’homme est blessé, il regoit de Dieu I’obligation de chercher a effacer
ses blessures, cette obligation, c’est I'amour. — Une fois que dans ’homme on
néglige la matérialité tout en conservant la temporalité, on atteint 'Ame. A
partir de ce moment le plan de I'itinéraire métaphysique se dessine comme suit :
« Dans une premiére recherche, je m’attacherai au probléme de I’Ame une et
ferai abstraction de l'intelligence qui en est I'émanation sous forme multiple
en raison de la multiplicité des choses. Dans la seconde, j'analyserai cette mul-
tiplicité, créée par le rapport de I'ame a la temporalité ou a la matérialité, ce
qui revient au méme, comme nous l'expliquerons. L’'une et l'autre tournant
constamment autour du concept de liberté, je montrerai comment cette der-
nieére n’est pas incompatible avec le destin. Ces positions étant prises, il sera
possible de préciser dans le détail en quoi l'acte de la connaissance est dicté
par I'amour » (p. 20). — La méditation de M. Mercier le conduit a conclure
a notre humilité, humilité non exempte de grandeur : « Que nous parvenions a
deviner l'infini, & I'appréhender dialectiquement de diverses fagons, voild notre
grandeur malgré notre petitesse ; je dirai, voila notre dignité» (p. 190). —
Méditation attachante par la probité de l'enquéte qui vise a rétablir le pont
entre la métaphysique et la science : si ce pont pouvait étre rétabli, la Vérité

serait a nouveau une... ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND.

J. VUILLEMIN : La philosophie de I’algébre. Tome premier : Recherches
sur quelques concepts et méthodes de I’Algébre moderne. Paris,
Presses universitaires de France, 1962, 582 p.

M. Vuillemin, professeur au Collége de France, a déja publié plusieurs
ouvrages dans lesquels il abordait le probléme des rapports entre science et



BIBLIOGRAPHIE 393

philosophie : L’héritage Rantien et la vévolution copernicienne (1954), Physique
et métaphysique kantiennes (1955), Mathématique et métaphysique chez Descartes
(1960). D'une certaine fagon, ce premier volume de sa Philosophie de I'algébre
témoigne de la méme préoccupation. Il part du fait, & premiére vue paradoxal,
que les mathématiques et la philosophie ont des objets d'étude profondément
différents et que néanmoins chaque renouvellement de celles-1a a eu, au cours
de l'histoire, des répercussions essentielles sur celle-ci. Il doit ainsi exister,
entre ces deux disciplines, certains liens intimes quoique assez subtils et c’est
a les dégager et a en mesurer la portée que s’attache M. Vuillemin. — Pour y
parvenir, il utilise une méthode que I'on pourrait appeler historico-critique ou
méme peut-étre génétique. Il s’agit en tous cas d’une analyse de quelques-unes
des théories mathématiques modernes les plus marquantes: théorémes de
Lagrange, de Gauss et d’Abel, théories de Galois, de Klein et de Lie. Mais
I'auteur ne se contente pas de les décrire, ni méme de les situer dans le corps
constitué des connaissances. Il cherche encore a en montrer les origines, a
dégager les conditions qui ont permis leur surgissement et, si 'on peut dire, a
en saisir le devenir. — Il est évident qu'un tel essai vaut au moins autant par sa
démarche que par ses conclusions et que la premiére ne saurait se résumer en
quelques lignes. Aussi nous contenterons-nous d’énoncer les trois résultats fon-
damentaux auxquels parvient l'auteur. — 1. La raison apparait comme la
faculté de penser des structures, c’est-a-dire de les construire. Dans la mesure
alors ol les mathématiques ne sont rien d’autre qu'une composition de struc-
tures, il s’ensuit que leurs méthodes peuvent étre appliquées valablement et
avec profit a la philosophie elle-méme, en tous cas a la « philosophie pure » dont
l'objet propre est la connaissance. — 2. « Il n'y a pas de connaissance neutre »
(p. 505), en ce sens que toute connaissance vise quelque chose, résulte de cer-
tains choix et, d’'une facon générale, «est de part en part métaphysique »
(ibid.). — 3. Enfin, une critique générale de la raison pure est possible. Les
choix métaphysiques de la mathématique ne relevant, en effet, que de la raison
pure, il s’ensuit par 14 méme l'existence d’une ontologie formelle. — Ce premier
volume sera suivi d'un second qui s’intitulera : Structure, infini, ordre et nous
nous en réjouissons. Il est vrai que, encore que d’une parfaite clarté, I'ouvrage
de M. Vuillemin n’est cependant pas facile. Il fait appel a des connaissances
nombreuses et précises en philosophie, en mathématiques et en histoire des
sciences. Mais nous pensons que 1l'effort qu’il exige du lecteur est trés généreuse-
ment récompensé. Il est difficile pour la bonne raison : parce qu’il est extréme-

ment riche de substance. JEAN-BLAISE GRIZE

University of Colorado Studies. Series in Philosophy. No. 1. Studies
in Ethical Theory. Colorado, Boulder, 1958, 111 p.

Une grande part des contributions a ce numéro (nous n’en commenterons
d’ailleurs que quelques-unes) sont centrées sur le théme de la nature humaine :
peut-elle servir de fondement a la morale ? Ce qui renvoie a d’autres ques-
tions : quel sens donner & «nature humaine» ? Y a-t-il une «science de
I'homme » ? Quelle est la nature de la vérité sur 'homme ? A ces questions
répond avant tout l'article de M. ForRREST WILLIAMS : 'homme n’est pas
analogue & une machine ; il est plus complexe, et forme une unité indivisible.
L'intuition, l'introspection, la sympathie, et méme l'imagination jouent un
rble prépondérant dans la connaissance de ’homme. Il n’y a donc pas de science
de la nature humaine ; la vérité sur 'homme doit étre cherchée dans les ceuvres



394 BIBLIOGRAPHIE

d’art. C’est dire que les prétendues sciences de ’homme n’ont pour objet que
des faits isolés, détachés de l'unité organique qui constitue ce qui est propre-
ment humain. C’est dire aussi que quand on parle de I’homme, il est impossible
de séparer absolument les faits et les valeurs. — L’article de M. BERTRAM
Morris va dans le méme sens ; il répond a ce que G. E. Moore appelle « natu-
ralistic fallacy », en montrant que les énoncés touchant la nature humaine
impliquent des jugements de valeur. Le propre de I'homme est d’étre social
et responsable : voila d’out dérivent les devoirs. — Le travail de M. Davip
Hawxkins a pour but de dégager les traits de la situation proprement morale.
Elle est caractérisée par une zone d’indétermination et d’imprévisibilité ;
’agent moral ne peut plus alors se contenter de peser ce qui lui apportera le
plus de satisfaction, car sa décision lui ouvrira peut-étre des possibilités nou-
velles, insoupgonnées, de satisfaction ; d’autre part, il choisit, non seulement
ce qu’il fera, mais aussi ce qu’il sera. La situation morale oblige donc a un
choix créateur, que l'auteur ne voudrait pourtant pas purement irrationnel :
l'agent doit respecter une certaine continuité a l'égard de ses engagements
antérieurs ; d'autre part, la valeur du choix peut étre vérifiée apres coup : le
critére, c’est 1’élévation, ou la croissance, de la personne morale. — A coté
d’analyses si pénétrantes, on est surpris de trouver, dans la méme revue, la
lourde artillerie d’'une contribution signée JoHN O. NELsoON, qui déclare la
guerre a toute ¢« moralité », au nom d’une analyse néopositiviste des notions,
analyse décrétant que l'expression « moralement bon » n’a aucun sens, puis-
qu’elle n’est susceptible d’aucune vérification expérimentale.
JEAN VILLARD.

RAPHAEL LEVEQUE : Unité et diversité, Paris, Presses Universitaires
de France, 1963, 124 p.

Ecrit a I'ombre de Platon et de Hegel, ce petit livre prend le contrepied des
philosophes qui, a I'instar de Sartre et de Heidegger, accordent au non-étre une
valeur absolue ; en méme temps, il réfute I'optimisme bergsonien, lequel s’efforce
de minimiser I'importance de la négativité en 'intégrant a un devenir continu.
L’homme est toujours tenté de considérer I'univers qui I’entoure tantdét comme
unité s’il est un esprit synthétique, tantét comme diversité lorsque son tempéra-
ment le porte 4 'analyse. Mais dans les deux cas, c’est la négation qui est en jeu,
soit qu’on la nie, soit qu’on lui fasse tenir le premier réle. Tout choix cependant,
et par conséquent tout refus, ne peut étre fait qu’en fonction de certaines valeurs
qui ne sauraient étre mises en question par la négativité : voild pourquoi le non-
étre doit étre congu « par le haut » et ne peut prétendre s’ériger en valeur absolue.
Que le mal puisse exister ne tient pas & une valeur qui lui serait propre, mais a
la liberté laissée a 1’homme de pervertir les valeurs ; or, celui-ci a pour tiche de
donner des significations au monde qui I'entoure: c’est la maniére dont il
répondra a cette vocation qui « justifiera son pessimisme ou nourrira son émer-
veillement ». La métaphysique ne peut que déboucher sur une morale, pour que
la réalité soit conduite hors d’elle-méme jusque vers la valeur qui lui donne
son sens. — A bien des égards cet ouvrage est tonique, puisqu’il cherche a
éclairer I'homme confronté a I'unité et a la diversité ; on regrette cependant d’y
découvrir en plusieurs passages une certaine condescendance d’honnéte homme
a I'égard du monde scientifique et de la « frénésie de la civilisation industrielle ».
SiI'ontologie doit rejoindre ’éthique, n’est-ce pas dans la relation du philosophe
avec 'homme de science que cette jonction devrait s’opérer ?

GILBERT RisT.



	Bibliographie

