Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 14 (1964)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HisTOIRE

DE L'EGLISE
ET DE LA
PENSEE
CHRETIENNES

BIBLIOGRAPHIE

J. A. G. Tans: Pasquier Quesnel et les Pays-Bas. Correspondance,
publiée avec introduction et annotations. Groningue, Wolters, et
Paris, Vrin, 1960, XXXVI + 640 p. Publication de I'Institut fran-
¢ais d’Amsterdam, Maison Descartes, 6.

Pasquier Quesnel (1634-1719) est la derniére grande figure du jansénisme
condamné a Rome et chassé de France. En 1685, bien qu’il fat 'un des plus
illustres héritiers spirituels de Bérulle, il rompit avec 1'Oratoire, ot I'on avait
interdit toute liberté de doctrine, et, en compagnie de son ami Du Guest, ora-
torien lui aussi, chercha refuge a Bruxelles aupres du « Grand Arnauld » dont
il était un fervent admirateur, qu’il assista a I’heure de la mort (1694). Toujours
convaincu que Jansénius avait été injustement condamné, il devint le chef
auquel les trés nombreux amis de Port-Royal demandaient désormais assistance
et conseil. D’oti 'importance de sa correspondance, et c’est pourquoi J. A. G. Tans
a fait un travail trés utile pour l'histoire de I’Eglise en entreprenant de publier
les lettres envoyées par Quesnel et recues par lui. Ce premier volume concerne
les correspondants des Pays-Bas. Plusieurs de ces lettres sont écrites en latin,
la plupart dans une belle langue francaise. Les notes historiques de M. Tans
sont abondantes et précises et les répertoires commodes. — Traqué par les
autorités civiles et ecclésiastiques excitées contre lui par les Jésuites, il fut
arrété en 1703 par ordre du roi d’'Espagne, ses papiers furent saisis. Aprés
une dramatique évasion des prisons de ’archevéché de Malines, il trouva asile
a Amsterdam ou il put poursuivre librement ses activités. Il se trouva au centre
d’une crise théologique plus grave encore que celle de I'’Augustinus, provoquée
par son ouvrage principal, ses fameuses Iéflexions morales sur le Nouveau
Testament, qui eurent une notoriété immense a la fin du Grand Siécle. Cette
belle ceuvre d’inspiration évangélique, trés appréciée des protestants eux-mémes,
connut de nombreuses éditions. Le texte définitif paru en 1687 fut approuvé
par plusieurs évéques, notamment par M. de Noailles. La condamnation solen-
nelle de cet ouvrage par la bulle Unigenifus (8 septembre 1713), lancée par le
pape Clément XI sur les instances de Louis XIV, provoqua un trouble pro-
fond dans la chrétienté et déchaina pendant un demi-siécle d’apres discussions
et des flots de littérature théologico-polémique. L’importance attachée alors a
ces questions apparait dans cette parole de Fénelon: « On peut juger de ce
que fera ce parti si jamais il se releve, puisqu’il est si hardi et si puissant lors
méme que le Pape et le roi sont d’accord pour I'écraser. » (Cité par Sainte-Beuve
dans son Poré-Royal VI, 176). Dans cette tempéte, Quesnel défendit courageu-
sement ce qu'il considérait comme la vérité. Il le fit avec beaucoup plus de
grice et de talent que le Grand Arnauld, cette « mitrailleuse théologique »
(Bremond), gardant jusqu’'a sa mort, a I'dge de 86 ans, une humble sérénité,
une gentillesse, un humour qui faisaient le charme de sa personnalité. — On
s’excuse ici aupres de M. Tans et de ses éditeurs d’avoir tardé a signaler dans
cette Revue une contribution si précieuse a 1'histoire de 1'Eglise.

Victor BARONI.



BIBLIOGRAPHIE 241

EricH HAASE : Evnfiihrung in die Literatur des Refuge. Der Beitrag
der franzosischen Protestanten zur Entwicklung analytischer
Denkformen am Ende des 17. Jahrhunderts. Berlin-Miinchen,
Duncker & Humblot, 1959, x11+587 p.

Le retard des quelques lignes que voici — si regrettable qu’il soit — n’est
pas trop grave si I'on considére la valeur durable de ce grand ouvrage qui est
une magnifique contribution a I'histoire de la pensée européenne. La Révocation
de I'Edit de Nantes en 1685 a donné un choc brutal au protestantisme francais.
Ses défenseurs, ses savants, ses penseurs, proscrits et dispersés, notamment en
Hollande, ont poursuivi leurs efforts et leurs travaux dans une liberté qui leur
était désormais refusée en France. Tandis que Claude Brousson osait regagner
sa patrie ou il allait subir le martyre, Jurieu, a distance, stimulait la résistance
par ses écrits apocalyptiques, et d’autres réfugiés, libérés de 1'absolutisme de
Louis XIV, participaient & «la crise de la conscience européenne », selon I'heu-
reuse expression de Paul Hazard. La pensée analytique, la critique biblique et
historique, la recherche scientifique font leur apparition dans les ouvrages de
Jean Leclerc, de Henri et de Jacques Basnage, dans le fameux Dictionnaire de
Pierre Bayle, dans la nouvelle apologétique de Jacques Abbadie, dans la théo-
logie édulcorée de Le Céne. A cette époque fiévreuse qui conduit du XVIIe siécle
classique au siécle des lumitres et de I’Encyclopédie, les écrivains du Refuge
jouent un rdéle important, difficile, souvent contradictoire, qui n’avait pas encore
assez retenu l'attention des historiens. Erich Haase, par son grand ouvrage,
comble une lacune, avec une érudition et une intelligence dignes d’admiration.
Son texte allemand est accompagné, au bas des pages, de nombreux et larges
textes francais, ol les auteurs qu’il tire de l'ombre voisinent avec Antoine
Arnauld, Bossuet, Fénelon, Descartes, Leibniz, Richard Simon et beaucoup
d’autres. Ces citations constituent une véritable anthologie de 1'époque. L’en-
quéte a été poussée a fond, la documentation est aussi compléte que possible.
La bibliographie, qui occupe une cinquantaine de pages, indique non seulement
tous les ouvrages imprimés qu'’il fallait voir, mais beaucoup de manuscrits con-
servés dans les grandes bibliothéques d’Europe. La « Griindlichkeit » s’associe ici
A l'esprit de finesse et A la sereine objectivité du jugement. Cet ouvrage fait
honneur a I'Université libre de Berlin et a la veuve de 'auteur qui en ont assuré
la publication. Il mérite la gratitude des historiens, notamment des historiens

et lecteurs protestants de langue frangaise.
VicTor BARONI.

JAcQUES TRUCHET : Bossuet panégyriste. Paris, Les Editions du Cerf,
1962, 192 Pp.

Dans I'ceuvre immense de Bossuet, les discours retiennent particuliérement
I'attention. N’est-il pas en effet un prince de 1’éloquence sacrée ? Les sermons
et les oraisons funébres ont fait I’objet de trés nombreuses études littéraires.
Quant aux panégyriques prononcés a l'occasion de la féte des saints, ils ont
été quelque peu négligés. Il valait cependant la peine d’en faire une étude
spéciale. Plusieurs traits les distinguent des sermons et des oraisons funébres,
du fait notamment qu’ils ne sont pas inspirés directement par des textes bibli-
ques (sauf ceux de saint Joseph et des apbtres Pierre, Paul, André, Jacques,
laissés en dehors de cette enquéte) ou de 'actualité comme la fameuse oraison
d’Henriette d’Angleterre. Les panégyriques s’insérent dans la liturgie, c’est-

16



242 BIBLIOGRAPHIE

a-dire dans la tradition de I'Eglise et dans la légende. Ce genre de discours place
Bossuet en présence de problémes particuliers a une époque ou la Légende dorée
a perdu tout prestige (il ne la cite jamais), ot il faut éviter les critiques des pro-
testants méfiants devant les superstitions populaires et celles des esprits forts
disant avec Balzac : « Menteur comme un panégyrique... » Comment parler aux
honnétes gens du XVIIe siécle des anciens martyrs Sébastien, Gorgon, Victor,
Catherine d’Alexandrie, ou des saints du moyen 4age Benoit, Sulpice, Bernard,
Thomas de Cantorbery, Frangois d’Assise, Pierre Nolasque, Francgois de Paule,
ou des canonisés récents Thérése d’Avila, Charles Borromée, Frangois de Sales ?
— Il est clair que Bossuet ne voue pas aux saints de la liturgie un culte fervent.
I1 néglige les détails biographiques et ne céde pas au golit du merveilleux. 11
ne vise qu’a I'édification des ames en cherchant dans la vie et dans la personna-
lité des saints des illustrations de la grace divine, leur exemple ne devant servir
qu’a précher I’Evangile. Dans la féte de Frangois d’Assise, par exemple, il n'y
a pas de « petites fleurs » mais seulement le souvenir des stigmates et une legon
d’humilité. Trés réservé du coté de la légende, Bossuet 'est aussi du coté du
mysticisme : pas trace, dans l'éloge de sainte Thérése, de mariage mystique
ou de transverbération, et dans celui de Frangois de Sales un enthousiasme
mitigé de méfiance a 1’égard de ce qui sent un peu le quiétisme. On percevra une
prédilection pour un saint comme Thomas de Cantorbery, défenseur des droits
de I'Eglise, ou pour un Charles Borromée, champion de la Contre-Réforme. —
M. Truchet, connu par ses précédents travaux sur Bossuet, pratique une méthode
rigoureuse. Il est parfaitement maitre de son sujet. Son érudition ne laisse rien
a désirer. Il apporte d’intéressantes données sur les sources utilisées et fait de
minutieuses confrontations avec le texte du panégyriste. 11 tient largement
compte aussi, comme il convient, du milieu intellectuel et spirituel dans lequel
se déployait le talent de Bossuet. — Il y a beaucoup a apprendre sur Bossuet
et sur son sie¢cle dans ce beau travail dont on regrette de ne pouvoir faire ici
une recension plus circonstanciée.
VicTor BARONI.

EMILE AppoLls : Le « Tiers parti » catholique au XVIII® siécle. Entre
jansénistes et zelanti. Paris, Editions Picard, 1960, X1+603 p.

Cet ouvrage monumental, édité avec beaucoup de soin et muni de toutes
les notes et références désirables, rendra de grands services aux historiens
spécialisés auxquels il est destiné. Entre les grands écrivains chrétiens du
XVIIe siecle et ceux du XIXe, il v a une sorte d’éclipse dans I’histoire de
I’Eglise en France. Les protestants d’aujourd’hui ont gardé une certaine ferveur
pour l'étude de I'Eglise du désert et les martyrs de la liberté évangélique.
Mais la vie catholique au «siécle des lumiéres » est mal connue. Sainte-Beuve
n’a pas suivi les destinées du jansénisme au-dela de la destruction de Port-Royal.
Or les jansénistes ont continué a jouer un role important. Mais la Bulle Unigenitus
(1713) qui les condamnait les a divisés : d’'une part il y eut les « acceptants »
qui rejoignaient la grande masse des croyants, d’autre part les « appelants »
qui se raidirent dans la résistance. Il y eut une apre lutte de pamphlets entre
les jansénistes intransigeants et les zelamti ou briilofs, partisans fanatiques de
la Bulle, plus papistes parfois que le pape lui-méme. Entre ces deux extrémes
se situe un « tiers parti» plus nuancé et plus souple que les deux autres ; ces
«accommodants », ces « tolérants » s’efforcent d’introduire dans I’Eglise un peu
de libéralisme. — On ne peut résumer les faits innombrables et les documents



BIBLIOGRAPHIE 243

nouveaux qui remplissent les vastes chapitres de ce savant ouvrage : les origines
du « tiers parti », les lendemains de ¥ Unigenitus (1713-1740), Uapogée du « tiers
parti » sous Benoit XIV (1740-1758), Véclatement du « tiers parti » (1758-1800),
les survivances du « tiers parti » au X1X¢ siécle. — Quelques lignes de la Conclusion
feront comprendre I'importance de ce «tiers parti» et comment son action
se fait sentir jusqu’au XXe siécle : ¢ Si le tiers parti n’a pas englobé tous les
catholiques éclairés, il comprit tout de méme la grande majorité d’entre eux ;
ses origines plongent de profondes racines dans 1'Eglise gallicane du Grand
Siecle ... Mais apres I’Unigenttus, les centres intellectuels, les théoriciens, les
cerveaux du mouvement se situent en Italie, et particuliérement & Rome et en
Toscane ... — A c6té de I’Encyclopédie et des ceuvres des philosophes frangais,
I'influence du « tiers parti » a été grande dans le mouvement d’idées qui a préparé
I'indépendance de I’Amérique latine. C'est ce que n’ont pas vu les historiens
récents de ces pays, qui se contentent de mettre en avant les doctrines tradi-
tionnelles du catholicisme espagnol, inspirées par la scolastique médiévale ... —
¢ Le sens trés vif des pouvoirs de I'évéque et de la place qui lui revient de droit
divin dans la constitution de I’Eglise ; le renouveau scripturaire et patristique ;
la participation de plus en plus grande des fideles a la liturgie et la promotion
du laicat ; le retour aux pures sources liturgiques et a l’austére simplicité du
culte primitif; l'exaltation de la communauté paroissiale; les progrés de
I’cecuménisme, animé par un esprit de compréhension a 1’égard des chrétiens
séparés : autant de points, dans la vie du catholicisme contemporain, qui
réjouiraient ces catholiques éclairés du tiers parti dont nous venons de retracer
I'histoire. » — Le concile Vatican II apporte une confirmation a cette conclusion

du savant historien.
Victor BARONI.

DANIEL ROBERT : Textes et documents relatifs a I’histoire des Eglises
réformées en France (Période 1800-1830). Genéve et Paris, 1962.

En annexe & sa thése : Les Eglises véformées en France (1800-1830), Paris,
1961, le pasteur Daniel Robert publie une collection de 131 documents, dont
la plupart sont inédits ou dispersés dans des publications d’accés malaisé. Il
se borne a4 donner la référence des textes relatifs a cette époque que I'on peut
facilement consulter. Ces documents sont répartis en sept groupes selon un
ordre a la fois chronologique et logique: ces groupes embrassent toute la
période qui va de la préparation du statut officiel des cultes protestants jusqu’aux
premiers signes de l'influence du Réveil. Cet ouvrage, tout comme la these
du méme auteur, est & la fois d'une haute rigueur scientifique et d’un grand
intérét historique. L’historien des Eglises romandes, surtout s’il s’agit des
Eglises genevoise et vaudoise, n’aura plus le droit d’ignorer les travaux du
professeur Daniel Robert. Non seulement parce que Genéve fit partie del’Empire
francais et que son Eglise fut soumise aux Articles Organiques, mais parce que
les relations humaines et administratives n’ont jamais cessé entre les diverses
Eglises de langue frangaise. Les documents réunis dans cette collection rensei-
gnent entre autres sur les derniéres années du Séminaire de Lausanne, sur les
débuts du ministére de Félix Neff & Mens et sur le conflit d’Adolphe Monod

avec le consistoire de Lyon.
RoOBERT CENTLIVRES.



244 BIBLIOGRAPHIE

SOREN KIERKEGAARD : Discours édifiants. La pécheresse. De l'im-
mutabilité de Dieu. Traduction et introduction de Jacques
Colette, O.P., avec une étude de Gregor Malantschuk. Bruges,
Desclée De Brouwer, 1962, 137 p.

Soigneusement présentés, ces deux discours édifiants sur Luc 7: 37 ss. et
Jacques 1 : 17 ss. datent de 1850 et 1851, le second fut publié pendant la cam-
pagne de L’Instant en 1855. Parmi les thémes qu’ils développent, celui de
1'éternité : tout rentrerait dans le néant sans elle, point d’Archiméde du temps,
du devenir et de 1'écoulement ; 1'évolution historique chére & la Renaissance et
a I'hégélianisme ne vaut guére mieux que ce néant. Le P. Colette, & qui 'on
doit une belle étude sur Lessing et Kierkegaard (Rev. des Sc. phil. et théol., 1960),
souligne la continuité du projet de Kierkegaard (conduire I’homme au devenir
chrétien) et de sa réalisation, les ceuvres pseudonymiques ou premiére étape,
les discours édifiants, seconde étape. Il définit ainsi ces derniers : « L’édifiant
est un genre comprenant l'édifiant que 'on pourrait qualifier d'immanent et
qui englobe du philosophique et méme un moment esthétique. Quant a 1'édifiant
paradoxal (sermon en vue de l'édification) qui n’a plus rien de philosophique,
il ne se greffe non plus sur du religieux jaillissant du coeur de I’homme, mais il
se rapporte & quelque chose d’extérieur : 4 la Parole de Dieu » (34 s.). Leur auteur,
I’humoriste, voudrait devenir chrétien : il connait le christianisme, mais ne le vit
pas encore, n’ayant rencontré le Christ, I’Eternel dans le temps. Poéte du
christianisme et non prétre, marqué du sceau de la consécration, voila ce qu'il
est. Il ne préche pas; il saisit seulement dans l'existence la tension vers la
béatitude. Il n’a pas d’autorité. Il indique seulement la transcendance a travers
le mouvement de l'existence. La mort apparaitra 4 Kierkegaard comme le
passage au religieux vécu ; la totalité de son ceuvre en est la préparation, ol
il cherche & réparer sa faute d’avoir refusé la consécration. On sait combien un
Jaspers et un Heidegger attribuent d'importance aux discours édifiants de
Kierkegaard. On sera reconnaissant au P. Colette d’avoir traduit ces deux
spécimens que ni Tisseau, ni Villadsen n’avaient offert au lecteur francais.

GABRIEL WIDMER.

KIERKEGAARD : L’existence. Textes traduits par P.-H. Tisseau et
choisis par Jean Brun. Paris, Presses Universitaires de France,
1962, 219 p. Les grands textes.

M. Jean Brun a ordonné avec beaucoup d’intelligence ces extraits des ceuvres
de Kierkegaard traduites par P. H. Tisseau. Il les distribue selon un plan qui
refléte les préoccupations majeures de Kierkegaard : la critique de 1'objectivité
et du systéme au niveau du penseur, de I’Eglise et du chrétien et le refus de
l'illusion romantique ; puis l'afirmation de l’existence subjective contre les
prétentions de la foule et de l'espéce, la reconnaissance de Socrate, de Job,
d’Abraham et les dimensions du pathos existentiel ; ensuite, les trois sphéres
d’existence avec leurs moments de transition, l'ironie et I’humour ; enfin, le saut
dans le scandale du christianisme. M. Brun réussit & donner un « bréviaire »
kierkegaardien sans dénaturer la complexité de 'ceuvre.

GABRIEL WIDMER.



BIBLIOGRAFPHIE 245

REGis JOLIVET : Aux sources de Uexistentialisme chrétien : Kierke-
gaard. Paris, Fayard, 1958 (nouvelle édition).

Comme le titre de son ouvrage le suggére, R. Jolivet s’intéresse avant tout
au chrétien que Kierkegaard essaya d’étre. La démarche fondamentale du pen-
seur danois justifie d’ailleurs un tel point de vue : avec une passion toujours
grandissante, il appliqua sa raison & comprendre le « devenir chrétien » et tenta
de « rédupliquer » cette catégorie dans son existence. Le plan général de l'ou-
vrage sert habilement le dessein de l'auteur : dans une bréve biographie, il
retrace l'itinéraire spirituel de Kierkegaard ; puis au cours d’une étude psycho-
logique, qui a le mérite d’éviter les clichés psychanalytiques, il décrit la mélan-
colie qui marqua sa vie religieuse ; enfin, il introduit I’étude de la pensée en
évoquant Pascal et conclut par une comparaison avec Luther. C'est avec une
véritable sympathie qu’il met en lnumiére la foi de Kierkegaard, tout en regrettant
qu’une tendance catholique qu’il croit discerner chez lui soit restée au niveau
des possibles. — Mais ce livre ne tient pas toutes les promesses de son titre : il
n’indique pas de quel terrain philosophique jaillissent les sources de «’existentia-
lisme chrétien ». Jolivet esquisse a peine le rapport entre Kierkegaard et Hegel.
Cette lacune explique en partie les réticences de cet auteur a I’égard de la notion
kierkegaardienne du scandale de la foi défiant la raison. Or, Kierkegaard recourut
a la catégorie de I’absurde dans la mesure ou il refusa I'idéalisme hégélien. En
fait, il admit bien un certain type de rationalité — sinon il n’aurait eu qu’a se
taire — qui fut sa dialectique de I’existence. Ainsi, ce que Jolivet escamote fina-
lement, c’est la notion méme de l'existence : elle ne peut étre saisie que par la
dialectique du temps dont la structure passé-présent-avenir est constituée par
lirruption de I’éternité dans l'instant. — Il n’en reste pas moins que cet ouvrage
contient de belles pages sur l'attitude du penseur a 'égard de sa vocation (en
particulier sur sa conception de la maieutique, p. 140-142). Il constitue une
bonne initiation a une ceuvre difficile, dans un langage aussi simple que possible.

ANDRE CONTESSE.

Ep. THURNEYSEN : La fos et les auvres. Neuchitel, Editions Dela-
chaux et Niestlé, 1959.

Ce volume contient des prédications faites par le professeur Thurneysen
dans sa paroisse de Bale en 1940 et 1941, et 'auteur ne cache pas ce que ces
pages doivent aux circonstances dans lesquelles elles sont nées. D’un ton direct
et familier, dépourvu de tout appareil critique, cet ouvrage ne se présente pas
comme un commentaire scientifique. Mais son auteur estime a bon droit qu’il
constitue une contribution valable a 'exégése théologique de 1'épitre de Jacques.
A chaque fois qu’on en fait la vérification, on s’apercoit, en effet, que le profes-
seur Thurneysen a fait une étude complete des problémes exégétiques posés par
le texte. Ses options sont souvent hardies, elles ne sont jamais arbitraires. Celle
qui commande tout le volume est ainsi présentée dans I’avant-propos : « Jacques
préche Jésus-Christ, il préche sa croix et sa résurrection, il annonce la puissance
du pardon, il appelle & I'obéissance de la foi... » Ainsi se trouve parfaitement
justifié le titre donné a I'édition frangaise de cet ouvrage.

ALFRED REGAMEY.



246 BIBLIOGRAPHIE

Voix de UEglise en Orient : Choix de textes du Patriarche Maximos IV
et de I'Episcopat grec-melchite catholique. Paris, Desclée De
Brouwer, 1962, 206 p.

Sorti de presse pendant la premiére session du Concile du Vatican II, ce
livre venait 4 son heure. Il se fait I'écho de la situation particuliére et des diffi-
cultés de la position des uniates, c’est-a-dire des Orientaux de rite byzantin
unis au si¢ge de Rome. ¢« Arabes, mais non musulmans, Orientaux, mais non
dissidents, catholiques, mais non latins », tel est le triple aspect de leur singu-
larité. Diment autorisés et encouragés par les derniers papes, depuis Léon XIII,
a conserver leur liturgie orientale, ils n'en sont pas moins en butte & de fortes
pressions de latinisations de la part de « zélotes », pour lesquels catholicisme
s’identifie purement et simplement avec latinité et romanisme. Par exemple,
un Motu proprio de 1957 permet & un orthodoxe devenant catholique de s’'agré-
ger au rite latin, tandis qu'un dissident occidental passé a 1'Eglise romaine
n’est pas autorisé a s’agréger & une Eglise uniate et & son rite byzantin s’il en
a le désir. Il y a donc deux poids et deux mesures. Les uniates, et les orthodoxes
préoccupés de rapprochement avec Rome, ne peuvent non plus accepter que
les cardinaux romains aient la préséance sur les patriarches orientaux, lesquels,
dans les conceptions de l'ancienne Eglise, étaient les collégues du pape de
Rome, patriarche d’Occident. Si nous citons ces faits, ce n’est pas a dire que
les textes réunis dans cet ouvrage ne s’élévent a des considérations plus impor-
tantes. Au contraire, maints problémes sont abordés qui sont dans le droit fil
des intentions rénovatrices du défunt pape Jean XXIII et des schémas pré-
sentés au Concile. Un auxiliaire de Maximos IV, aux pages 84 a 93, ne mache
pas ses mots sur les réformes A introduire dans 1'Eglise pour qu’elle incarne la
catholicité et pas seulement la latinité occidentale. Il est réjouissant que
I’Orient, qui n’avait pu se faire entendre au premier Concile du Vatican, ait pu
clairement élever la voix, précisément par la bouche de Maximos IV, a la pre-
miére session de Vatican II : le patriarche s’'est notamment prononcé pour le
caractére directement apostolique du pouvoir des évéques, contre la conception
du pape, évéque universel déléguant quelques-uns de ses pouvoirs aux autres
évéques et doté par ailleurs d’'un pouvoir direct sur chaque catholique en
particulier. Ajoutons que le caractére composite de l'ouvrage, réunissant des
écrits de diverses personnes a des époques diverses, est cause de quelques
répétitions, méme textuelles, ainsi entre les p. 54 et 78, et les p. 104 et 110.

RicHARD PAQUIER.

EpMmoND PERRET : La pratique du culte @ Genéve. Enquéte sociolo-
gique. Genéve, Bulletin du Centre protestant d’études, n® 2-3,

1963, 103 p.

Premiére contribution d'une certaine importance sur 1’étude de la pratique
religieuse en Suisse romande, concernant les milieux protestants. Conduite sur
le modele des sondages sur l’assistance & la messe dominicale des centres catho-
liques de recherche, au moyen d'une fiche d’enquéte, distribuée dans tous les
lieux de culte du canton de Genéve, le dimanche 11 mars 1962. Trés maniable,
la fiche d’enquéte a été congue de fagon a pouvoir étre rapidement remplie, sans
risques de graves erreurs. On notera un taux de pratique des protestants de



BIBLIOGRAPHIE 247

quinze ans et plus, variant entre 6 et 7 9,, avec des pointes extrémes, suivant les
paroisses, de 3,69 & 23,56 %,. Certains phénoménes apparaissent avec une grande
clarté, notamment les pourcentages d’attirance et de dissémination des diffé-
rentes paroisses. Deux d’entre elles en particulier accusent, mais pour des
raisons différentes, un taux d’attirance tres élevé (Cathédrale Saint-Pierre et les
Acacias, centre d’expériences nouvelles). L’'influence négative de la disparité
confessionnelle du couple ressort avec précision. Taux de pratique des hommes
dans les couples mixtes : 1,5 9, ; des femmes : 2,4 9. E. Perret reléve également
I'influence du déracinement, soit un taux de pratique plus bas des personnes
venant s’établir & Genéve, par rapport a celui de la population autochtone. On
notera un probléme de la pastoration des intellectuels, une des catégories défici-
taires dans la pratique religieuse. Les résultats d’une telle enquéte conduisent
l'auteur a avancer un certain nombre de remarques sur l'orientation de la
pastorale. Elles s'imposent, et montrent combien des études de ce genre peuvent
étre utiles a I’Eglise. Un probléme important reste cependant a résoudre, du
point de vue méthodologique. Nous ne sommes pas encore certains que le critére
de la pratique religieuse donne une image exacte de la vitalité des milieux pro-
testants. Le taux de pratique en tant que critére de vitalité religieuse a été choisi
dans les milieux catholiques romains pour des raisons bien précises. Les mémes
raisons n’existent pas pour les milieux protestants. On ne peut donc pas mettre
immédiatement en paralléle les taux de pratique des deux confessions. Malheu-
reusement, les études de sociologie religieuse ne sont pas encore suffisamment
avancées aujourd’hui pour adopter, & c6té de la pratique religieuse, d’autres
critéres maniables avec autant de sfreté.
HERALD CHATELAIN.

G. ROTUREAU : Conscience religieuse et mentalité technigque. Paris,
Desclée, 1962, 144 Pp.

L’ouvrage de G. Rotureau, de I'Oratoire, est un essai s'inscrivant dans la
ligne des recherches des conditions d’une spiritualité dans un monde dominé
par la technique, un monde devenu majeur, ou est née une nouvelle assurance
de 'homme en lui-méme. L'avénement de la mentalité technique, les acquisi-
tions de la science, ont profondément modifié la fagon dont nous envisageons le
monde, les choses et les événements. Une nouvelle sensibilité est née par la
montée de la technique, une nouvelle maniére de vivre et de poser le probleme
du salut. L'exemple noté par l'auteur des réactions de certains théologiens au
moment de 'invention du paratonnerre, est bien propre a illustrer les questions
qui peuvent se poser au sujet de 1'assimilation religieuse de la technique (ton-
nerre congu comme témoignage de la colére divine. Atteinte & Dieu en se proté-
geant de la foudre). L’accouchement sans douleur apporte les mémes legons
(Pie XII a prévenu les débats en fournissant immédiatement une réponse offi-
cielle). Pour 'auteur, le chrétien n’a aucune raison de bouder la technique. Il
ne s’oppose aux réalisations techniques que lorsqu’elles contredisent le bien de
I'homme. On tendra donc & une recherche d’assimilation religieuse de 1'événe-
ment technique, nécessitant une intelligence nouvelle, plus précise, de la spiri-
tualité, de la nature spirituelle de 'au-dela. G. Rotureau ne méconnait pas les

a

résistances de la mentalité religieuse a cette fagon d’envisager les choses.

HfrarLDp CHATELAIN.



HisTOIRE
DE LA
PHILOSOPHIE

248 BIBLIOGRAPHIE

FriTz-PETER HAGER : Die Vernunft und das Problem des Bisen im
Rahmen der platonischen Ethik und Metaphysik. Bern-Stuttgart,
Verlag Paul Haupt, 1963, X114 261 p. Collection Noctes Romanae;
vol. 10.

Ce livre est une excellente mise en place du probléeme du mal dans I’ensemble
de la pensée platonicienne. L’auteur se propose en effet de réagir contre la ten-
dance contemporaine d’isoler les problemes théoriques, et en particulier celui
du mal. L’étude historique des trois groupes de dialogues, en lesquels l'auteur
répartit I’ceuvre de Platon, est de fait la meilleure méthode pour un tel propos.
Dans les dialogues moraux de la jeunesse, I'auteur montre I'opposition de la
connaissance rationnelle et du plaisir passionnel. Dans les dialogues de la matu-
rité, tel le Phédon, la perspective se précise et s’élargit : I'origine de tout mal est
déterminée, c’est le corps, non en tant qu’organisme harmonieux et beau certes,
mais en tant que matériel. Enfin, dans les dialogues de la vieillesse, dans le Timée
en particulier, le mal se définit d'un point de vue cosmique et métaphysique
comme la matiére pure. Voild 1'origine de tout mal, de toute résistance a I’ordre,
non seulement cosmique, mais encore humain et moral. C’est ainsi que la these
de la coincidence matiére-mal, souvent attribuée a la gnose, est rattachée par
l'auteur immédiatement a l'authentique pensée platonicienne.

ANDRE DE MURALT.

P1ERRE BOYANCE : Lucréce et l'épicurisme, Paris, Presses Univer-
sitaires de France, 1963, 348 p.

Plus que jamais, Lucréce est actuel. Il I'a toujours été pour les historiens de
la philosophie, les moralistes et les amateurs de vibrante poésie, quel que fat
par ailleurs leur jugement sur le fond de sa doctrine. A eux sont venus s’ajouter
plus récemment les représentants du matérialisme marxiste et les psychana-
listes, non sans quelque méprise de la part des uns et des autres. Aussi ne
s’étonnera-t-on point de voir la bibliographie lucrétienne s’accroitre a un
rythme accéléré avec les années. Dans ce concert, ol toutes les nations tradi-
tionnellement attachées a I'humanisme jouent leur partie avec honneur, la
France est largement représentée, mais aucune étude d’ensemble fouillée n'avait
paru depuis I'ouvrage encore utile de C. Martha : Le poéme de Lucréce, publié
en 1867 (!) et plusieurs fois réédité. Le livre de M. P. Boyancé comble désormais
cette lacune. L’auteur, philologue complet, alliant la pénétration et la finesse a
I’érudition, s’attache autant au contenu qu’a la forme, a la substance philoso-
phique qu’a I’expression poétique, a l'aspect objectif de I'ceuvre qu’a la per-
sonnalité du poéte — et il répond ainsi pleinement au portrait du philologue
que propose René Schaerer dans son tout récent ouvrage : Le héros, le sage et
I'événement (Paris, 1964 ; voir 1’Introduction : Philologues et philosophes). — Une
citation suffira a faire ressortir ’esprit dans lequel il a congu son étude. Aprés
avoir montré que, depuis la Renaissance, les lecteurs « littéraires » n'accordent
d’intérét au systéme philosophique de Lucréce « que dans la mesure ol cela
est nécessaire pour mieux comprendre, pour mieux gotiter [son] systéme poé-
tique », il poursuit : « Ce point de vue n’est pas enticrement erroné... Mais il est
a peine besoin de dire combien, s’il est exclusif, il est infidele a I’esprit de Lucrece,
et tout ce livre n’a d’autre objet que d’y contredire. Lucrece est-il davantage
poeéte ou philosophe ? Cette question classique... n’a pas grand sens deés lors



BIBLIOGRAPHIE 249

qu’on constate qu’il n’est poéte que parce qu’il est philosophe. Il n’est pas néan-
moins nécessaire pour l'aimer d’aller jusqu’a partager ses idées. Mais il faut
au moins avoir quelque sympathie pour l'effort de sa pensée, accepter d’en
suivre les mouvements, méme s’il n’est pas question d’aller jusqu’'a partager
ses conclusions » (p. 289). — On se bornera a donner ici la liste des chapitres de
I'ouvrage : Lucréce et 1'épicurisme romain ; Lucréce et son maitre ; Lucréce et
son poéme; Les atomes et le vide (Chant I); Le devenir dans l'univers
(Chant II) ; L'homme et la mort (Chant III) ; Illusions et phantasmes de I'dme
(Chant IV) ; Naissance et genése du monde et de ’humanité (Chant V) ; Entre
Ciel et Terre (Chant VI); La poésie de Lucréce ; La gloire de Lucréce. Une
bibliographie choisie et raisonnée, a laquelle il n'y a guére a redire, termine le
volume. — Tout cela, présenté sans vain pathos, est de bonne, d’authentique
philologie, et il reste a souhaiter que le livre de M. Boyancé conduise ses lecteurs
a une compréhension plus totale, plus intime de Lucréce et que la contradiction
méme qu'’il suscitera sans doute dans certaines de ses parties — le contraire
serait inquiétant — soit I’amorce de nouvelles recherches sur un sujet propre-
ment inépuisable.
ANDRE LABHARDT.

ARISTOTLE : On interpretation, Commentary by St. Thomas and Cajetan
(Peri Hermenetas ), translated from the Latin with an Introduction
by Jean T. OQOesterle. Milwaukee, Marquette University Press,
1962, 271 p.

Sur les presses de la Marquette University, aux Etats-Unis, paraissent des
traductions anglaises de textes philosophiques médiévaux. Celle-ci, la onziéme,
présente le commentaire de saint Thomas, complété par Cajetan, sur le De
interpretatione d’Aristote. Cette traduction, basée sur I'édition léonine, est
destinée a faire mieux connaitre la logique aritotélicienne face a la logique
symbolique, et & détruire le préjugé courant selon lequel la réflexion de saint
Thomas s’est maintenue dans le domaine de la théologie, ou régne le critére
de l'autorité. La logique aristotélicienne, selon le traducteur, ne présuppose
pas non plus la métaphysique : elle trouve son point de départ dans les choses
telles qu’elles sont nommées communément et définies nominalement. Une
introduction de quinze pages, historique et doctrinale, précéde le texte, et
des notes I’accompagnent. On ne trouvera pas de bibliographie, mais un index
des noms propres et des noms de choses.

FERNAND BRUNNER.

H. A. OBERMAN : Archbishop Thomas Bradwardine a [fourleenth
century augustinian. A study of his theology in tts historical context,
Utrecht, Drukkerij en Uitgevers-Maatschappij v/h Kemink &
Zoon N. V., 1957, 246 p.

Thomas Bradwardine, qui mourut archevéque de Cantorbéry en 1349, est
I’un des maitres d’Oxford les plus importants de la premiére moitié du XIVe sie-
cle. Il a été assez négligé jusqu’ici par les chercheurs et 1’on s’est intéressé plutot
a l'aspect philosophique de sa pensée. L’auteur de la présente étude porte son
attention sur les problemes théologiques qui, selon lui, intéressent Bradwardine
au premier chef. De fait, le livre le plus considérable de Bradwardine, le De causa
Dei, est consacré a la réfutation du pélagianisme. Il convient donc de se demander



250 BIBLIOGRAPHIE

quel est le sens et 'influence de la doctrine de son auteur sur la question de la
grace et du libre arbitre. Avant de se livrer a cette étude, H. A. Oberman pré-
sente le milieu intellectuel de Bradwardine et les doctrines contemporaines de
Pierre Auriol, Durand de Saint-Pourcain, Guillaume d’'Ockham, Robert Holkot
et Adam Woodham (ou Goodam ou de Anglia). Ces prédécesseurs et successeurs
d’Ockham représentent, avec Ockham lui-méme, les adversaires de Bradwar-
dine. Tous en effet tendent vers une forme du pélagianisme. Aprés quoi, I'auteur
examine chez Bradwardine les doctrines de la souveraineté de Dien, de la liberté,
de la prédestination et de la prescience, du péché et de la grace, enfin de la jus-
tification. Il refuse de qualifier la pensée de Bradwardine de déterministe, car
T'auteur de la Cause de Diew s’oppose au déterminisme averroiste comme a
l'indéterminisme ockhamiste et il ne convient pas de ne souligner qu'un seul
aspect de sa pensée. Dieu est premier sans doute, mais ’homme ne laisse pas de
le servir spontanément. La liberté est libre de vouloir ce qui l'attire. Enfin
I'auteur est amené par son interprétation a désolidariser Bradwardine de Wyclif
et des réformateurs. C'est ce qu’il tente dans son dernier chapitre consacré a
I'influence positive et négative de Bradwardine principalement en Angleterre et
a Paris.
FERNAND BRUNNER.

SAMUEL I. MiNTZ : The Hunting of Leviathan. Seventeenth-Century
reactions to the materialism and moral phylosophy of Thomas
Hobbes. Cambridge, 1962, 189 p.

L’auteur commence par une courte biographie de Th. Hobbes et poursuit
par un exposé¢ de son systéme de philosophie morale. Mais 1'objet principal de ce
volume est 1'étude de l'accueil réservé a la pensée de Hobbes par ses contem-
porains. L’utilitarisme moral de Hobbes l'avait conduit & défendre, comme
systéme politique idéal, I'absolutisme du prince. Mais pour son temps il a été
plus encore, par sa conception mécaniste de I'homme, I’agent d’'un matérialisme.
Conséquence du nominalisme de Hobbes, sa doctrine du relativisme éthique
conduisait presque automatiquement a I’athéisme. S. Mintz pense retrouver
plutdét dans sa pensée un théisme. Sans doute, dit-il, s’agit-il d’un théisme assez
peu orthodoxe, mais non d'un athéisme au sens strict du terme. On accusait
Hobbes d’étre un promoteur d’irréligion. La controverse autour de ses travaux,
en particulier autour du Léviathan, a donné naissance a une floraison assez
étonnante d’ceuvres polémiques. Mais ceux qui se sont attaqués a lui ont bien
souvent déformé sa pensée. Chapitre I1I, S. Mintz nous présente quelques spé-
cimens de cette diatribe, par exemple ce catéchisme antihobbiste de Chs. Wol-
seley. Cependant, ce que montre trés bien 'auteur dans sa conclusion est l'in-
fluence de la logique de Hobbes sur ses détracteurs. Il les a obligés & combattre
sa pensée avec ses propres armes, celles d’'un sévére raisonnement. Ouvrage
bien documenté, accompagné d'une abondante bibliographie et d’une liste des

écrits contre Hobbes de 1650 & 1700.
HErRALD CHATELAIN.

ARrRTURO DEREGIBUS : La filosofia etico-politica di Spinoza. Torino,
G. Giappichelli, 1963, X1v + 317 p.

M. Arturo Deregibus, aprés avoir étudié Vinet et Rousseau, puis Morris
R. Cohen, s’attache cette fois-ci & Spinoza. La filosofia etico-politica indique la
connexion de la vie privée et de la vie publique, leur intime corrélation. —



BIBLIOGRAPHIE 251

Partant de l'unité et de la multiplicité, examinant le fameux parallélisme
ontologico-gnoséologique, M. Deregibus aborde le probléme de Dieu, son abso-
luité et son objectivité, puis il montre le caractére central de la doctrine morale
chez Spinoza : affectivité, liberté, moralité. Examinant le probléme démocra-
tique dans le cadre de la pensée politique de Spinoza, M. Deregibus reléve la
prééminence absolue de I’Etat, le caractére rationnel et pessimiste de la pensée.
Soulignant les insuffisances de la monarchie et de I'aristocratie, on peut conjec-
turer ses préférences pour la démocratie, dans 'ouvrage interrompu Tractatus
politicus. — M. Deregibus joint & une connaissance raffinée des textes le sens
spinoziste de l'intériorité.
MARCEL REYMOND.

GIUSEPPE AGOSTINO ROGGERONE : Le tdee di Gian Giacomo Rousseau.
Milano, Marzorati, 1961, 511 p. Pubblicazioni dell’Istituto di Filo-
sofia dell’Universita di Genova, XVII.

Etude d’ensemble parue avant l'année jubilaire. Roggerone a tenu grand
compte des travaux étrangers de Burgelin, de Jean Guéhenno, de Starobinski,
afin de donner de Rousseau un tableau d’ensemble, et non seulement le théori-
cien de la pédagogie et celui des formes politiques. A preuve le chapitre sur
I'expérience de la passion malheureuse et sur La Nowuvelle Héloise. Touchant la
Révolution, Rousseau fut celui qui agit le plus directement, sans I’avoir voulue.
A propos de Rousseau et nous, Roggerone reléve combien peu il y a de Rousseau
chez Rosmini. Je regrette qu’il ne marque pas plus nettement que Rousseau
reste un révolutionnaire prémarxiste. La est la grande différence entre Rousseau
et les révolutionnaires d’aujourd’hui.

MARCEL REYMOND.

VALERIO VERRA: F. H. Jacobi. Dall' illuminismo all’ idealismo.
Torino, Editizioni di « Filosofia », 1963, xxviir 4 883 p.

L’ceuvre du professeur V. Verra, de Trieste, se rattache & 1'Université de
Turin et montre que la tradition de compréhension et d’exactitude dans la
recherche se maintient. Jacobi fait suite a Jacobi e il 7ifiuto della filosofia, o
M. Verra avait relevé une position de grand intérét tant spéculatif qu’histo-
rique. — Les ceuvres finales de Jacobi délimitent mieux la connaissance médiate
et la connaissance immédiate. En morale, méme dualisme ; les contenus donnés
par les régles et I'impulsion donnée par la conscience morale ; que la décision
découle de la conscience morale seule! C'est la raison qui est selon Jacobi
connaissance immédiate du suprasensible. Ce n’est plus du tout la foi, comme
au temps des polémiques avec Mendelssohn au sujet de Lessing. L’ouvrage de
M. Verra marque les différences, entre le polémiste contre Mendelssohn et le
théoricien réaliste de la connaissance immeédiate, tout a la fin de sa longue vie.

MARCEL REYMOND.

LoTHAR KELKEL et RENE SCHERER : Husserl. Sa vie, son ccuvre, avec
un exposé de sa philosophie. Paris, Presses Universitaires de
France, 1964, 144 p. Collection « Philosophes ».

I1 était temps que Husserl vint s’ajouter aux quelque quarante noms figu-
rant déja dans cette collection. Aprés une courte biographie, les traits saillants
de la pensée du fondateur de la phénoménologie sont rappelés avec beaucoup



252 BIBLIOGRAPHIE

de clarté ; ce résumé apporte méme, ici et 13, des vues originales. Les pages
d’extraits qui suivent nous paraissent bien choisies, mais c’'est trop peu pour
donner au lecteur non initié une idée de la pensée foisonnante et difficile de
T'auteur des Idées et de la Krisis, et I’on souhaiterait voir paraitre un Husserl
dans la collection des Grands fexles, de méme format et publiée par le méme
éditeur. Constatons avec regret que la bibliographie ne fait aucune mention des
importants articles que Pierre Thévenaz a consacrés dans cette Revue (1952, I,

II et IV) & Qu'esi-ce que la phénoménologie ?
RENE SCHAERER.

RENE BOIREL : Brunschvicg. Sa vie, son eeuvre, avec un exposé de sa
philosophie. Paris, Presses Universitaires de France, 1964, 138 p.
Collection « Philosophes ».

Léon Brunschvicg s’est éteint, il y a exactement vingt ans, & Aix-les-Bains,
ol il s’était réfugié sous le nom de M. Léon Brun pour échapper aux persécutions
allemandes. Ce petit ouvrage apparait donc comme un hommage. Il suffirait a
nous faire aimer le philosophe francais, si, par extraordinaire, nous conservions
des réserves a cet égard. On ne lit pas sans émotion les témoignages d’Arnold
Reymond, d’Henri Gouhier, de Gaston Berger qui figurent ici dans une courte
biographie. L’expos¢ de la pensée est conduit avec ferveur et lucidité et dégage
de fagon heureuse l'actualité permanente de cette philosophie de l'invention
qui s’inscrit dans la continuité de Platon, de Pascal, de Spinoza et de Kant.

RENE SCHAERER.

CLAUDE TRESMONTANT : Introduction & la métaphysique de Maurice
Blondel. Paris, Editions du Seuil, 1963, 333 p.

Averti des emprunts divers que la « philosophie chrétienne » a faits aux
philosophies profanes, Cl. Tresmontant cherche depuis une dizaine d’années a
découvrir les composantes originales de la métaphysique biblique et & constituer
une philosophie qui soit exclusivement chrétienne. Il reprend le probléme posé
par Blondel et Laberthonniére au début du siécle avec des moyens plus riches.
Métaphysique de la création, de la liberté, de la personne et de l'amour, tel
serait la philosophie de la nature de Blondel, une des seules de notre temps.
Tresmontant veut introduire le lecteur a cette ceuvre. Il se montre discret
dans son commentaire, prodigue en citations. Il suit & la fois un ordre génétique
(exposé de La Pensée, de L’Elre et les étres, de L’ Action) et systématique (les
structures d’une philosophie chrétienne de la nature). Son intention ne se
confond ni avec celle d’Archambault, ni avec celle du P. Ecole. D’autre part, 4 la
différence de Duméry et du P. Bouillard, il considére la tétralogie comme le
couronnement de l'’entreprise blondélienne. Pour nous, la question (passée
sous silence par Tresmontant) demeure : s’il n’y a pas une premiére, puis une
seconde philosophie blondélienne, ne faut-il pas, cependant, constater une
modification dans la problématique et les références historiques de la pensée de
Blondel entre 1910 et 1920 environ ? Tout se serait passé comme si le retard
apporté a la réalisation du vaste projet de jeunesse (élaborer une philosophie
de la religion chrétienne comme une philosophie totale) avait estompé dans
I’esprit de son auteur certaines intuitions, et I’avait poussé a chercher des
appuis chez les classiques saint Augustin, saint Thomas. Les conseillers théo-



BIBLIOGRAPHIE 253

logiques de Blondel ne durent pas étre étrangers A cette modification ; ils font,
semble-t-il, plus que l'orienter, ils I'invitent & renouer avec le souci du XIIIe sie-
cle: comment concilier une philosophie de la participation, de la causalité,
comme l'aristotélisme avec la foi en un Dieu créateur et rédempteur, dont
I'ceuvre suppose un cadre cosmologique et une conception de 'homme tout
différents de ceux de I'hellénisme ? Ce glissement se fait aux dépens de la moder-
nité du jeune Blondel qui avec le P. Laberthonniére avait bien vu le probléme
central de ce temps : si le message chrétien englobe une ¢ métaphysique de la
charité », une telle métaphysique ne fait-elle pas sauter tous les cadres dans les-
quels on a voulu I'enfermer pour I'exprimer ? N’est-elle pas d'une qualité, d’'un
type tout différent de la philosophie occidentale, irréductible aux philosophies
constituées auxquelles on a voulu l'unir ? Si nous ne partageons pas compléte-
ment le jugement de Tresmontant sur Blondel, si nous ne voyons pas dans la
Trilogie la grande philosophie de la nature en régime de chrétienté, nous n’en
avons pas moins lu avec intérét sa belle introduction qui rendra de précieux
services 4 quiconque voudrait connaitre 'ceuvre si importante de Blondel.

GABRIEL WIDMER.

WaLTER EHRLICH : Ethik. Tiibingen, Max Niemeyer, 1956, 140 p.

Aprés s'étre consacré a l'esthétique, a la sociologie, a la philosophie de
Ihistoire et a la métaphysique, W. Ehrlich, dans ce nouvel ouvrage, défend
une « éthique métaphysique », qui systématise les données de la « foi ontolo-
gique ». Celle-ci, qui se distingue de la foi religieuse incapable d’ouvrir sur une
éthique de la liberté, répond a l'indifférence et aux impasses morales de notre
temps, qui s’éloigne de ses responsabilités concrétes. Elle propose une doctrine
laique qui croie non 4 quelque chose, mais en un salut, non hors du monde mais
dans ce monde. Elle libére I’homme non seulement par un mouvement négatif,
en le gardant du ¢« péché mondain » (Weltsiinde) a I’égard d’autrui ; mais, dans
un mouvement positif et créateur, en I'induisant & créer une communauté dont
la vie secréte témoignera d'une possible immortalité. Cette communauté se
fondera sur un rapport intime avec I'étre (Gehalt) que W. Ehrlich cherche a
dégager par diverses analogies. Cette relation ¢ objective et transcendantale »
s’éprouve déja dans le sentiment de la présence de la nature (Naturgehalt), il se
manifeste chez ’homme dans ses relations avec autrui par 'amour spéculatif,
la civilité et la générosité (Wesengehalt) et elle se projette enfin dans le monde
par les ceuvres humaines de I'éducation et de I'art (Werkgehalt). Malheureuse-
ment cette sagesse laique faute d'une doctrine du mal, par I'ignorance des pro-
blémes de I'action morale, n’est souvent qu’un discours édifiant et la sympathie
que 'auteur demande dés l'introduction a son lecteur-néophyte, n’est pas faci-
litée par un langage ol abondent les néologismes et qui tend vers I’ésotérisme.

PierRrRE FURTER.

ANDRE ROBINET : Merleau-Ponty. Sa vie, son ceuvre, avec un exposé
de sa philosophie. Paris, Presses Universitaires de France, 1963,
120 p. Collection « Philosophes ».

Mort & 53 ans, en 1961, Merleau-Ponty laisse derriére lui une ceuvre com-
plexe ol se croisent des thé¢mes empruntés & la métaphysique, & la psychologie,
a l'esthétique, a la sociologie, & la politique et a la doctrine de I'histoire. Peu de
philosophes ont été, de leur vivant, 'objet de tant d’attention, de tant d’ana-
lyses. Les extraits qui nous sont ici présentés donneront une idée sommaire de



254 BIBLIOGRAPHIE

sa pensée. L'introduction consacrée a sa philosophie gagnerait a étre exprimée
en un langage plus simple. Elle s'acheéve sur I'examen d’uun ouvrage encore inédit
a l'époque, Le visible et I'tnvisible. Fait a noter : Merleau-Ponty nous y est
présenté comme tres fortement marqué par 'influence de Malebranche.
RENE SCHAERER

Die deutsche Philosophie nach 1945. Berlin, VEB Deutscher Verlag
der Wissenschaften, 1961, 111 p.

Composé par cinq auteurs est-allemands, cette Philosophie allemande
aprés 1945 ne présente aucun intérét scientifique. Elle s’intégrera — hélas | —
dans une Histoirve de la philosophie dont 1'Institut de philosophie de I’Académie
des Sciences de I’'URSS prépare la publication (5 volumes). — On ne retire de
cette lecture qu’'une impression pénible. A défaut d’arguments précis ou d’un
exposé objectif, les auteurs se bornent 4 dénoncer l'activité philosophique en
Allemagne fédérale, de quelque tendance qu’elle soit — existentialisme, néo-
thomisme, néopositivisme, sociologie — comme liée aux sombres desseins d’un
régime « fasciste, revanchard, impérialiste, clérical et monopol-capitaliste ». —
L’exposé de la situation de la philosophie en Allemagne de I’Est laisse entrevoir
une lutte & mort contre toutes les formes de revisionnisme (Bloch, Lukacs) et
fait état de I'effort continu du Parti pour ramener les philosophes aux tiches

concrétes de la laborieuse construction du socialisme.
PHILIBERT SECRETAN.

WILLY ScCHERRER : Exakte Begriffe. Eine kurzgefasste Erkenntnis-
theorie der exakten Wissenschaften. Bern, Verlag Paul Haupt,

1958, 79 p.

Selon l'auteur, le but de ce petit livre est de « décrire et expliquer la
structure logique des sciences exactes » (p. 7), pratiquement limitées aux mathé-
matiques et a la physique. A 'analyse, I’ouvrage parait divisé en deux parties
inégales. — La premiére (§§ 1 4 15) est bien consacrée a la description de la
structure logique des sciences exactes. Cette description est en méme temps une
tentative de reconstruction logique de ces sciences, du point de départ que
constitue l'appréhension de la réalité sensible (Wahrnehmungstotalitit) jusqu’a
I'élaboration des systémes des concepts quantitatifs (arithmetisiertes Begriffs-
system) qui permettent aux sciences exactes de décrire plus ou moins fidélement
cette réalité. Selon l'auteur, les éléments centraux de la structure logique
propre aux sciences exactes sont : le concepl, combinant la perception et la
réflexion logique, le nombre naturel dans lequel « étre et idée logique se recou-
vrent », la méthode déductive, permettant d’appuyer un ensemble de propositions
sur un petit nombre d’axiomes, le continu des nombres réels et son répondant
géométrique, la droite indéfinie, 'algébrisation (Arithmetisierung) de la géométrie,
opération exemplaire pour toute science, et enfin !’ascension (souvent remise en
question) des régles aux principes puis des principes aux lois, démarche propre
a la physique, science dont la géométrie constitue le premier étage logique. —
Dans la seconde partie de 1'ouvrage, beaucoup plus courte (§§ 15a 17), 'auteur
utilise les résultats de I'analyse qu’il vient d’établir pour discuter certains pro-
blémes fondamentaux posés par les développements de la physique moderne,
plus particulierement la théorie des quanta et l'utilisation par les physiciens
de la notion de probabilité. — Le lecteur ne manquera pas d’étre séduit par le
besoin de clarté qui pousse M. Scherrer a décrire de fagon aussi concise et aussi



BIBLIOGRAPHIE 255

simple les quelques pas qu’il juge fondamentaux dans les longues démarches de
I'intelligence qui ont abouti a I’édification des mathématiques et de la physique
contemporaines. — Mais en méme temps, il se demandera dans quelle mesure
une telle simplification, qui forcément implique un choix délicat, peut prétendre
représenter bien l’essentiel, surtout aux yeux du profane. C’est ainsi, par exemple,
que les notions de continu et de discontinu, de causalité et de hasard paraissent
quelque peu souffrir dans leur complexité méme de cette présentation schéma-
tique. Des réserves plus importantes encore me paraissent devoir s’imposer au
sujet de la derniere partie dont les considérations ont souvent un tour plus
personnel (et plus superficiel aussi) que 1'exposé relativement objectif des para-
graphes précédents. Toutefois, I'intérét de ces derniéres pages me parait résider
en ceci, que certaines difficultés fondamentales de la physique moderne, par
trop souvent tues des experts, y sont justement soulignées, et notamment celles
posées par l'existence du solide invariable, indispensable a l’élaboration des

fondements mémes de la physique.
DomMiNIQUuE RIVIER.

J. DaujAT : Physique moderne et philosophie traditionnelle. Tournai,
Editions Desclée et Cle, 1959, 134 p.

« Détruire les préjugés qui prétendent opposer philosophie traditionnelle et
physique moderne » (p. 7), tel est le but que 'auteur s’est fixé en rédigeant ce
petit livre. Selon lui, trop d’esprits formés a 1'école de la philosophie et de la
science modernes sont convaincus que « la vérité certaine de la physique moderne
les oblige a rejeter la philosophie de saint Thomas comme un vieux systéme lié
a une physique médiévale, périmée et fausse» (p. 6). Il faut les détromper.
Dans une premiére partie : Nalure, valewr et limites de la physique moderne,
lTauteur se propose de présenter d’'une part «ce que connait la physique
moderne » — des notions intelligibles, abstraites du donné sensible — et d’autre
part «la fagon dont connait la physique moderne » — par la recherche de
natures et de lois universelles et par 1'établissement de relations quantitatives
analysant leurs structures. C’est l'occasion pour l'auteur d’insister sur la dis-
tinction indispensable a faire entre le domaine de la physique d’'une part — les
choses dans le sensible et le quantitatif — et le domaine de la philosophie — les
choses dans leur étre. — La seconde partie : Répercussions philosophiques des
vésultals de la physique moderne, présente et analyse les conséquences des décou-
vertes fondamentales de la physique moderne dans le domaine de la philosophie
et, plus particulierement, confronte ces résultats avec certaines théses essen-
tielles de la philosophie traditionnelle. L’examen successif des perspectives
nouvelles ouvertes par la physique du XXe siécle sur I'espace, sur 1’évolution
et la finalité, puis sur le déterminisme et le hasard, conduit M. Daujat a la
conclusion que rien dans la physique moderne ne saurait mettre en question les
théses fondamentales de la philosophie traditionnelle — qu’il s’agisse de I'hylé-
morphisme, de la determinatio ad unum de 1'étre sans intelligence ou de I'objec-
tivité de la connaissance. Bien plus: selon l'auteur, non seulement la physique
moderne ne porte aucunement atteinte aux fondements de la philosophie
thomiste, mais elle lui fournit ¢« un élargissement de ses bases et toutes sortes
de possibilités d’enrichissement et de développement» (p. 134). Si 'ouvrage
présente un incontestable intérét, c’est par l'information qu’il apporte sur
I'attitude de certains philosophes « traditionnels » orthodoxes face aux décou-
vertes de la physique moderne, bien plus que par le plaidoyer généreux qu’il
propose en faveur de la philosophie thomiste. En fait, ce plaidoyer ne me convainc



256 BIBLIOGRAPHIE

pas. En premier lieu parce que l'auteur n’apparait pas toujours avoir saisi les
progrés de la physique moderne autrement qu’au travers de trés nombreuses
citations dont plusieurs semblent a ce jour dépassées — celle de M. Louis de
Broglie sur l'indétermination quantique et le théoréme de von Neumann par
exemple (p. 12z0-122). En second lieu parce que, plutét que de mettre en ques-
tion — ne serait-ce que provisoirement et pour mieux la prouver ensuite — la
validité des theéses de la philosophie traditionnelle, I’auteur les utilise précisé-
ment pour servir de fond aux arguments destinés a démontrer cette validité.
Qu’on en juge par la déclaration d’intention faite en page 62 : « Les conclusions
de la physique moderne bien comprises et interprétées par une saine philosophie
sont on ne peut plus favorables a I’établissement de I’hylémorphisme », et par
la sereine constatation de la page 133 : « La philosophie thomiste seule permet
de vraiment comprendre ce qui concerne la connaissance. » Cela souligne suffi-
samment, me semble-t-il, les importantes réserves qu’il faut apporter aux

conclusions de l'auteur.
DoMINIQUE RIVIER.

O. WoobnTL1 : Erziehung zur Demokratie. Der politische Auftrag des
hoheren Bildungswesen in der Schweiz. Zirich, E. Rentsch
Verlag, 1961, 224 p.

Cette étude est importante puisqu’elle est une des rares analyses systéma-
tiques des rapports qu’entretient notre enseignement secondaire avec une
démocratie que 1'on juge habituellement « en crise ». L’auteur, maitre a I’Ecole
normale et chargé de cours a I'Université de Zurich, juge sévérement l'intellec-
tualisme de notre école secondaire qui ne se serait jamais préoccupée d’une
¢ éducation politique» et qui s’achéverait par une formation universitaire
apolitique et asociale. La jeunesse actuelle, malgré son dynamisme et son
intérét pour les événements internationaux, n'y trouverait pas la formation
qui lui permette de s’orienter dans une société pluraliste, individualiste, confor-
miste et engoncée dans son bien-étre. O. Woodtli propose donc une réforme
structurelle des derniéres années du Gymnase qui seraient consacrées a une
« éducation politique systématique » basée essentiellement sur une initiation
aux sciences sociales, sur un approfondissement réflexif philosophique de la
pensée politique, sur une présentation géo-historique du monde moderne. —
La solution de l'auteur est aussi utopique que son analyse est idéaliste. C'est
pourquoi, malgré ses critiques, il en revient 4 une conception formaliste de la
culture (p. 208), a valoriser l'universel (« Allgemeine ») dégagé de toute histo-
ricité. Non seulement il s’appuie sur une sociologie « culturelle » qui ignore les
infrastructures économiques de notre société, les problémes sociologiques de
notre jeunesse, et les problémes sociaux du bien-étre, mais il réduit toute sa
problématique & un moralisme qui rappelle surtout le Réarmement moral. Il
néglige les possibilités d’'une refonte de I'Instruction civique en fonction du
développement contemporain de la science politique ; il n’accorde pas une ligne
a la formation civique (et pour cause) des adolescentes ; le « probléme fonda-
mental » du role du maitre est liquidé en deux pages; enfin le « monde » c’est
pour lui I’Europe et il est étrange qu'en 1961 on n’accorde pas une ligne au
« Tiers-monde » et au colonialisme. — Cette étude, bien éditée, illustre parfaite-
ment les impasses d'une pensée aliénée dans un idéalisme politique et philoso-
phique qui se refuse, malgré sa bonne foi, a se penser en fonction du réel.

PiERRE FURTER.

Imprimerie La Concorde, Lausanne



	Bibliographie

