
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Histoire
de l'Eglise

ET DE LA
PENSÉE

CHRÉTIENNES

J. A. G. Tans : Pasquier Quesnel et les Pays-Bas. Correspondance,
publiée avec introduction et annotations. Groningue, Wolters, et
Paris, Vrin, i960, xxxvi + 640 p. Publication de l'Institut français

d'Amsterdam, Maison Descartes, 6.

Pasquier Quesnel (1634-1719) est la dernière grande figure du jansénisme
condamné à Rome et chassé de France. En 1685, bien qu'il fût l'un des plus
illustres héritiers spirituels de Bérulle, il rompit avec l'Oratoire, où Ton avait
interdit toute liberté de doctrine, et, en compagnie de son ami Du Guest,
Oratorien lui aussi, chercha refuge à Bruxelles auprès du « Grand Arnauld » dont
il était un fervent admirateur, qu'il assista à l'heure de la mort (1694). Toujours
convaincu que Jansénius avait été injustement condamné, il devint le chef
auquel les très nombreux amis de Port-Royal demandaient désormais assistance
et conseil. D'où l'importance de sa correspondance, et c'est pourquoi J. A. G. Tans
a fait un travail très utile pour l'histoire de l'Eglise en entreprenant de publier
les lettres envoyées par Quesnel et reçues par lui. Ce premier volume concerne
les correspondants des Pays-Bas. Plusieurs de ces lettres sont écrites en latin,
la plupart dans une belle langue française. Les notes historiques de M. Tans
sont abondantes et précises et les répertoires commodes. — Traqué par les
autorités civiles et ecclésiastiques excitées contre lui par les Jésuites, il fut
arrêté en 1703 par ordre du roi d'Espagne, ses papiers furent saisis. Après
une dramatique évasion des prisons de l'archevêché de Malines, il trouva asile
à Amsterdam où il put poursuivre librement ses activités. Il se trouva au centre
d'une crise théologique plus grave encore que celle de YAugustinus, provoquée
par son ouvrage principal, ses fameuses Réflexions morales sur le Nouveau
Testament, qui eurent une notoriété immense à la fin du Grand Siècle. Cette
belle œuvre d'inspiration évangélique, très appréciée des protestants eux-mêmes,
connut de nombreuses éditions. Le texte définitif paru en 1687 fut approuvé
par plusieurs évêques, notamment par M. de Noailles. La condamnation solennelle

de cet ouvrage par la bulle Unigenitus (8 septembre 1713), lancée par le

pape Clément XI sur les instances de Louis XIV, provoqua un trouble
profond dans la chrétienté et déchaîna pendant un demi-siècle d'âpres discussions
et des flots de littérature théologico-polémique. L'importance attachée alors à
ces questions apparaît dans cette parole de Fénelon : « On peut juger de ce

que fera ce parti si jamais il se relève, puisqu'il est si hardi et si puissant lors
même que le Pape et le roi sont d'accord pour l'écraser. » (Cité par Sainte-Beuve
dans son Port-Royal VI, 176). Dans cette tempête, Quesnel défendit courageusement

ce qu'il considérait comme la vérité. Il le fit avec beaucoup plus de
grâce et de talent que le Grand Arnauld, cette « mitrailleuse théologique »

(Bremond), gardant jusqu'à sa mort, à l'âge de 86 ans, une humble sérénité,
une gentillesse, un humour qui faisaient le charme de sa personnalité. — On
s'excuse ici auprès de M. Tans et de ses éditeurs d'avoir tardé à signaler dans
cette Revue une contribution si précieuse à l'histoire de l'Eglise.

Victor Baroni.



BIBLIOGRAPHIE 24I

Erich Haase : Einführung in die Literatur des Refuge. Der Beitrag
der französischen Protestanten zur Entwicklung analytischer
Denkformen am Ende des iy. Jahrhunderts. Berlin-München,
Duncker & Humblot, 1959, xii+587 p.
Le retard des quelques lignes que voici — si regrettable qu'il soit — n'est

pas trop grave si l'on considère la valeur durable de ce grand ouvrage qui est
une magnifique contribution à l'histoire de la pensée européenne. La Révocation
de l'Edit de Nantes en 1685 a donné un choc brutal au protestantisme français.
Ses défenseurs, ses savants, ses penseurs, proscrits et dispersés, notamment en
Hollande, ont poursuivi leurs efforts et leurs travaux dans une liberté qui leur
était désormais refusée en France. Tandis que Claude Brousson osait regagner
sa patrie où il allait subir le martyre, Jurieu, à distance, stimulait la résistance

par ses écrits apocalyptiques, et d'autres réfugiés, libérés de l'absolutisme de
Louis XIV, participaient à « la crise de la conscience européenne », selon l'heureuse

expression de Paul Hazard. La pensée analytique, la critique biblique et
historique, la recherche scientifique font leur apparition dans les ouvrages de
Jean Ledere, de Henri et de Jacques Basnage, dans le fameux Dictionnaire de
Pierre Bayle, dans la nouvelle apologétique de Jacques Abbadie, dans la théologie

édulcorée de Le Cène. A cette époque fiévreuse qui conduit du XVIIe siècle
classique au siècle des lumières et de l'Encyclopédie, les écrivains du Refuge
jouent un rôle important, difficile, souvent contradictoire, qui n'avait pas encore
assez retenu l'attention des historiens. Erich Haase, par son grand ouvrage,
comble une lacune, avec une érudition et une intelligence dignes d'admiration.
Son texte allemand est accompagné, au bas des pages, de nombreux et larges
textes français, où les auteurs qu'il tire de l'ombre voisinent avec Antoine
Arnauld, Bossuet, Fénelon, Descartes, Leibniz, Richard Simon et beaucoup
d'autres. Ces citations constituent une véritable anthologie de l'époque.
L'enquête a été poussée à fond, la documentation est aussi complète que possible.
La bibliographie, qui occupe une cinquantaine de pages, indique non seulement
tous les ouvrages imprimés qu'il fallait voir, mais beaucoup de manuscrits
conservés dans les grandes bibliothèques d'Europe. La « Gründlichkeit » s'associe ici
à l'esprit de finesse et à la sereine objectivité du jugement. Cet ouvrage fait
honneur à l'Université libre de Berlin et à la veuve de l'auteur qui en ont assuré
la publication. Il mérite la gratitude des historiens, notamment des historiens
et lecteurs protestants de langue française.

Victor Baroni.

Jacques Truchet : Bossuet panégyriste. Paris, Les Editions du Cerf,
1962, 192 p.

Dans l'œuvre immense de Bossuet, les discours retiennent particulièrement
l'attention. N'est-il pas en effet un prince de l'éloquence sacrée Les sermons
et les oraisons funèbres ont fait l'objet de très nombreuses études littéraires.
Quant aux panégyriques prononcés à l'occasion de la fête des saints, ils ont
été quelque peu négligés. Il valait cependant la peine d'en faire une étude
spéciale. Plusieurs traits les distinguent des sermons et des oraisons funèbres,
du fait notamment qu'ils ne sont pas inspirés directement par des textes bibliques

(sauf ceux de saint Joseph et des apôtres Pierre, Paul, André, Jacques,
laissés en dehors de cette enquête) ou de l'actualité comme la fameuse oraison
d'Henriette d'Angleterre. Les panégyriques s'insèrent dans la liturgie, c'est-

16



242 BIBLIOGRAPHIE

à-dire dans la tradition de l'Eglise et dans la légende. Ce genre de discours place
Bossuet en présence de problèmes particuliers à une époque où la Légende dorée

a perdu tout prestige (il ne la cite jamais), où il faut éviter les critiques des
protestants méfiants devant les superstitions populaires et celles des esprits forts
disant avec Balzac : « Menteur comme un panégyrique... » Comment parler aux
honnêtes gens du XVIIe siècle des anciens martyrs Sébastien, Gorgon, Victor,
Catherine d'Alexandrie, ou des saints du moyen âge Benoît, Sulpice, Bernard,
Thomas de Cantorbéry, François d'Assise, Pierre Nolasque, François de Paule,
ou des canonisés récents Thérèse d'Avila, Charles Borromée, François de Sales

¦— Il est clair que Bossuet ne voue pas aux saints de la liturgie un culte fervent.
Il néglige les détails biographiques et ne cède pas au goût du merveilleux. Il
ne vise qu'à l'édification des âmes en cherchant dans la vie et dans la personnalité

des saints des illustrations de la grâce divine, leur exemple ne devant servir
qu'à prêcher l'Evangile. Dans la fête de François d'Assise, par exemple, il n'y
a pas de « petites fleurs » mais seulement le souvenir des stigmates et une leçon
d'humilité. Très réservé du côté de la légende, Bossuet Test aussi du côté du
mysticisme : pas trace, dans l'éloge de sainte Thérèse, de mariage mystique
ou de transverbération, et dans celui de François de Sales un enthousiasme
mitigé de méfiance à l'égard de ce qui sent un peu le quiétisme. On percevra une
prédilection pour un saint comme Thomas de Cantorbéry, défenseur des droits
de l'Eglise, ou pour un Charles Borromée, champion de la Contre-Réforme. —
M. Truchet, connu par ses précédents travaux sur Bossuet, pratique une méthode
rigoureuse. Il est parfaitement maître de son sujet. Son érudition ne laisse rien
à désirer. Il apporte d'intéressantes données sur les sources utilisées et fait de
minutieuses confrontations avec le texte du panégyriste. Il tient largement
compte aussi, comme il convient, du milieu intellectuel et spirituel dans lequel
se déployait le talent de Bossuet. — Il y a beaucoup à apprendre sur Bossuet
et sur son siècle dans ce beau travail dont on regrette de ne pouvoir faire ici
une recension plus circonstanciée.

Victor Baroni.

Emile Appolis : Le « Tiers parti » catholique au XVIIIe siècle. Entre
jansénistes et zelanti. Paris, Editions Picard, i960, xi+603 p.
Cet ouvrage monumental, édité avec beaucoup de soin et muni de toutes

les notes et références désirables, rendra de grands services aux historiens
spécialisés auxquels il est destiné. Entre les grands écrivains chrétiens du
XVIIe siècle et ceux du XIXe, il y a une sorte d'éclipsé dans l'histoire de
l'Eglise en France. Les protestants d'aujourd'hui ont gardé une certaine ferveur
pour l'étude de l'Eglise du désert et les martyrs de la liberté évangélique.
Mais la vie catholique au « siècle des lumières » est mal connue. Sainte-Beuve
n'a pas suivi les destinées du jansénisme au-delà de la destruction de Port-Royal.
Or les jansénistes ont continué à jouer un rôle important. Mais la Bulle Unigenitus
(1713) qui les condamnait les a divisés : d'une part il y eut les « acceptants »

qui rejoignaient la grande masse des croyants, d'autre part les « appelants »

qui se raidirent dans la résistance. Il y eut une âpre lutte de pamphlets entre
les jansénistes intransigeants et les zelanti ou brûlots, partisans fanatiques de
la Bulle, plus papistes parfois que le pape lui-même. Entre ces deux extrêmes
se situe un « tiers parti » plus nuancé et plus souple que les deux autres ; ces
« accommodants », ces « tolérants » s'efforcent d'introduire dans l'Eglise un peu
de libéralisme. — On ne peut résumer les faits innombrables et les documents



BIBLIOGRAPHIE 243

nouveaux qui remplissent les vastes chapitres de ce savant ouvrage : les origines
du « tiers parti », les lendemains de V Unigenitus (1713-1740), l'apogée du « tiers
parti » sous Benoît XIV (1740-1758), l'éclatement du t tiers parti > (1758-1800),
les survivances du « tiers parti » au XIXe siècle. — Quelques lignes de la Conclusion
feront comprendre l'importance de ce « tiers parti » et comment son action
se fait sentir jusqu'au XXe siècle : « Si le tiers parti n'a pas englobé tous les
catholiques éclairés, il comprit tout de même la grande majorité d'entre eux ;

ses origines plongent de profondes racines dans l'Eglise gallicane du Grand
Siècle Mais après Y Unigenitus, les centres intellectuels, les théoriciens, les
cerveaux du mouvement se situent en Italie, et particulièrement à Rome et en
Toscane — A côté de l'Encyclopédie et des œuvres des philosophes français,
l'influence du « tiers parti » a été grande dans le mouvement d'idées qui a préparé
l'indépendance de l'Amérique latine. C'est ce que n'ont pas vu les historiens
récents de ces pays, qui se contentent de mettre en avant les doctrines
traditionnelles du catholicisme espagnol, inspirées par la scolastique médiévale —
« Le sens très vif des pouvoirs de l'évêque et de la place qui lui revient de droit
divin dans la constitution de l'Eglise ; le renouveau scripturaire et patristique ;

la participation de plus en plus grande des fidèles à la liturgie et la promotion
du laïcat ; le retour aux pures sources liturgiques et à l'austère simplicité du
culte primitif ; l'exaltation de la communauté paroissiale ; les progrès de

l'œcuménisme, animé par un esprit de compréhension à l'égard des chrétiens
séparés : autant de points, dans la vie du catholicisme contemporain, qui
réjouiraient ces catholiques éclairés du tiers parti dont nous venons de retracer
l'histoire. » — Le concile Vatican II apporte une confirmation à cette conclusion
du savant historien.

Victor Baroni.

Daniel Robert : Textes et documents relatifs à l'histoire des Eglises
réformées en France (Période 1800-1830). Genève et Paris, 1962.

En annexe à sa thèse : Les Eglises réformées en France (1800-1830), Paris,
1961, le pasteur Daniel Robert publie une collection de 131 documents, dont
la plupart sont inédits ou dispersés dans des publications d'accès malaisé. Il
se borne à donner la référence des textes relatifs à cette époque que Ton peut
facilement consulter. Ces documents sont répartis en sept groupes selon un
ordre à la fois chronologique et logique : ces groupes embrassent toute la
période qui va de la préparation du statut officiel des cultes protestants jusqu'aux
premiers signes de l'influence du Réveil. Cet ouvrage, tout comme la thèse
du même auteur, est à la fois d'une haute rigueur scientifique et d'un grand
intérêt historique. L'historien des Eglises romandes, surtout s'il s'agit des

Eglises genevoise et vaudoise, n'aura plus le droit d'ignorer les travaux du
professeur Daniel Robert. Non seulement parce que Genève fit partie de l'Empire
français et que son Eglise fut soumise aux Articles Organiques, mais parce que
les relations humaines et administratives n'ont jamais cessé entre les diverses
Eglises de langue française. Les documents réunis dans cette collection renseignent

entre autres sur les dernières années du Séminaire de Lausanne, sur les

débuts du ministère de Félix Nefi à Mens et sur le conflit d'Adolphe Monod
avec le consistoire de Lyon.

Robert Centlivres.



244 BIBLIOGRAPHIE

Sôren Kierkegaard : Discours édifiants. La pécheresse. De l'im¬
mutabilité de Dieu. Traduction et introduction de Jacques
Colette, O.P., avec une étude de Gregor Malantschuk. Bruges,
Desclée De Brouwer, 1962, 137 p.

Soigneusement présentés, ces deux discours édifiants sur Luc 7 : 37 ss. et
Jacques 1 : 17 ss. datent de 1850 et 1851, le second fut publié pendant la
campagne de L'Instant en 1855. Parmi les thèmes qu'ils développent, celui de
l'éternité : tout rentrerait dans le néant sans elle, point d'Archimede du temps,
du devenir et de l'écoulement ; l'évolution historique chère à la Renaissance et
à l'hégélianisme ne vaut guère mieux que ce néant. Le P. Colette, à qui Ton
doit une belle étude sur Lessing et Kierkegaard (Rev. des Se. phil. et théol, i960),
souligne la continuité du projet de Kierkegaard (conduire l'homme au devenir
chrétien) et de sa réalisation, les œuvres pseudonymiques ou première étape,
les discours édifiants, seconde étape. Il définit ainsi ces derniers : « L'édifiant
est un genre comprenant l'édifiant que Ton pourrait qualifier d'immanent et
qui englobe du philosophique et même un moment esthétique. Quant à l'édifiant
paradoxal (sermon en vue de l'édification) qui n'a plus rien de philosophique,
il ne se greffe non plus sur du religieux jaillissant du cœur de l'homme, mais il
se rapporte à quelque chose d'extérieur : à la Parole de Dieu » (34 s.). Leur auteur,
l'humoriste, voudrait devenir chrétien : il connaît le christianisme, mais ne le vit
pas encore, n'ayant rencontré le Christ, l'Eternel dans le temps. Poète du
christianisme et non prêtre, marqué du sceau de la consécration, voilà ce qu'il
est. Il ne prêche pas ; il saisit seulement dans l'existence la tension vers la
béatitude. Il n'a pas d'autorité. Il indique seulement la transcendance à travers
le mouvement de l'existence. La mort apparaîtra à Kierkegaard comme le
passage au religieux vécu ; la totalité de son œuvre en est la préparation, où
il cherche à réparer sa faute d'avoir refusé la consécration. On sait combien un
Jaspers et un Heidegger attribuent d'importance aux discours édifiants de
Kierkegaard. On sera reconnaissant au P. Colette d'avoir traduit ces deux
spécimens que ni Tisseau, ni Villadsen n'avaient offert au lecteur français.

Gabriel Widmer.

Kierkegaard : L'existence. Textes traduits par P.-H. Tisseau et
choisis par Jean Brun. Paris, Presses Universitaires de France,
1962, 219 p. Les grands textes.

M. Jean Brun a ordonné avec beaucoup d'intelligence ces extraits des œuvres
de Kierkegaard traduites par P. H. Tisseau. Il les distribue selon un plan qui
reflète les préoccupations majeures de Kierkegaard : la critique de l'objectivité
et du système au niveau du penseur, de l'Eglise et du chrétien et le refus de
l'illusion romantique ; puis l'affirmation de l'existence subjective contre les
prétentions de la foule et de l'espèce, la reconnaissance de Socrate, de Job,
d'Abraham et les dimensions du pathos existentiel ; ensuite, les trois sphères
d'existence avec leurs moments de transition, l'ironie et l'humour ; enfin, le saut
dans le scandale du christianisme. M. Brun réussit à donner un « bréviaire »

kierkegaardien sans dénaturer la complexité de l'œuvre.

Gabriel Widmer.



BIBLIOGRAPHIE 245

Régis Jolivet : Aux sources de l'existentialisme chrétien : Kierke¬
gaard. Paris, Fayard, 1958 (nouvelle édition).

Comme le titre de son ouvrage le suggère, R. Jolivet s'intéresse avant tout
au chrétien que Kierkegaard essaya d'être. La démarche fondamentale du penseur

danois justifie d'ailleurs un tel point de vue : avec une passion toujours
grandissante, il appliqua sa raison à comprendre le « devenir chrétien » et tenta
de « rédupliquer » cette catégorie dans son existence. Le plan général de

l'ouvrage sert habilement le dessein de l'auteur : dans une brève biographie, il
retrace l'itinéraire spirituel de Kierkegaard ; puis au cours d'une étude psychologique,

qui a le mérite d'éviter les clichés psychanalytiques, il décrit la mélancolie

qui marqua sa vie religieuse ; enfin, il introduit l'étude de la pensée en
évoquant Pascal et conclut par une comparaison avec Luther. C'est avec une
véritable sympathie qu'il met en lumière la foi de Kierkegaard, tout en regrettant
qu'une tendance catholique qu'il croit discerner chez lui soit restée au niveau
des possibles. — Mais ce livre ne tient pas toutes les promesses de son titre : il
n'indique pas de quel terrain philosophique jaillissent les sources de «l'existentialisme

chrétien ». Jolivet esquisse à peine le rapport entre Kierkegaard et Hegel.
Cette lacune explique en partie les réticences de cet auteur à l'égard de la notion
kierkegaardienne du scandale de la foi défiant la raison. Or, Kierkegaard recourut
à la catégorie de l'absurde dans la mesure où il refusa l'idéalisme hégélien. En
fait, il admit bien un certain type de rationalité — sinon il n'aurait eu qu'à se
taire — qui fut sa dialectique de l'existence. Ainsi, ce que Jolivet escamote
finalement, c'est la notion même de l'existence : elle ne peut être saisie que par la
dialectique du temps dont la structure passé-présent-avenir est constituée par
l'irruption de l'éternité dans l'instant. — Il n'en reste pas moins que cet ouvrage
contient de belles pages sur l'attitude du penseur à l'égard de sa vocation (en
particulier sur sa conception de la maïeutique, p. 140-142). Il constitue une
bonne initiation à une œuvre difficile, dans un langage aussi simple que possible.

André Contesse.

Ed. Thurneysen : La foi et les œuvres. Neuchâtel, Editions Dela¬
chaux et Niestlé, 1959.

Ce volume contient des prédications faites par le professeur Thurneysen
dans sa paroisse de Bâle en 1940 et 1941, et l'auteur ne cache pas ce que ces

pages doivent aux circonstances dans lesquelles elles sont nées. D'un ton direct
et familier, dépourvu de tout appareil critique, cet ouvrage ne se présente pas
comme un commentaire scientifique. Mais son auteur estime à bon droit qu'il
constitue une contribution valable à l'exégèse théologique de l'épître de Jacques.
A chaque fois qu'on en fait la vérification, on s'aperçoit, en effet, que le professeur

Thurneysen a fait une étude complète des problèmes exégétiques posés par
le texte. Ses options sont souvent hardies, elles ne sont jamais arbitraires. Celle
qui commande tout le volume est ainsi présentée dans Tavant-propos : « Jacques
prêche Jésus-Christ, il prêche sa croix et sa résurrection, il annonce la puissance
du pardon, il appelle à l'obéissance de la foi... » Ainsi se trouve parfaitement
justifié le titre donné à l'édition française de cet ouvrage.

Alfred Regamey.



246 BIBLIOGRAPHIE

Voix de l'Eglise en Orient : Choix de textes du Patriarche Maximos IV
et de l'Episcopat grec-melchite catholique. Paris, Desclée De
Brouwer, 1962, 206 p.

Sorti de presse pendant la première session du Concile du Vatican II, ce
livre venait à son heure. Il se fait l'écho de la situation particulière et des
difficultés de la position des uniates, c'est-à-dire des Orientaux de rite byzantin
unis au siège de Rome. « Arabes, mais non musulmans, Orientaux, mais non
dissidents, catholiques, mais non latins », tel est le triple aspect de leur singularité.

Dûment autorisés et encouragés par les derniers papes, depuis Léon XIII,
à conserver leur liturgie orientale, ils n'en sont pas moins en butte à de fortes
pressions de latinisations de la part de « zélotes », pour lesquels catholicisme
s'identifie purement et simplement avec latinité et romanisme. Par exemple,
un Motu proprio de 1957 permet à un orthodoxe devenant catholique de s'agréger

au rite latin, tandis qu'un dissident occidental passé à l'Eglise romaine
n'est pas autorisé à s'agréger à une Eglise uniate et à son rite byzantin s'il en
a le désir. Il y a donc deux poids et deux mesures. Les uniates, et les orthodoxes
préoccupés de rapprochement avec Rome, ne peuvent non plus accepter que
les cardinaux romains aient la préséance sur les patriarches orientaux, lesquels,
dans les conceptions de l'ancienne Eglise, étaient les collègues du pape de
Rome, patriarche d'Occident. Si nous citons ces faits, ce n'est pas à dire que
les textes réunis dans cet ouvrage ne s'élèvent à des considérations plus
importantes. Au contraire, maints problèmes sont abordés qui sont dans le droit fil
des intentions rénovatrices du défunt pape Jean XXIII et des schémas
présentés au Concile. Un auxiliaire de Maximos IV, aux pages 84 à 93, ne mâche

pas ses mots sur les réformes à introduire dans l'Eglise pour qu'elle incarne la
catholicité et pas seulement la latinité occidentale. Il est réjouissant que
l'Orient, qui n'avait pu se faire entendre au premier Concile du Vatican, ait pu
clairement élever la voix, précisément par la bouche de Maximos IV, à la
première session de Vatican II : le patriarche s'est notamment prononcé pour le
caractère directement apostolique du pouvoir des évêques, contre la conception
du pape, évêque universel déléguant quelques-uns de ses pouvoirs aux autres
évêques et doté par ailleurs d'un pouvoir direct sur chaque catholique en
particulier. Ajoutons que le caractère composite de l'ouvrage, réunissant des
écrits de diverses personnes à des époques diverses, est cause de quelques
répétitions, même textuelles, ainsi entre les p. 54 et 78, et les p. 104 et 110.

Richard Paquier.

Edmond Perret : La pratique du culte à Genève. Enquête sociolo¬
gique. Genève, Bulletin du Centre protestant d'études, n° 2-3,
1963, 103 p.

Première contribution d'une certaine importance sur l'étude de la pratique
religieuse en Suisse romande, concernant les milieux protestants. Conduite sur
le modèle des sondages sur l'assistance à la messe dominicale des centres catholiques

de recherche, au moyen d'une fiche d'enquête, distribuée dans tous les
lieux de culte du canton de Genève, le dimanche n mars 1962. Très maniable,
la fiche d'enquête a été conçue de façon à pouvoir être rapidement remplie, sans
risques de graves erreurs. On notera un taux de pratique des protestants de



BIBLIOGRAPHIE 247

quinze ans et plus, variant entre 6 et 7 %, avec des pointes extrêmes, suivant les

paroisses, de 3,69 à 23,56 %. Certains phénomènes apparaissent avec une grande
clarté, notamment les pourcentages d'attirance et de dissémination des
différentes paroisses. Deux d'entre elles en particulier accusent, mais pour des
raisons différentes, un taux d'attirance très élevé (Cathédrale Saint-Pierre et les
Acacias, centre d'expériences nouvelles). L'influence négative de la disparité
confessionnelle du couple ressort avec précision. Taux de pratique des hommes
dans les couples mixtes : 1,5 % ; des femmes : 2,4 %. E. Perret relève également
l'influence du déracinement, soit un taux de pratique plus bas des personnes
venant s'établir à Genève, par rapport à celui de la population autochtone. On
notera un problème de la pastoration des intellectuels, une des catégories déficitaires

dans la pratique religieuse. Les résultats d'une telle enquête conduisent
l'auteur à avancer un certain nombre de remarques sur l'orientation de la
pastorale. Elles s'imposent, et montrent combien des études de ce genre peuvent
être utiles à l'Eglise. Un problème important reste cependant à résoudre, du
point de vue méthodologique. Nous ne sommes pas encore certains que le critère
de la pratique religieuse donne une image exacte de la vitalité des milieux
protestants. Le taux de pratique en tant que critère de vitalité religieuse a été choisi
dans les milieux catholiques romains pour des raisons bien précises. Les mêmes
raisons n'existent pas pour les milieux protestants. On ne peut donc pas mettre
immédiatement en parallèle les taux de pratique des deux confessions.
Malheureusement, les études de sociologie religieuse ne sont pas encore suffisamment
avancées aujourd'hui pour adopter, à côté de la pratique religieuse, d'autres
critères maniables avec autant de sûreté.

Herald Châtelain.

G. Rotureau : Conscience religieuse et mentalité technique. Paris,
Desclée, 1962, 144 p.

L'ouvrage de G. Rotureau, de l'Oratoire, est un essai s'inscrivant dans la
ligne des recherches des conditions d'une spiritualité dans un monde dominé

par la technique, un monde devenu majeur, où est née une nouvelle assurance
de l'homme en lui-même. L'avènement de la mentalité technique, les acquisitions

de la science, ont profondément modifié la façon dont nous envisageons le
monde, les choses et les événements. Une nouvelle sensibilité est née par la
montée de la technique, une nouvelle manière de vivre et de poser le problème
du salut. L'exemple noté par l'auteur des réactions de certains théologiens au
moment de l'invention du paratonnerre, est bien propre à illustrer les questions
qui peuvent se poser au sujet de l'assimilation religieuse de la technique
(tonnerre conçu comme témoignage de la colère divine. Atteinte à Dieu en se protégeant

de la foudre). L'accouchement sans douleur apporte les mêmes leçons
(Pie XII a prévenu les débats en fournissant immédiatement une réponse
officielle). Pour l'auteur, le chrétien n'a aucune raison de bouder la technique. Il
ne s'oppose aux réalisations techniques que lorsqu'elles contredisent le bien de
l'homme. On tendra donc à une recherche d'assimilation religieuse de l'événement

technique, nécessitant une intelligence nouvelle, plus précise, de la
spiritualité, de la nature spirituelle de l'au-delà. G. Rotureau ne méconnaît pas les
résistances de la mentalité religieuse à cette façon d'envisager les choses.

Herald Châtelain.



248 BIBLIOGRAPHIE

Histoire Fritz-Peter Hager : Die Vernunft und das Problem des Bösen im
de la Rahmen der platonischen Ethik und Metaphysik. Bern-Stuttgart,

Philosoph« Verlag Paul Haupt, 1963, xn + 261 p. Collection Noctes Romanae;
vol. 10.

Ce livre est une excellente mise en place du problème du mal dans l'ensemble
de la pensée platonicienne. L'auteur se propose en effet de réagir contre la
tendance contemporaine d'isoler les problèmes théoriques, et en particulier celui
du mal. L'étude historique des trois groupes de dialogues, en lesquels l'auteur
répartit l'œuvre de Platon, est de fait la meilleure méthode pour un tel propos.
Dans les dialogues moraux de la jeunesse, l'auteur montre l'opposition de la
connaissance rationnelle et du plaisir passionnel. Dans les dialogues de la maturité,

tel le Phédon, la perspective se précise et s'élargit : l'origine de tout mal est
déterminée, c'est le corps, non en tant qu'organisme harmonieux et beau certes,
mais en tant que matériel. Enfin, dans les dialogues de la vieillesse, dans le Timée
en particulier, le mal se définit d'un point de vue cosmique et métaphysique
comme la matière pure. Voilà l'origine de tout mal, de toute résistance à l'ordre,
non seulement cosmique, mais encore humain et moral. C'est ainsi que la thèse
de la coïncidence matière-mal, souvent attribuée à la gnose, est rattachée par
l'auteur immédiatement à l'authentique pensée platonicienne.

André de Muralt.

Pierre Boyancé : Lucrèce et l'épicurisme, Paris, Presses Univer¬
sitaires de France, 1963, 348 p.

Plus que jamais, Lucrèce est actuel. Il l'a toujours été pour les historiens de
la philosophie, les moralistes et les amateurs de vibrante poésie, quel que fût
par ailleurs leur jugement sur le fond de sa doctrine. A eux sont venus s'ajouter
plus récemment les représentants du matérialisme marxiste et les psychana-
listes, non sans quelque méprise de la part des uns et des autres. Aussi ne
s'étonnera-t-on point de voir la bibliographie lucrétienne s'accroître à un
rythme accéléré avec les années. Dans ce concert, où toutes les nations
traditionnellement attachées à l'humanisme jouent leur partie avec honneur, la
France est largement représentée, mais aucune étude d'ensemble fouillée n'avait
paru depuis l'ouvrage encore utile de C. Martha : Le poème de Lucrèce, publié
en 1867 et plusieurs fois réédité. Le livre de M. P. Boyancé comble désormais
cette lacune. L'auteur, philologue complet, alliant la pénétration et la finesse à
l'érudition, s'attache autant au contenu qu'à la forme, à la substance philosophique

qu'à l'expression poétique, à l'aspect objectif de l'œuvre qu'à la
personnalité du poète — et il répond ainsi pleinement au portrait du philologue
que propose René Schaerer dans son tout récent ouvrage : Le héros, le sage et
l'événement (Paris, 1964 ; voir l'Introduction : Philologues et philosophes). — Une
citation suffira à faire ressortir l'esprit dans lequel il a conçu son étude. Après
avoir montré que, depuis la Renaissance, les lecteurs « littéraires » n'accordent
d'intérêt au système philosophique de Lucrèce « que dans la mesure où cela
est nécessaire pour mieux comprendre, pour mieux goûter [son] système
poétique », il poursuit : « Ce point de vue n'est pas entièrement erroné... Mais il est
à peine besoin de dire combien, s'il est exclusif, il est infidèle à l'esprit de Lucrèce,
et tout ce livre n'a d'autre objet que d'y contredire. Lucrèce est-il davantage
poète ou philosophe Cette question classique... n'a pas grand sens dès lors



BIBLIOGRAPHIE 249

qu'on constate qu'il n'est poète que parce qu'il est philosophe. Il n'est pas
néanmoins nécessaire pour l'aimer d'aller jusqu'à partager ses idées. Mais il faut
au moins avoir quelque sympathie pour l'effort de sa pensée, accepter d'en
suivre les mouvements, même s'il n'est pas question d'aller jusqu'à partager
ses conclusions » (p. 289). — On se bornera à donner ici la liste des chapitres de

l'ouvrage : Lucrèce et l'épicurisme romain ; Lucrèce et son maître ; Lucrèce et
son poème ; Les atomes et le vide (Chant I) ; Le devenir dans l'univers
(Chant II) ; L'homme et la mort (Chant III) ; Illusions et phantasmes de l'âme
(Chant IV) ; Naissance et genèse du monde et de l'humanité (Chant V) ; Entre
Ciel et Terre (Chant VI) ; La poésie de Lucrèce ; La gloire de Lucrèce. Une
bibliographie choisie et raisonnée, à laquelle il n'y a guère à redire, termine le
volume. — Tout cela, présenté sans vain pathos, est de bonne, d'authentique
philologie, et il reste à souhaiter que le livre de M. Boyancé conduise ses lecteurs
à une compréhension plus totale, plus intime de Lucrèce et que la contradiction
même qu'il suscitera sans doute dans certaines de ses parties — le contraire
serait inquiétant — soit l'amorce de nouvelles recherches sur un sujet proprement

inépuisable.
André Labhardt.

Aristotle : On interpretation, Commentary by St. Thomas and Cajetan
(Peri Hermeneias), translated from the Latin with an Introduction
by Jean T. Oesterle. Milwaukee, Marquette University Press,
1962, 271 p.

Sur les presses de la Marquette University, aux Etats-Unis, paraissent des
traductions anglaises de textes philosophiques médiévaux. Celle-ci, la onzième,
présente le commentaire de saint Thomas, complété par Cajetan, sur le De
interpretatione d'Aristote. Cette traduction, basée sur l'édition léonine, est
destinée à faire mieux connaître la logique aritotélicienne face à la logique
symbolique, et à détruire le préjugé courant selon lequel la réflexion de saint
Thomas s'est maintenue dans le domaine de la théologie, où règne le critère
de l'autorité. La logique aristotélicienne, selon le traducteur, ne présuppose
pas non plus la métaphysique : elle trouve son point de départ dans les choses
telles qu'elles sont nommées communément et définies nominalement. Une
introduction de quinze pages, historique et doctrinale, précède le texte, et
des notes l'accompagnent. On ne trouvera pas de bibliographie, mais un index
des noms propres et des noms de choses.

Fernand Brunner.

H. A. Oberman : Archbishop Thomas Bradwardine a fourteenth
century augustinian. A study of his theology in its historical context,
Utrecht, Drukkerij en Uitgevers-Maatschappij v/h Kemink &
Zoon N. V., 1957, 246 p.

Thomas Bradwardine, qui mourut archevêque de Cantorbéry en 1349, est
l'un des maîtres d'Oxford les plus importants de la première moitié du XIVe siècle.

Il a été assez négligé jusqu'ici par les chercheurs et Ton s'est intéressé plutôt
à l'aspect philosophique de sa pensée. L'auteur de la présente étude porte son
attention sur les problèmes théologiques qui, selon lui, intéressent Bradwardine
au premier chef. De fait, le livre le plus considérable de Bradwardine, le De causa
Dei, est consacré à la réfutation du pélagianisme. Il convient donc de se demander



250 BIBLIOGRAPHIE

quel est le sens et l'influence de la doctrine de son auteur sur la question de la
grâce et du libre arbitre. Avant de se livrer à cette étude, H. A. Oberman
présente le milieu intellectuel de Bradwardine et les doctrines contemporaines de
Pierre Auriol, Durand de Saint-Pourçain, Guillaume d'Ockham, Robert Holkot
et Adam Woodham (ou Goodam ou de Anglia). Ces prédécesseurs et successeurs
d'Ockham représentent, avec Ockham lui-même, les adversaires de Bradwardine.

Tous en effet tendent vers une forme du pélagianisme. Après quoi, l'auteur
examine chez Bradwardine les doctrines de la souveraineté de Dieu, de la liberté,
de la prédestination et de la prescience, du péché et de la grâce, enfin de la
justification. Il refuse de qualifier la pensée de Bradwardine de déterministe, car
l'auteur de la Cause de Dieu s'oppose au déterminisme averroïste comme à
l'indéterminisme ockhamiste et il ne convient pas de ne souligner qu'un seul
aspect de sa pensée. Dieu est premier sans doute, mais l'homme ne laisse pas de
le servir spontanément. La liberté est libre de vouloir ce qui l'attire. Enfin
l'auteur est amené par son interprétation à désolidariser Bradwardine de Wyclif
et des réformateurs. C'est ce qu'il tente dans son dernier chapitre consacré à
l'influence positive et négative de Bradwardine principalement en Angleterre et
à Paris.

Fernand Brunner.

Samuel I. Mintz : The Hunting of Leviathan. Seventeenth-Century
reactions to the materialism and moral phylosophy of Thomas
Hobbes. Cambridge, 1962, 189 p.
L'auteur commence par une courte biographie de Th. Hobbes et poursuit

par un exposé de son système de philosophie morale. Mais l'objet principal de ce
volume est l'étude de l'accueil réservé à la pensée de Hobbes par ses contemporains.

L'utilitarisme moral de Hobbes l'avait conduit à défendre, comme
système politique idéal, l'absolutisme du prince. Mais pour son temps il a été
plus encore, par sa conception mécaniste de l'homme, l'agent d'un matérialisme.
Conséquence du nominalisme de Hobbes, sa doctrine du relativisme éthique
conduisait presque automatiquement à l'athéisme. S. Mintz pense retrouver
plutôt dans sa pensée un théisme. Sans doute, dit-il, s'agit-il d'un théisme assez

peu orthodoxe, mais non d'un athéisme au sens strict du terme. On accusait
Hobbes d'être un promoteur d'irréligion. La controverse autour de ses travaux,
en particulier autour du Leviathan, a donné naissance à une floraison assez
étonnante d'œuvres polémiques. Mais ceux qui se sont attaqués à lui ont bien
souvent déformé sa pensée. Chapitre III, S. Mintz nous présente quelques
spécimens de cette diatribe, par exemple ce catéchisme antihobbiste de Chs. Wol-
seley. Cependant, ce que montre très bien l'auteur dans sa conclusion est
l'influence de la logique de Hobbes sur ses détracteurs. Il les a obligés à combattre
sa pensée avec ses propres armes, celles d'un sévère raisonnement. Ouvrage
bien documenté, accompagné d'une abondante bibliographie et d'une liste des
écrits contre Hobbes de 1650 à 1700.

Herald Châtelain.

Arturo Deregibus : La filosofia etico-politica di Spinoza. Torino,
G. Giappichelli, 1963, xiv -f 317 p.
M. Arturo Deregibus, après avoir étudié Vinet et Rousseau, puis Morris

R. Cohen, s'attache cette fois-ci à Spinoza. La filosofia etico-politica indique la
connexion de la vie privée et de la vie publique, leur intime corrélation. —



BIBLIOGRAPHIE 25I

Partant de Tunité et de la multiplicité, examinant le fameux parallélisme
ontologico-gnoséologique, M. Deregibus aborde le problème de Dieu, son absoluité

et son objectivité, puis il montre le caractère central de la doctrine morale
chez Spinoza : affectivité, liberté, moralité. Examinant le problème démocratique

dans le cadre de la pensée politique de Spinoza, M. Deregibus relève la
prééminence absolue de l'Etat, le caractère rationnel et pessimiste de la pensée.
Soulignant les insuffisances de la monarchie et de l'aristocratie, on peut conjecturer

ses préférences pour la démocratie, dans l'ouvrage interrompu Tractatus
politicus. — M. Deregibus joint à une connaissance raffinée des textes le sens
spinoziste de l'intériorité.

Marcel Reymond.

Giuseppe Agostino Roggerone : Le idee di Gian Giacomo Rousseau.
Milano, Marzorati, 1961, 511 p. Pubblicazioni dell'Istituto di Filosofia

dell'Università di Genova, XVII.
Etude d'ensemble parue avant Tannée jubilaire. Roggerone a tenu grand

compte des travaux étrangers de Burgelin, de Jean Guéhenno, de Starobinski,
afin de donner de Rousseau un tableau d'ensemble, et non seulement le théoricien

de la pédagogie et celui des formes politiques. A preuve le chapitre sur
l'expérience de la passion malheureuse et sur La Nouvelle Héloïse. Touchant la
Révolution, Rousseau fut celui qui agit le plus directement, sans l'avoir voulue.
A propos de Rousseau et nous, Roggerone relève combien peu il y a de Rousseau
chez Rosmini. Je regrette qu'il ne marque pas plus nettement que Rousseau
reste un révolutionnaire prémarxiste. Là est la grande différence entre Rousseau
et les révolutionnaires d'aujourd'hui.

Marcel Reymond.

Valerio Verra : F. H. Jacobi. Dall' illuminismo all' idealismo.
Torino, Editizioni di « Filosofia », 1963, xxvm + 883 p.
L'œuvre du professeur V. Verra, de Trieste, se rattache à l'Université de

Turin et montre que la tradition de compréhension et d'exactitude dans la
recherche se maintient. Jacobi fait suite à Jacobi e il rifiuto della filosofia, où
M. Verra avait relevé une position de grand intérêt tant spéculatif qu'historique.

— Les œuvres finales de Jacobi délimitent mieux la connaissance médiate
et la connaissance immédiate. En morale, même dualisme ; les contenus donnés

par les règles et l'impulsion donnée par la conscience morale ; que la décision
découle de la conscience morale seule C'est la raison qui est selon Jacobi
connaissance immédiate du suprasensible. Ce n'est plus du tout la foi, comme
au temps des polémiques avec Mendelssohn au sujet de Lessing. L'ouvrage de
M. Verra marque les différences, entre le polémiste contre Mendelssohn et le
théoricien réaliste de la connaissance immédiate, tout à la fin de sa longue vie.

Marcel Reymond.

Lothar Kelkel et René Scherer : Husserl. Sa vie, son œuvre, avec
un exposé de sa philosophie. Paris, Presses Universitaires de
France, 1964, 144 p. Collection « Philosophes ».

Il était temps que Husserl vînt s'ajouter aux quelque quarante noms figurant

déjà dans cette collection. Après une courte biographie, les traits saillants
de la pensée du fondateur de la phénoménologie sont rappelés avec beaucoup



252 BIBLIOGRAPHIE

de clarté ; ce résumé apporte même, ici et là, des vues originales. Les pages
d'extraits qui suivent nous paraissent bien choisies, mais c'est trop peu pour
donner au lecteur non initié une idée de la pensée foisonnante et difficile de

l'auteur des Idées et de la Krisis, et Ton souhaiterait voir paraître un Husserl
dans la collection des Grands textes, de même format et publiée par le même
éditeur. Constatons avec regret que la bibliographie ne fait aucune mention des

importants articles que Pierre Thévenaz a consacrés dans cette Revue (1952, I,
II et IV) à Qu'est-ce que la phénoménologie

René Schaerer.

René Boirel : Brunschvicg. Sa vie, son œuvre, avec un exposé de sa
philosophie. Paris, Presses Universitaires de France, 1964, 138 p.
Collection « Philosophes ».

Léon Brunschvicg s'est éteint, il y a exactement vingt ans, à Aix-les-Bains,
où il s'était réfugié sous le nom de M. Léon Brun pour échapper aux persécutions
allemandes. Ce petit ouvrage apparaît donc comme un hommage. Il suffirait à

nous faire aimer le philosophe français, si, par extraordinaire, nous conservions
des réserves à cet égard. On ne lit pas sans émotion les témoignages d'Arnold
Reymond, d'Henri Gouhier, de Gaston Berger qui figurent ici dans une courte
biographie. L'exposé de la pensée est conduit avec ferveur et lucidité et dégage
de façon heureuse l'actualité permanente de cette philosophie de l'invention
qui s'inscrit dans la continuité de Platon, de Pascal, de Spinoza et de Kant.

René Schaerer.

Claude Tresmontant : Introduction à la métaphysique de Maurice
Blondel. Paris, Editions du Seuil, 1963, 333 p.

Averti des emprunts divers que la « philosophie chrétienne » a faits aux
philosophies profanes. Cl. Tresmontant cherche depuis une dizaine d'années à
découvrir les composantes originales de la métaphysique biblique et à constituer
une philosophie qui soit exclusivement chrétienne. Il reprend le problème posé

par Blondel et Laberthonnière au début du siècle avec des moyens plus riches.
Métaphysique de la création, de la liberté, de la personne et de l'amour, tel
serait la philosophie de la nature de Blondel, une des seules de notre temps.
Tresmontant veut introduire le lecteur à cette œuvre. Il se montre discret
dans son commentaire, prodigue en citations. Il suit à la fois un ordre génétique
(exposé de La Pensée, de L'Etre et les êtres, de L'Action) et systématique (les
structures d'une philosophie chrétienne de la nature). Son intention ne se
confond ni avec celle d'Archambault, ni avec celle du P. Ecole. D'autre part, à la
différence de Duméry et du P. Bouillard, il considère la tétralogie comme le
couronnement de l'entreprise blondélienne. Pour nous, la question (passée
sous silence par Tresmontant) demeure : s'il n'y a pas une première, puis une
seconde philosophie blondélienne, ne faut-il pas, cependant, constater une
modification dans la problématique et les références historiques de la pensée de
Blondel entre 1910 et 1920 environ Tout se serait passé comme si le retard
apporté à la réalisation du vaste projet de jeunesse (élaborer une philosophie
de la religion chrétienne comme une philosophie totale) avait estompé dans
l'esprit de son auteur certaines intuitions, et l'avait poussé à chercher des
appuis chez les classiques saint Augustin, saint Thomas. Les conseillers théo-



BIBLIOGRAPHIE 253

logiques de Blondel ne durent pas être étrangers à cette modification ; ils font,
semble-t-il, plus que l'orienter, ils l'invitent à renouer avec le souci du XIIIe siècle

: comment concilier une philosophie de la participation, de la causalité,
comme l'aristotélisme avec la foi en un Dieu créateur et rédempteur, dont
l'œuvre suppose un cadre cosmologique et une conception de l'homme tout
différents de ceux de l'hellénisme Ce glissement se fait aux dépens de la modernité

du jeune Blondel qui avec le P. Laberthonnière avait bien vu le problème
central de ce temps : si le message chrétien englobe une « métaphysique de la
charité », une telle métaphysique ne fait-elle pas sauter tous les cadres dans
lesquels on a voulu l'enfermer pour l'exprimer N'est-elle pas d'une qualité, d'un
type tout différent de la philosophie occidentale, irréductible aux philosophies
constituées auxquelles on a voulu l'unir Si nous ne partageons pas complètement

le jugement de Tresmontant sur Blondel, si nous ne voyons pas dans la
Trilogie la grande philosophie de la nature en régime de chrétienté, nous n'en
avons pas moins lu avec intérêt sa belle introduction qui rendra de précieux
services à quiconque voudrait connaître l'œuvre si importante de Blondel.

Gabriel Widmer.

Walter Ehrlich : Ethik. Tübingen, Max Niemeyer, 1956, 140 p.
Après s'être consacré à l'esthétique, à la sociologie, à la philosophie de

l'histoire et à la métaphysique, W. Ehrlich, dans ce nouvel ouvrage, défend
une « éthique métaphysique », qui systématise les données de la « foi ontologique

». Celle-ci, qui se distingue de la foi religieuse incapable d'ouvrir sur une
éthique de la liberté, répond à l'indifférence et aux impasses morales de notre
temps, qui s'éloigne de ses responsabilités concrètes. Elle propose une doctrine
laïque qui croie non à quelque chose, mais en un salut, non hors du monde mais
dans ce monde. Elle libère l'homme non seulement par un mouvement négatif,
en le gardant du « péché mondain » (Weltsünde) à l'égard d'autrui ; mais, dans
un mouvement positif et créateur, en l'induisant à créer une communauté dont
la vie secrète témoignera d'une possible immortalité. Cette communauté se

fondera sur un rapport intime avec l'être (Gehalt) que W. Ehrlich cherche à
dégager par diverses analogies. Cette relation « objective et transcendantale »

s'éprouve déjà dans le sentiment de la présence de la nature (Naturgehalt), il se

manifeste chez l'homme dans ses relations avec autrui par l'amour spéculatif,
la civilité et la générosité (Wesengehalt) et elle se projette enfin dans le monde

par les œuvres humaines de l'éducation et de l'art (Werkgehalt). Malheureusement

cette sagesse laïque faute d'une doctrine du mal, par l'ignorance des
problèmes de l'action morale, n'est souvent qu'un discours édifiant et la sympathie
que l'auteur demande dès l'introduction à son lecteur-néophyte, n'est pas facilitée

par un langage où abondent les néologismes et qui tend vers Tésotérisme.

Pierre Furter.

André Robinet : Merleau-Ponty. Sa vie, son œuvre, avec un exposé
de sa philosophie. Paris, Presses Universitaires de France, 1963,
120 p. Collection « Philosophes ».

Mort à 53 ans, en 1961, Merleau-Ponty laisse derrière lui une œuvre
complexe où se croisent des thèmes empruntés à la métaphysique, à la psychologie,
à l'esthétique, à la sociologie, à la politique et à la doctrine de l'histoire. Peu de
philosophes ont été, de leur vivant, l'objet de tant d'attention, de tant d'analyses.

Les extraits qui nous sont ici présentés donneront une idée sommaire de



254 BIBLIOGRAPHIE

sa pensée. L'introduction consacrée à sa philosophie gagnerait à être exprimée
en un langage plus simple. Elle s'achève sur l'examen d'un ouvrage encore inédit
à l'époque, Le visible et l'invisible. Fait à noter : Merleau-Ponty nous y est
présenté comme très fortement marqué par l'influence de Malebranche.

René Schaerer

Die deutsche Philosophie nach 1945. Berlin, VEB Deutscher Verlag
der Wissenschaften, 1961, in p.
Composé par cinq auteurs est-allemands, cette Philosophie allemande

après IÇ45 ne présente aucun intérêt scientifique. Elle s'intégrera — hélas —
dans une Histoire de la philosophie dont l'Institut de philosophie de l'Académie
des Sciences de l'URSS prépare la publication (5 volumes). — On ne retire de
cette lecture qu'une impression pénible. A défaut d'arguments précis ou d'un
exposé objectif, les auteurs se bornent à dénoncer l'activité philosophique en
Allemagne fédérale, de quelque tendance qu'elle soit — existentialisme,
néothomisme, néopositivisme, sociologie — comme liée aux sombres desseins d'un
régime « fasciste, revanchard, impérialiste, clérical et monopol-capitaliste ». —
L'exposé de la situation de la philosophie en Allemagne de l'Est laisse entrevoir
une lutte à mort contre toutes les formes de révisionnisme (Bloch, Lukacs) et
fait état de l'effort continu du Parti pour ramener les philosophes aux tâches
concrètes de la laborieuse construction du socialisme.

Philibert Secrétan.

Willy Scherrer : Exakte Begriffe. Eine kurzgefasste Erkenntnis¬
theorie der exakten Wissenschaften. Bern, Verlag Paul Haupt,
1958, 79 P-

Selon l'auteur, le but de ce petit livre est de « décrire et expliquer la
structure logique des sciences exactes » (p. 7), pratiquement limitées aux
mathématiques et à la physique. A l'analyse, l'ouvrage paraît divisé en deux parties
inégales. — La première (§§ 1 à 15) est bien consacrée à la description de la
structure logique des sciences exactes. Cette description est en même temps une
tentative de reconstruction logique de ces sciences, du point de départ que
constitue l'appréhension de la réalité sensible (Wahrnehmungstotalität) jusqu'à
l'élaboration des systèmes des concepts quantitatifs (arithmetisiertes Begriffssystem)

qui permettent aux sciences exactes de décrire plus ou moins fidèlement
cette réalité. Selon l'auteur, les éléments centraux de la structure logique
propre aux sciences exactes sont : le concept, combinant la perception et la
réflexion logique, le nombre naturel dans lequel « être et idée logique se recouvrent

», la méthode deductive, permettant d'appuyer un ensemble de propositions
sur un petit nombre d'axiomes, le continu des nombres réels et son répondant
géométrique, la droite indéfinie, Valgébrisation (Arithmetisierung) de la géométrie,
opération exemplaire pour toute science, et enfin Vascension (souvent remise en
question) des règles aux principes puis des principes aux lois, démarche propre
à la physique, science dont la géométrie constitue le premier étage logique. —
Dans la seconde partie de l'ouvrage, beaucoup plus courte (§§ 15 a 17), l'auteur
utilise les résultats de l'analyse qu'il vient d'établir pour discuter certains
problèmes fondamentaux posés par les développements de la physique moderne,
plus particulièrement la théorie des quanta et l'utilisation par les physiciens
de la notion de probabilité. — Le lecteur ne manquera pas d'être séduit par le
besoin de clarté qui pousse M. Scherrer à décrire de façon aussi concise et aussi



BIBLIOGRAPHIE 255

simple les quelques pas qu'il juge fondamentaux dans les longues démarches de

l'intelligence qui ont abouti à l'édification des mathématiques et de la physique
contemporaines. — Mais en même temps, il se demandera dans quelle mesure
une telle simplification, qui forcément implique un choix délicat, peut prétendre
représenter bien l'essentiel, surtout aux yeux du profane. C'est ainsi, par exemple,
que les notions de continu et de discontinu, de causalité et de hasard paraissent
quelque peu souffrir dans leur complexité même de cette présentation schématique.

Des réserves plus importantes encore me paraissent devoir s'imposer au
sujet de la dernière partie dont les considérations ont souvent un tour plus
personnel (et plus superficiel aussi) que l'exposé relativement objectif des
paragraphes précédents. Toutefois, l'intérêt de ces dernières pages me paraît résider
en ceci, que certaines difficultés fondamentales de la physique moderne, par
trop souvent tues des experts, y sont justement soulignées, et notamment celles
posées par l'existence du solide invariable, indispensable à l'élaboration des
fondements mêmes de la physique.

Dominique Rivier.

J. Daujat : Physique moderne et philosophie traditionnelle. Tournai,
Editions Desclée et Cle, 1959, 134 p.
« Détruire les préjugés qui prétendent opposer philosophie traditionnelle et

physique moderne » (p. 7), tel est le but que l'auteur s'est fixé en rédigeant ce

petit livre. Selon lui, trop d'esprits formés à l'école de la philosophie et de la
science modernes sont convaincus que « la vérité certaine de la physique moderne
les oblige à rejeter la philosophie de saint Thomas comme un vieux système lié
à une physique médiévale, périmée et fausse » (p. 6). Il faut les détromper.
Dans une première partie : Nature, valeur et limites de la physique moderne,
l'auteur se propose de présenter d'une part « ce que connaît la physique
moderne » — des notions intelligibles, abstraites du donné sensible — et d'autre
part « la façon dont connaît la physique moderne » — par la recherche de
natures et de lois universelles et par l'établissement de relations quantitatives
analysant leurs structures. C'est l'occasion pour l'auteur d'insister sur la
distinction indispensable à faire entre le domaine de la physique d'une part — les
choses dans le sensible et le quantitatif — et le domaine de la philosophie — les
choses dans leur être. — La seconde partie : Répercussions philosophiques des

résultats de la physique moderne, présente et analyse les conséquences des découvertes

fondamentales de la physique moderne dans le domaine de la philosophie
et, plus particulièrement, confronte ces résultats avec certaines thèses
essentielles de la philosophie traditionnelle. L'examen successif des perspectives
nouvelles ouvertes par la physique du XXe siècle sur l'espace, sur l'évolution
et la finalité, puis sur le déterminisme et le hasard, conduit M. Daujat à la
conclusion que rien dans la physique moderne ne saurait mettre en question les
thèses fondamentales de la philosophie traditionnelle — qu'il s'agisse de Thylé-
morphisme, de la determinano ad unum de l'être sans intelligence ou de l'objectivité

de la connaissance. Bien plus : selon l'auteur, non seulement la physique
moderne ne porte aucunement atteinte aux fondements de la philosophie
thomiste, mais elle lui fournit « un élargissement de ses bases et toutes sortes
de possibilités d'enrichissement et de développement» (p. 134). Si l'ouvrage
présente un incontestable intérêt, c'est par l'information qu'il apporte sur
l'attitude de certains philosophes « traditionnels » orthodoxes face aux découvertes

de la physique moderne, bien plus que par le plaidoyer généreux qu'il
propose en faveur de la philosophie thomiste. En fait, ce plaidoyer ne me convainc



256 BIBLIOGRAPHIE

pas. En premier lieu parce que l'auteur n'apparaît pas toujours avoir saisi les

progrès de la physique moderne autrement qu'au travers de très nombreuses
citations dont plusieurs semblent à ce jour dépassées — celle de M. Louis de

Broglie sur l'indétermination quantique et le théorème de von Neumann par
exemple (p. 120-122). En second lieu parce que, plutôt que de mettre en question

— ne serait-ce que provisoirement et pour mieux la prouver ensuite — la
validité des thèses de la philosophie traditionnelle, l'auteur les utilise précisément

pour servir de fond aux arguments destinés à démontrer cette validité.
Qu'on en juge par la déclaration d'intention faite en page 62 : « Les conclusions
de la physique moderne bien comprises et interprétées par une saine philosophie
sont on ne peut plus favorables à l'établissement de Thylémorphisme », et par
la sereine constatation de la page 133 : « La philosophie thomiste seule permet
de vraiment comprendre ce qui concerne la connaissance. » Cela souligne
suffisamment, me semble-t-il, les importantes réserves qu'il faut apporter aux
conclusions de l'auteur.

Dominique Rivier.

O. W00DTLI : Erziehung zur Demokratie. Der politische Auftrag des
höheren Bildungswesen in der Schweiz. Zürich, E. Rentsch
Verlag, 1961, 224 p.

Cette étude est importante puisqu'elle est une des rares analyses systématiques

des rapports qu'entretient notre enseignement secondaire avec une
démocratie que Ton juge habituellement « en crise ». L'auteur, maître à l'Ecole
normale et chargé de cours à l'Université de Zurich, juge sévèrement l'intellectualisme

de notre école secondaire qui ne se serait jamais préoccupée d'une
t éducation politique » et qui s'achèverait par une formation universitaire
apolitique et asociale. La jeunesse actuelle, malgré son dynamisme et son
intérêt pour les événements internationaux, n'y trouverait pas la formation
qui lui permette de s'orienter dans une société pluraliste, individualiste, conformiste

et engoncée dans son bien-être. O. Woodtli propose donc une réforme
structurelle des dernières années du Gymnase qui seraient consacrées à une
« éducation politique systématique » basée essentiellement sur une initiation
aux sciences sociales, sur un approfondissement réflexif philosophique de la
pensée politique, sur une présentation géo-historique du monde moderne. —
La solution de l'auteur est aussi utopique que son analyse est idéaliste. C'est
pourquoi, malgré ses critiques, il en revient à une conception formaliste de la
culture (p. 208), à valoriser l'universel (« Allgemeine ») dégagé de toute historicité.

Non seulement il s'appuie sur une sociologie « culturelle » qui ignore les
infrastructures économiques de notre société, les problèmes sociologiques de
notre jeunesse, et les problèmes sociaux du bien-être, mais il réduit toute sa
problématique à un moralisme qui rappelle surtout le Réarmement moral. Il
néglige les possibilités d'une refonte de l'Instruction civique en fonction du
développement contemporain de la science politique ; il n'accorde pas une ligne
à la formation civique (et pour cause) des adolescentes ; le « problème
fondamental » du rôle du maître est liquidé en deux pages ; enfin le « monde » c'est
pour lui l'Europe et il est étrange qu'en 1961 on n'accorde pas une ligne au
« Tiers-monde » et au colonialisme. — Cette étude, bien éditée, illustre parfaitement

les impasses d'une pensée aliénée dans un idéalisme politique et philosophique

qui se refuse, malgré sa bonne foi, à se penser en fonction du réel.
Pierre Furter.

Imprimerie La Concorde, Lausanne


	Bibliographie

