
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Histoire Dieter Schlingloff : Die Religion des Buddhismus. I : Der Heilsweg
des des Mönchtums. Berlin, Walter de Gruyter & Co., 1962, 122 p.,

religions 8 planches. Sammlung Göschen, 174.

Ce petit livre marque un pas en avant dans l'étude du bouddhisme. L'auteur
distingue résolument entre la religion des moines bouddhistes d'une part, et
celle des laïques de l'autre. Au lieu de commencer, comme on en a l'habitude,
par évoquer le Bouddha et son enseignement (dont en réalité nous ne savons
presque rien), il étudie tout d'abord la communauté religieuse qui était responsable

et de la rédaction et de la formation du canon : le sangha, c'est-à-dire
Tordre des moines. S'appuyant sur un texte très ancien qui pourrait bien
contenir des matériaux pré-bouddhiques, le Pratimokshasutra, il brosse un
tableau saisissant de l'organisation et de la vie interne de cette communauté.
Elle poursuit un but très précis : atteindre les états surnaturels, éprouver le
ravissement de l'extinction. — Dans le second chapitre, l'auteur décrit en
détail les techniques et le cheminement de la méditation bouddhique, telle que
l'enseigne le canon pâli. — C'est au dernier chapitre seulement qu'il en arrive
à parler du Bouddha lui-même. Se montrant, à juste titre, très réservé sur la
question de l'originalité du Bouddha (p. 115), il interprète le récit (légendaire
plus qu'historique) de sa vie comme le reflet de l'expérience type du moine
bouddhiste, comme le projection sur la personne du fondateur du cheminement
normal du bikkhu. — Dans l'Introduction, l'auteur définit la tâche critique
qui incombe aux spécialistes : elle consiste à identifier les genres et les formes
littéraires des textes canoniques et d'en retracer l'histoire. On constate la
convergence, dans ce domaine, des études bouddhistes et des études bibliques.

Carl A. Keller.

The Hundred Thousand Songs of Milarepa. Translated and Annotated
by Garma C. C. Chang. New York, University Books Inc., Oriental
Studies Foundation, 1962, 730 p. en 2 vol.

Cette magnifique publication a droit à la profonde reconnaissance de tous
les historiens de la religion, et aussi de tous les amateurs — et il sont nombreux
— de la spiritualité asiatique. Milarepa, le héros, était l'un des grands et

« saints » poètes et yogis du bouddhisme tibétain (XIe et XIIe siècles), disciple
de Marpa « le Traducteur ». Celui-ci, ayant séjourné en Inde, en rapporta une
trentaine de livres bouddhistes qu'il traduisit en tibétain, donnant ainsi de
nouvelles impulsions au bouddhisme dans sa patrie. Il existe une « Vie de
Milarepa », traduite en français par J. Bacot (J. Bacot : Le poète tibétain Milarepa,

1925). Ce livre-là, et le présent recueil, sont peut-être l'œuvre d'un seul
auteur anonyme qui aurait vécu au XIIe ou au XIIIe siècle. — Le « Cent mille
chansons de Milarepa » est une collection de 61 nouvelles, racontant chacune
un épisode de la vie de Milarepa, et incorporant de nombreux poèmes, parfois
d'une beauté exquise, sur tous les aspects de la vie religieuse du bouddhiste.
C'est une source primordiale de notre connaissance du bouddhisme tibétain,
bouddhisme si étrangement tantrique, c'est-à-dire magique, mais tenant aussi



BIBLIOGRAPHIE 47

du Théravada et surtout des différentes écoles du Mahayana. Il convient de se
féliciter de sa parution, traduit pour la première fois intégralement dans une
langue occidentale, dans une publication qui a reçu tous les soins de l'éditeur.
— Le traducteur, G. C. C. Chang, est un bouddhiste d'origine chinoise. Ayant
étudié le bouddhisme tibétain dans les monastères du Tibet pendant plus de
huit ans, il a fini par passer en Inde, et de là en Amérique. Il a ajouté à sa
traduction des notes très pertinentes qui trahissent des connaissances étendues
dans le domaine du bouddhisme. L'introduction générale, reléguée à la fin de
l'ouvrage, est succincte, mais indispensable à la compréhension de l'œuvre. —
II ne reste qu'à étudier à fond ce trésor inépuisable — plaisir auquel, évidemment,

on ne peut pas se livrer ici. Carl A. Keller.

P. A. H. de Boer : Gedenken und Gedächtnis in der Welt des Alten
Testaments. Stuttgart, Kohlhammer, 1962, 67 p. Franz Delitzsch-
Vorlesungen i960.

L'étude sémantique des racines hébraïques présente un intérêt indéniable :

c'est l'un des préliminaires indispensables de toute exégèse. Par surcroît, c'est
un travail passionnant, jamais achevé, dont le charme se révèle peut-être aux
seuls initiés. On est loin aujourd'hui de la méthode des lexicographes d'autrefois

qui se contentaient d'énumérer les différentes acceptions possibles d'un
mot, sans nécessairement en apercevoir Tunité profonde. On considère aujourd'hui

le mot, la racine, comme un tout vivant, et c'est ce tout vivant qui est
sous-jacent à tous les emplois. — On sait depuis un certain temps déjà que la
racine zkr ne signifie pas « se souvenir », mais plutôt « évoquer » quelque chose,
en « prononçant » un mot. Passant en revue les attestations extra-bibliques,
bibliques et post-bibliques de ce verbe et de ses dérivés, l'hébraïsant hollandais
P. A. H. de Boer montre de façon convaincante qu'il faut le traduire avant
tout par « nommer de manière solennelle », donc « mentionner, proclamer,
faire valoir », etc. Pour aucun texte, M. de Boer ne retient la traduction « se

souvenir ». Il faut donc corriger non seulement les lexiques hébreux, mais aussi
les traductions existantes, y compris celles du Nouveau Testament. Car il va
sans dire que ce résultat a des incidences très précises sur un passage tel que
l'institution de la Cène : eis tén emén anamnésin, qu'il faut traduire par : « pour
mentionner ma mort ». — Ajoutons que les traductions proposées par M. de
Boer renouvellent l'exégèse de nombre de textes autrement presque incompréhensibles.

Signalons, à titre d'exemple, le verset Jér. 2 : 2, que Dhorme rend
encore par : « Je me souviens, pour toi, de la piété de ta jeunesse », alors que
YHWH veut dire à son peuple : « Je te rappelle combien tu m'as été fidèle dans
ta jeunesse. » Le célèbre discours de YHWH, de teneur judiciaire, en devient
beaucoup plus clair. Carl A. Keller.

Ancien
et Nouveau
Testaments

Wilhelm Rudolph : Das Buch Ruth. Das Hohe Lied, Die Klage¬
lieder. Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1962,
269 p. Kommentar zum Alten Testament XVII, 1-3.

Ce volume fait partie d'une série de commentaires bibliques, inaugurée
naguère par E. Sellin, et reprise récemment sous la direction de Johannes
Herrmann. Tous les livres de l'Ancien Testament seront commentés par des auteurs
de notre temps, en sorte qu'on peut parier d'une série toute nouvelle. En voici
le premier volume. — L'auteur a déjà publié, en 1939 et dans la même série,



48 BIBLIOGRAPHIE

les commentaires sur les livres de Ruth et des Lamentations. Pour la présente
édition, il les a révisés, sans pour autant tenir compte de toutes les recherches
récentes. Ces commentaires sont très riches, aussi bien en matière de critique
textuelle (l'auteur n'hésite pas à modifier le texte masorétique quand cela lui
semble nécessaire), que par les références à l'histoire de l'exégèse. Notons les

principales positions de l'auteur : Le livre de Ruth date d'entre 1000 et 700
avant Jésus-Christ, probablement de la fin de cette période. Il n'est pas
dépourvu de valeur historique, mais son auteur ne veut pas faire œuvre
d'historien : il veut parler de Dieu et de la manière dont il conduit les hommes.
« L'histoire de Ruth doit nous apprendre ceci : quiconque s'en remet à la
protection du Dieu d'Israël aura sa récompense » (p. 49). Toute autre « tendance »

qu'on a cru lui découvrir lui est en réalité étrangère. — Quant au livre des

Lamentations, M. Rudolph est d'opinion que son auteur n'est ni prophète (bien
que fortement influencé par le mouvement prophétique) ni prêtre. C'est peut-
être un homme de la vie politique, ou de l'armée, puisqu'il semble avoir participé

à la tentative de fuite du roi Sédécias (Lam. 4 : 19 ; cp. II Rois 25 : 4-6 ;

Jér. 39 : 4 s. ; 52 : 7-9). Pour ces raisons même, il ne peut pas être identifié
avec Jérémie, malgré la faiblesse de presque tous les arguments invoqués contre
la paternité de celui-ci. — Le commentaire du Cantique des Cantiques est publié
pour la première fois. Il s'agit d'un véritable chef-d'œuvre, d'un commentaire
qui fera autorité à bien des égards. Montrant que le texte masorétique a été
arrêté sous l'influence de l'interprétation allégorique — fausse selon lui —
M. Rudolph le corrige assez souvent. Pour lui, le livre représente une collection
de poèmes erotiques, interprétation qu'il vient étayer de manière concluante
à l'aide de la poésie erotique de presque tous les peuples du Proche-Orient.
Très attentif aux beautés littéraires de cette collection unique, il ne néglige
aucun des nombreux problèmes exégétiques et archéologiques qu'elle pose.
Sous la forme actuelle, la collection date de l'an 500 environ, les chansons
qui la constituent étant souvent plus anciennes. Carl A. Keller.

P.-R. Bernard : Le mystère de Jésus. Mulhouse, Salvator, 1961.
Deux volumes de 575 et 621 p.
Signalons cette réédition — la troisième — de l'ouvrage désormais célèbre

du P. Bernard. Témoin du renouveau des études bibliques dans le catholicisme
et de l'effort pour en faire bénéficier un large public, ce livre nous offre un ample
commentaire synoptique des quatre Evangiles. L'exégèse est traditionnelle,
voire nettement conformiste, et les problèmes critiques, lorsqu'ils sont mentionnés,

sont toujours résolus dans le sens le plus conservateur. Mais l'explication
du texte est souvent excellente et fine. On consultera donc volontiers ces deux
volumes du P. Bernard, trop heureux par ailleurs de disposer d'un commentaire
français des Evangiles, tout en restant critique à l'égard de la perspective
générale de cet ouvrage. Eric Fuchs.

François-Michel Willam : Jésus dans son pays et dans son peuple.
Du baptême de Jean à la Passion. Traduit par l'abbé H. Lapouge.
Mulhouse, Salvator, 1962, 355 p.
L'auteur replace quelques-unes des péricopes évangéliques dans leur

contexte historique, politique, social... Ainsi, par exemple, à propos de la
prédication de Jean-Baptiste au bord du Jourdain, Willam nous décrit longuement
les publicains et les soldats à l'époque de Jésus, leurs tâches, leur organisa-



BIBLIOGRAPHIE 49

tion, etc. Il en sera de même pour les « sectes » juives (excellent résumé sur
Qumran), les cérémonies familiales ou sociales, les monnaies, les rites de
purification... De ce point de vue ce livre pourra être très utilement consulté, bien
que l'absence de toute table analytique des sujets ou des péricopes n'en facilite
pas l'utilisation. — Pour le reste, à savoir le commentaire proprement dit du
texte évangélique, nous devons dire notre déception. Il s'agit d'une lecture
plus que rapide, sans note critique, reflétant fidèlement les points de vue les

plus traditionnels (catholiques). Deux exemples parmi beaucoup : l'exégèse de
Luc ii : 27-28 est intitulée: «La Très Sainte Vierge est proclamée bienheureuse

» (p. 247). Il faut une certaine habileté — à moins que ce soit de l'aveuglement

volontaire — pour faire dire au texte l'exact contraire de ce qu'il dit.
Ou encore l'explication de Marc 7 : 27 où Jésus s'exprime si durement à l'égard
de la Cananéenne (kunarion. petit chien), où nous lisons non sans surprise ce
commentaire : « Le mot grec désigne ce que nous appellerons aujourd'hui des
toutous de salon, bien nourris et gâtés, par opposition aux grands chiens à

moitié sauvages» (p. 152). Cette façon d'adoucir les textes les plus incisifs,
d'harmoniser les différences les plus significatives, de justifier Jésus au canon
de la morale ou de la doctrine tient plus de l'apologétique que de l'explication
honnête. Si la piété y trouve peut-être son compte, la compréhension des textes
en subit de fâcheuses conséquences. Nous devons certes saluer comme il le
mérite l'effort du catholicisme contemporain pour fournir au public de bons

ouvrages de vulgarisation biblique. Mais pourquoi donc tant d'entre eux sont-ils
si prudents, si conformistes, si réticents devant les résultats les plus nets de

l'exégèse moderne Il ne s'agit certes pas de livrer en pâture au public non
préparé les débats les plus difficiles ou les plus discutables de l'herméneutique
radicale. Mais faut-il pour cela produire des ouvrages qui semblent tout à la fois
vouloir faire connaître la Bible et éviter qu'elle ne parle elle-même directement
Faut-il « dresser une haie » autour des textes bibliques On aboutit alors à ce

résultat paradoxal — c'est ce qui arrive à ce livre de Willam — que, voulant
faire mieux ressortir la figure concrète de Jésus en le replaçant dans son contexte,
on dessine finalement du Christ un portrait conventionnel, quelque peu
doucereux à notre goût, et bien moins concret que celui que nous tracent les Evangiles

eux-mêmes. — Un mot encore pour reprocher à l'auteur sa manière de

parler du judaïsme. Il n'était pas nécessaire d'en tracer un portrait aussi
caricatural pour faire ressortir par contraste celui de Jésus : le judaïsme mérite
mieux. Eric Fuchs.

Otto Betz : Offenbarung und Schriftforschung in der Qumransekte.
Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament, 6.

J. C. B. Mohr, Tübingen, i960, 202 p.

Dans cette étude, Otto Betz s'est attaqué à un problème dont l'importance
capitale sera sensible à quiconque cherche à mieux comprendre la place
particulière occupée par la communauté de Qumran dans le milieu juif. L'existence,
la vie pratique, la doctrine de cette communauté sont déterminées par la
conscience qui est la sienne de posséder non seulement la révélation de Dieu
dans l'Ecriture mais encore la véritable compréhension de cette révélation
(en opposition aux « déviations » qui caractérisent, selon elle, le reste du peuple
juif). Alors que les fidèles de l'époque des Maccabées étaient préoccupés de

défendre l'intégrité de la Tora contre des adversaires extérieurs (païens) ou
contre des hellénisants, la secte de Qumran polémique contre des adversaires



50 BIBLIOGRAPHIE

à l'intérieur même d'Israël, qui admettent la nécessité de l'obéissance à la Tora
mais s'égarent dans l'interprétation qu'ils en donnent : « Der neue Konflikt ist
innerjüdischer Art : es geht nicht um das Dass, sondern um das Wie des
Toragehorsams, nicht um die Tora, sondern um die Auslegung der Tora. Diese
Auseinandersetzung wird zum Kampf um die Wahrheit... » (p. 59). — Sur la
base de cette constatation, l'auteur analyse la conception de la révélation
propre à Qumran et la manière dont elle est liée à l'étude de l'Ecriture (Loi et
prophètes), dans les trois premières parties de son ouvrage : la révélation de
la volonté de Dieu et l'étude de la Tora, l'interprétation du message prophétique

et la « prophétie » de la secte, l'approbation de la révélation (avec le rôle
qu'y joue l'Esprit). Une quatrième partie est consacrée à l'examen de quelques
« Exemples d'exégèse spirituelle de l'Ecriture dans les écrits de la secte de
Qumran ». Ces exemples sont révélateurs : guidée par le médiateur de la
véritable connaissance qu'est le Maître de justice, certaine de posséder elle seule la
juste compréhension de l'Ecriture, la secte se sent la liberté de solliciter les
textes (en les abrégeant, ou en les complétant par des additions explicatives,
en les associant à d'autres contextes ou en leur donnant un sens allégorique)
pour les faire concorder avec sa situation présente et avec sa prétention d'être
le reste fidèle de la fin des temps. Et ce n'est pas là l'un des moindres mérites
de l'étude d'Otto Betz que de nous faire réfléchir à certaines constantes dans le
domaine des déviations de l'exégèse... Jean-Claude Margot.

A. F. J. Klijn : The Acts of Thomas. Leyde, Brill, 1962, 304 p.

Même alors que les textes de la mer Morte et les papyri gnostiques d'Egypte
n'avaient pas encore été découverts, et, à plus forte raison, depuis que ces écrits
commencent à être publiés et commentés, on s'est vivement intéressé au
christianisme syriaque, à ses rapports avec le texte néotestamentaire dit « occidental

», à ses manifestations originales au second siècle surtout, avant qu'un
voile uniforme d'orthodoxie ne les ait rendues suspectes, ou ne les ait même
entièrement éliminées de la tradition documentaire. Or, les Actes de Thomas,
parmi beaucoup d'écrits apocryphes de cette période, sont pour nous un témoin
extrêmement important de la coloration doctrinale de l'Eglise d'Edesse.
Jusqu'à quel point cette Eglise professait-elle des opinions hétérodoxes Quels sont
les rapports existant entre les Actes de Thomas et les mouvements encratiques
ou gnostiques, le manichéisme en particulier Quel rôle Bardesane, ou Tatien
et son Diatessaron, ont-ils pu jouer dans cet ensemble Tous ces problèmes, et
d'autres encore, sont repris sur de nouvelles bases et clairement exposés par
l'auteur dans une introduction sommaire et méthodiquement classée : après
avoir décrit les diverses formes dans lesquelles le texte nous est parvenu (texte
syriaque, qui paraît être l'original, versions grecque, latine, arabe, arménienne,
copte, éthiopienne, développement du texte dans ces versions, relations entre
les textes syriaque et grec, citations du Nouveau Testament et, peut-être aussi,
de l'Evangile selon Thomas), Klijn compare les Actes de Thomas aux autres
« Actes » de la littérature chrétienne apocryphe, puis étudie les traditions
concernant l'œuvre de l'apôtre aux Indes, les origines du christianisme à Edesse,
la doctrine des Actes de Thomas, leur rapport avec le type spécial de christianisme

qui se développa en Syrie, et finalement la conception fort intéressante
du baptême et de la cène qu'on y trouve. Après cette introduction, Klijn donne,
en anglais, le texte lui-même des Actes de Thomas, d'après le syriaque. Vient
ensuite un commentaire extrêmement riche et détaillé, qui est certainement la



BIBLIOGRAPHIE 51

partie essentielle de l'ouvrage. On regrettera peut-être que ce livre, si important
pour la recherche actuelle, et par ailleurs si bien construit, n'ait pas été complété
par des indices de diverses sortes. Cette lacune limitera l'usage que les non-
spécialistes pourront faire d'un travail par ailleurs très bien présenté, clair, et
destiné à un public plus vaste que celui auquel s'adressent généralement des

ouvrages de ce genre. Rodolphe Kasser.

J. E. Ménard : L'Evangile de Vérité, rétroversion grecque et commentaire.

Paris, Letouzey et Ané, 1962, 237 p. Mémoire présenté pour
l'obtention du titre d'élève diplômé de la Section des Sciences
religieuses de l'Ecole des Hautes Etudes.

L'auteur, dans cet essai extrêmement sympathique, cherche avant tout à
démontrer que le texte gnostique copte publié sous le nom d'Evangelium Veritatis

n'est pas « l'Evangile valentinien de Vérité mentionné par Irénée et remontant

peut-être à Valentin lui-même », mais plutôt « un commentaire homilétique
de l'Evangile valentinien de Vérité ». Bien que le terme d'Evangile n'ait pas,
dans la littérature gnostique, le sens exact qu'il a pris dans le canon
néotestamentaire, nous serions assez enclin a souscrire à cette thèse. Ménard appuie
ses recherches sur une bibliographie impressionnante par son envergure et par
la présence d'articles même fort petits, qui auraient pu passer inaperçus : on
s'étonne cependant de ne pas y voir mentionnés les Képhalaia manichéens
(publiés par C. Schmidt, J. Polotsky et A. Böhlig, bien qu'aucun nom d'auteur
ne figure sur la page de titre). Comme nous l'avions fait en publiant notre
commentaire de l'Evangile selon Thomas, l'auteur a tenté de retrouver l'original
grec de l'écrit copte : peut-être est-il quelque peu optimiste quant au degré de
certitude des équivalences qu'il établit (en fait, il s'appuie principalement sur
le dictionnaire copte de Crum, ce qui est insuffisant), et surtout quand il pense
offrir ainsi « une preuve plus définitive que le texte copte actuel de l'Evangile
de Vérité provient d'un original grec » : une telle rétroversion est toujours une
hypothèse (Ménard le reconnaît ailleurs), intéressante certes, mais ne prouvant
pas réellement grand-chose. Or, Ménard semble voir dans les mots grecs du
texte copte autant de vestiges du texte original, utilisés parce que le copte serait
une langue pauvre, et peut-être même plus un ensemble de dialectes qu'une
langue : ce sont là des conceptions dépassées par la recherche moderne, qui a
redécouvert l'extraordinaire richesse d'expression de la langue copte, et le fait
que les mots grecs incorporés dans le copte sont devenus authentiquement
coptes, au même titre que les mots d'origine égyptienne. Nous reconnaissons,
certes, qu'en établissant la version copte d'un texte grec, le traducteur aura été
tenté de conserver sous leur forme grecque les termes théologiques essentiels de

l'original, afin d'éviter de trop graves malentendus. Mais dans un texte comme
l'Apocryphe de Jean, conservé dans plusieurs versions coptes différentes, on
voit que le copte ne manquait pas de possibilités pour rendre, au moyen de
combinaisons de termes non grecs, les appellations grecques les plus compliquées.

Il y aurait encore beaucoup à dire au sujet de la traduction française
présentée par Ménard, et nous espérons y revenir plus tard. Nous n'oserions
affirmer que nous la trouvions toujours meilleure que celle de l'édition prin-
ceps : s'il lui arrive de serrer le texte copte de plus près (spécialement dans
Tordre des mots), en revanche, elle a quelque tendance à la paraphrase, par
l'adjonction de particules explicatives qui n'ont pas leur équivalent dans le
texte copte ; de façon générale, on a l'impression que le copte, considéré comme



52 BIBLIOGRAPHIE

une version maladroite et parfois inintelligente, a été repensé (et « clarifié ») en

grec, puis retraduit en français sur cette base. Une telle tentative est certes
extrêmement intéressante et louable, mais elle ne doit pas nous faire oublier
que nous n'avons, jusqu'ici, qu'un seul texte réellement attesté, le texte copte.
C'est donc avant tout à comprendre et à traduire le copte (en l'interprétant le
moins possible) que devraient concourir les efforts de ceux qui s'approchent de

l'Evangile de Vérité, et jusqu'ici, nul ne l'avait mieux fait que le grand coptisant
W. Till, en allemand, hélas La tentative effectuée par Ménard montre cependant

que le dernier mot n'est pas encore dit dans l'interprétation de ce texte,
l'un des plus attachants parmi les écrits de Nag'Hammâdi : d'autres versions
françaises restent encore possibles ; ce sont autant de travaux de ce genre, se

complétant et se corrigeant les uns les autres, travaux d'ensemble ou recherches
de détail, qui nous aideront à saisir les nuances et les finesses de l'Evangile de
Vérité. Ces quelques réserves étant formulées, nous devons dire maintenant
tout le bien que nous pensons du commentaire extrêmement riche, original et
bien documenté, que l'auteur donne en suivant pas à pas le texte original. C'est
sans doute la partie la plus intéressante de son travail, celle aussi où ses compétences

ont pu se manifester le plus librement. La conclusion (p. 199-203) est,
de même, fort claire et perspicace. On sera reconnaissant à J. E. Ménard d'avoir
complété son ouvrage par de bons indices, qui facilitent les recherches et en
font un instrument de travail agréable à consulter.

Rodolphe Kasser.

Théologie Karl Barth : Introduction à la théologie réformée. Traduction fran-
contempo- çaise de F. Ryser. Genève, Labor et Fides, 1962, 163 p. Nouvelle

raine série théologique, 13.

Dans ce dernier cours universitaire, K. Barth défend, avec une rare fermeté,
la vraie et bonne théologie contre les prétentions de la nouvelle génération
à constituer, selon l'expression de Calov, une mixophilosophicothéologie.
Formellement, cet ouvrage ne recouvre ni un compendium de dogmatique, ni ses

prolégomènes, mais une initiation à l'étude de la théologie et à son esprit dans
la perspective réformée. La reconnaissance joyeuse, l'humble simplicité
accompagnent toutes les démarches de la besogne théologique, parce qu'elle repose
sur la grâce miséricordieuse du Dieu vivant. Chaque étape de cette initiation
respire l'extraordinaire jeunesse de son auteur qui reprend des thèmes maintes
fois abordés dans son grand œuvre sous une lumière nouvelle qui leur confère
des contours imprévus. Son foyer : le Christ révélateur, la Parole et le Saint-
Esprit ; son signe : la foi servante et le service fidèle. La théologie ou intelligence

de la foi, d'un autre rang que la prophétie et l'apostolat, redécouvre à

chaque moment dans son humanité la solidarité des dogmes et du canon, non
pas d'un canon à l'intérieur des écrits canoniques néo-testamentaires, mais du
canon et des dogmes fixés par l'Eglise dans des circonstances déterminées et
pour un objectif précis. Elle y trouve sa raison d'être pour s'engager dans des

résolutions motivées et non pour se réfugier dans de stériles restaurations. Ce

faisant, elle se constitue à partir d'elle-même et non à partir d'emprunts à
d'autres sciences, c'est-à-dire à partir d'une réquisition de Dieu. L'intervention
de Dieu en Jésus-Christ la fonde et légitime son effort de compréhension de la
révélation, de la Parole. Réponse de l'homme et de la communauté, la théologie
ne peut être que theologia viatorum : rien pour elle ne va de soi, toute formulation,

toute systématisation peuvent être contestées par la Parole. Son langage.



BIBLIOGRAPHIE 53

qui n'est pas celui de T irrationalisme (son fondement, n'est-ce pas la Parole,
le Verbe de Dieu est certes inadéquat à son objet, il suppose cependant une
illumination de l'intelligence. Se consacrer à la théologie consiste à se placer,
maîtres et élèves, devant l'Ecriture d'abord, ensuite vis-à-vis des théologiens,
les écouter en s'aidant de tous les apports des sciences profanes, en vue de
la communication de la Parole, de sa prédication ; c'est aussi se garder, dans
la grâce et la modestie, de l'affadissement d'un certain libéralisme ou du
rétrécissement d'un certain biblicisme et liturgisme. Ouverture d'esprit et
concentration, voilà les vertus du théologien, car son travail ne doit rien perdre des
richesses infinies de la Parole et de son unicité en Jésus-Christ. Car c'est axée
sur le roi des Juifs, le Sauveur du monde, le représentant de Dieu que la
connaissance théologique évite de niveler, et parvient à ordonner les composantes
de la révélation. Cette concentration christologique permet au théologien
d'échapper aux deux extrêmes qui évacuent la spécificité de l'Evangile, le
théocentrisme exclusif et l'anthropocentrisme envahissant. Avec calme et parfois

avec humour, Barth écarte les menaces qui risquent de faire glisser le
théologien, en rapportant des exemples historiques. Plus qu'une démonstration,

son livre est un acte de foi en l'amour du Christ, d'espérance en la permanence

du service théologique malgré ses infidélités. Le souffle qui parcourt ces
leçons réanimera les défaitistes de la théologie et les relèvera pour se remettre
à l'école du Christ. L'introduction de Barth est à recommander encore plus
aux pasteurs qu'aux étudiants en théologie ; elle est un tonique pour ce temps
d'anarchie théologique. Gabriel Widmer.

Grützmacher-Muras : Textbuch zur deutschen systematischen Theolo¬
gie, Band II, 1935-1960. Bern, Verlag Paul Haupt. Tübingen,
Katzmann Verlag, 1961, xxiv + 600 p.

Le tome I de cet ouvrage est dû à R. Grützmacher, alors professeur à

Erlangen, qui publia en 1919 un recueil de textes destinés à illustrer l'histoire
de la théologie d'expression allemande, dans le secteur de la systématique.
Couvrant la période allant de 1530 au début du XXe siècle, le volume connut
un succès qui démontrait son utilité et fut réédité en 1923, 1935 et 1955, muni
de corrections qui en augmentèrent la valeur. — La nécessité d'un complément
portant sur la production contemporaine apparut de plus en plus évidente et
engagea le pasteur Muras, qui avait préparé la 4e édition, à prolonger l'œuvre
de Grützmacher. Gerhard Muras, après des études à Erlangen et Zurich, a
exercé son ministère dans le Palatinat et en Sarre, puis s'est installé en Suisse
comme pasteur d'une communauté luthérienne. Sa connaissance des courants
réformés, unis et luthériens est assez ample pour l'autoriser à s'engager avec
impartialité dans une sélection qui ne manquait pas de difficultés, et à nous
donner dans ce tome II une anthologie à la fois variée et substantielle, qui va
de 1935 à i960. — Les extraits choisis sont présentés sans commentaire, tout
auteur ayant droit à une notice bibliographique qui comprend parfois, en une
adjonction bienvenue, une liste des travaux de valeur à lui consacrés. L'effort
de G. Muras pour attribuer à chaque théologien une part correspondant
quantitativement à son autorité reconnue aboutit à un résultat remarquable, tant
il est vrai que cette importance est appréciée différemment d'une école à l'autre
et que les réputations ne sont pas toujours à la mesure du retentissement réel.
Les pages dévolues à Rudolf Steiner et à C. G. Jung, par exemple, attestent que
l'éditeur n'a pas craint de dépasser les limites conventionnelles, et cela mérite



54 BIBLIOGRAPHIE

d'être relevé, comme aussi son intention d'élaborer un troisième tome, où

figureront plusieurs auteurs dont l'absence dans le présent volume paraît ainsi
moins insolite (Diem, Gollwitzer, Niebuhr, Schlinck notamment). — Tel qu'il
est articulé, ce recueil rendra autant de services que le premier. Instrument de
travail d'une qualité eminente, il permet au chercheur de s'orienter aisément
dans une littérature abondante et il offre à l'historien de la théologie la possibilité

précieuse d'accéder sans peine aux textes les plus significatifs.
Edouard Mauris.

Werner Elert : Der christliche Glaube. Grundlinien der lutherischen
Dogmatik. 5te und erneut durchgesehene und ergänzte Auflage.
Hamburg, Furche-Verlag, i960, 587 p.

Le nom de Werner Elert est peu connu en Suisse romande. Ce professeur
d'une réelle distinction a enseigné l'histoire des dogmes et la théologie systématique

(dogmatique et éthique) à l'Université d'Erlangen jusqu'en 1954. Il a
été repris de façon soudaine peu avant d'avoir atteint ses soixante-dix ans. Il
a laissé quatre ouvrages marquants : Der Kampf um das Christentum, Morphologie

des Luthertums, Der christliche Glaube, Das christliche Ethos. A entendre
ceux qui Tont connu, à lire les chapitres si denses de sa Dogmatique, on se rend
compte qu'avec lui, un théologien et un pédagogue de grande classe s'en est allé.
La première édition de l'ouvrage que nous présentons, parue en 1940, fut épuisée
en quelques mois. Et la seconde (1941) fut accueillie avec le même enthousiasme.

L'auteur, nullement grisé par ce « succès », songea assez tôt à publier
une édition sensiblement remaniée. Mais, accaparé par d'autres travaux — il
ambitionnait notamment d'écrire une histoire des dogmes — il ne put pas aller
bien loin dans son effort de « refonte ». Le professeur Ernst Kinder, l'un des

systématiciens de Munster (Westphalie), à qui Ton doit les 36, 4e et 5" éditions
de la Dogmatique d'Elert, a eu l'excellente idée de donner en appendice l'unique
fragment rédigé du texte nouveau (p. 543-550). Ces quelque huit pages laissent
deviner l'importance de la transformation envisagée par l'auteur. — L'accueil
chaleureux réservé à cet ouvrage considérable s'explique, à notre sens, par plus
d'une raison : d'abord l'originalité du plan. Entre toutes les dogmatiques
protestantes qui voient le jour à notre époque, n'est-ce pas souvent le plan qui
marque une différence essentielle Celui d'Elert consacre une quarantaine de

pages à des questions liminaires (la tâche particulière de la dogmatique, la
dogmatique une science, etc.). Après quoi viennent sept sections, de deux ou
trois chapitres chacune : 1. Das Selbstverständnis des Menschen unter der
Verborgenheit Gottes. — 2. Der Grund des Kirchlichen Kerygmas. — 3. Gott selbst.

4. Gott und Welt. — 5. Die Versöhnung. — 6. Der Existenzwandel. — 7. Die
letzten Dinge. — La subdivision de chaque section est elle aussi intéressante.
Un seul exemple : la section 4 comprend deux chapitres : Die Schöpfung :
Der Kosmos. Die Schöpfung als Akt. Himmel und Erde. Der Böse. — Gott und
die Geschichte : Der Ansatz zur Lehre von der Providenz Gottes. Gottes Wirken
in der Geschichte in der Beleuchtung des Gesetzes. Gottes Wirken in der
Geschichte im Lichte des Evangeliums. Der Glaube an die göttliche Vorsehung.
— Mais, si original qu'il soit, le plan n'est pas tout. Les exposés du professeur
d'Erlangen dénotent une culture étendue. De plus, quoique très respectueux
de l'Ecriture, ou mieux parce que très respectueux de l'Ecriture, notre dogmaticien

fait preuve d'une grande indépendance à l'égard des données bibliques. A
propos de Satan, par exemple, il écrit : la dogmatique n'est en aucun cas une



BIBLIOGRAPHIE 55

doublure de la Bible. La Bible parle de beaucoup de choses que la dogmatique
peut passer sous silence sans tomber pour autant dans l'infidélité. Le fait que le
diable soit mentionné fréquemment dans l'Ecriture ne suffit pas à fonder une
satanologie (p. 261-262). — Enfin l'ouvrage est attachant aussi parce que, d'un
bout à l'autre, il oblige le lecteur à se poser des questions. C'est pourquoi sans
doute plusieurs ont déclaré : cette dogmatique ne demande pas à être lue
seulement, mais « travaillée ». Nous dirions : elle exige d'être méditée, page après
page. Alors, mais au prix d'un effort continu, prolongé, elle vaut au lecteur
tout le profit intellectuel et spirituel qu'elle est à même de procurer. — Ajoutons
que la bibliographie, abondante et judicieusement choisie déjà dans les deux
premières éditions, a été admirablement complétée par M. Kinder.

Edmond Grin.

L'existence de Dieu. Paris, Casterman, 1961, 392 p. Cahiers de
l'actualité religieuse.

Que valent les preuves traditionnelles de l'existence de Dieu, le théisme
face aux courants marxistes et existentialistes du milieu du XXe siècle Les
philosophes et les théologiens pour la plupart dominicains réunis à La Sarthe
lors de la septième Réunion doctrinale n'ont pas tranché la question. Ils ont
non seulement énoncé les données du problème, mais les ont mises en place en
faisant appel aux meilleurs parmi les spécialistes de Marx, de Kierkegaard,
de Heidegger, de Jaspers, de la philosophie des valeurs (contributions du
P. Cottier, du P. C. Fabro, de H. Birault, du P. Tilliette, du P. Walgrave). Une
fois les lignes maîtresses de l'athéisme et de leur contexte philosophique dessinées

avec beaucoup de compétence, le P. Bouillard distingue avec des nuances
les positions respectives de Barth, Brunner et Bultmann, vis-à-vis de la théologie

naturelle, redressant au passage leurs erreurs d'interprétation et indiquant
sa conception de la théologie à la lumière de saint Anselme et de saint Thomas.
Quant au P. S. Breton, il tente de montrer au niveau de la phénoménologie
l'exigence d'unité qui parcourt les démarches philosophiques, ralliant ainsi l'un
des soucis fondamentaux du thomisme authentique. Il appartenait au P. de
Finance de reprendre à la base l'objection majeure de l'athéisme au théisme :

comment la foi en Dieu peut-elle respecter la liberté constitutive de l'homme
Il y répond par une analyse subtile sur la subordination de la liberté créée à la
liberté incréée. Sa communication est complétée par celles des RR. PP. A.
Dondeyne et D. de Petter sur les conditions anthropologiques de la connaissance de
Dieu et sur la relation entre les notions si usuelles en philosophie contemporaine
de « gratuité » et de « contingence » et les preuves de Dieu. Ces études fouillées
attestent la fécondité de l'affrontement entre une pensée fondée sur la
reconnaissance de la transcendance divine et des courants de pensée ouverts à un
dépassement vers l'autre. Déjà le P. Colin ouvrait une percée dans cette direction

dans son exposé sur les critiques adressées aux démonstrations classiques
de l'existence de Dieu par des hommes comme Ed. Le Roy et G. Marcel. La
tentative d'accéder à une preuve de Dieu à partir des présupposés de toute
epistemologie scientifique, poursuivie avec beaucoup de rigueur par le P. J.-D.
Robert ne manque pas d'originalité. La contre-épreuve de ces divers essais, nous
la trouvons dans deux communications aussi solides que les précédentes des
RR. PP. Charlier et Geffré sur une exégèse comparative des textes de saint
Thomas relatifs aux cinq voies et sur une analyse du rôle de la raison dans
l'élaboration d'une théologie enracinée dans la Révélation. Il faudrait encore citer
les études du P. Capite sur la lumière qu'apporte la catégorie de l'échec dans



56 BIBLIOGRAPHIE

une actualisation de la quatrième voie, du P. Pinckaers sur la découverte de
Dieu par saint Augustin d'après le Livre VII des Confessions, du P. Cornélis sur
la philosophie indienne et la connaissance de Dieu. Les discussions rapportées
à la fin de ces actes traduisent la certitude des participants en une connaissance
de Dieu par la raison, à condition de définir son statut en face de la spécificité
de l'expérience chrétienne. Les preuves traditionnelles sont inefficaces, tant que
subsistent des conceptions erronées de Dieu ou que s'opèrent des transferts
de la théologie à l'anthropologie, occasionnant de regrettables méprises au sujet
de la notion de transcendance. Elles n'ont aucune signification tant que la
critique philosophique se refuse à prendre en considération les exigences des

philosophies contemporaines, quitte à en déceler ensuite les insuffisances. Les
collaborateurs de ces actes témoignent de la lucidité décontractée et de
l'honnêteté tolérante avec lesquelles la philosophie catholique ne craint pas d'examiner

une question plus actuelle que jamais. Ils n'apportent pas de solutions
toutes faites et définitives, mais posent les jalons d'un dialogue. On regrettera
peut-être que la voix du néoplatonisme et de ses actuels représentants ne s'y
soit pas fait entendre ; il y manque un partenaire de race.

Gabriel Widmer.

Y.-M.-J. Congar, O.P. : La foi et la théologie. Paris, Tournai, Rome,
Desclée, 1962, 281 p. Le Mystère chrétien. Théologie dogmatique

1.

La théologie catholique est une science au sens aristotélicien revu par saint
Thomas. Comme telle, elle est d'un accès difficile, surtout pour les réformés ;
elle est aussi menacée par les courants évangéliques et kérugmatiques qui se

développent au sein du catholicisme. Sa disparition, fort peu vraisemblable,
marquerait un retour en arrière. Son adaptation aux problématiques modernes
et aux informations récentes est souhaitable. A la suite du P. Chenu, le P. Congar
s'y emploie dans cet ouvrage que tout théologien devrait posséder et consulter
souvent. Certes, l'optique est thomiste et non scotiste et franciscaine, mais
ouverte aux résultats de la théologie biblique et historique. L'ouvrage commente
vingt thèses empruntées aux décisions conciliaires, relatives à la foi comme
connaissance, aux structures doctrinales de toute théologie scientifique, à la
genèse historique de la doctrina sacra (mise à jour de l'article Théologie du
D. Th. C). Excellente bibliographie au début des quinze chapitres,
innombrables renseignements en bas de pages, nous laissons aux lecteurs la joie de
faire l'inventaire de toutes ces richesses, où les réformés et les orthodoxes
occupent leur place. Lecture et consultation facilitée par de bons index et des
renvois constants. Le P. Congar s'approche de la science divine en examinant
la notion de Parole de Dieu, celles de Révélation et d'Ecriture. Existentielle
et ontologique, telle est la connaissance de foi dépendante de la révélation que
Dieu donne de lui-même dans la création et la rédemption. Révélation achevée
avec le témoignage apostolique, elle s'universalise dans la présence de l'Esprit
au sein de l'Eglise et de la tradition, elle s'exprime dans les dogmes dégagés

par l'Eglise en vue de communiquer le dépôt et de combattre les erreurs. La
vérité de la foi dépend de l'intervention de la Vérité dans l'esprit humain, sans
évacuer les motifs de crédibilité ; le dogme garde son contenu objectif, mais son
explicitation progressive est conditionnée par sa formulation nécessitée par les
circonstances: «si... l'histoire de l'Eglise est celle d'une intégration dans
laquelle, en progressant, elle ne perd rien de ce qu'elle a une fois acquis, on peut



BIBLIOGRAPHIE 57

y rencontrer des faits d'obscurcissement partiel. » La révélation et la tradition
ecclésiastique ne se recouvrent donc pas. Quant à la théologie proprement dite,
elle est inconcevable sans recours à la raison qu'elle soit théologie positive
(biblique et conciliaire) ou théologie argumentative (spéculative) ; de même,
elle ne peut se passer de sciences auxiliaires (histoire, philosophie). Elle visera à
ordonner ces diverses disciplines à sa finalité intrinsèque. L'exposé du P. Congar
demeure donc classique dans ses lignes maîtresses et son respect du Magistère,
mais sa documentation ouvre de larges avenues sur le renouveau théologique.
II récapitule, semble-t-il, l'héritage d'un passé glorieux pour s'assurer que rien
ne sera perdu dans la théologie de demain avec ses nouvelles orientations. Car,
la question de la définition de l'objet et de la méthode de la théologie, de ses

relations avec la théologie biblique et avec les philosophies est déjà reposée au
moment où le théologien thomiste rencontre des théologiens réformés et
orthodoxes. Pour le dialogue qui ne fait que commencer, l'ouvrage du P. Congar sera
d'un grand secours par la précision de sa problématique et la clarté de ses

définitions, par la valeur de sa documentation et son ouverture à la théologie
contemporaine. On se rendra compte de la valeur de cette contribution en la
comparant par exemple à certains ouvrages similaires, comme ceux du P. Gardeil,

du début de ce siècle. Ce volume fait bien augurer de la collection «Mystère
chrétien », signe parmi d'autres que la théologie catholique systématique est en
train de prendre un tournant. Gabriel Widmer.

Konrad Gaiser : Piatons ungeschriebene Lehre. Stuttgart, Ernst
Klett, 1963, 574 p.

Dans une thèse de doctorat soutenue à l'Université de Tubingue en 1955,
puis remaniée et publiée en 1959 sous le titre Protreptik und Paränese bei Platon
(Stuttgart, Kohlhammer), M. Gaiser avait montré comment les dialogues de
Platon, loin d'être l'exposé systématique de sa philosophie, devaient être
considérés bien plutôt comme des exhortations répétées à philosopher, comme des

appels à participer aux études conduites dans l'Académie. Son nouveau livre,
version amplifiée d'une thèse d'habilitation soutenue en i960, apporte le
complément très attendu de ce premier travail, savoir le tableau de l'enseignement
ésotérique de Platon tel qu'il se laisse appréhender à partir de ce qui en
transparaît dans les dialogues et du souvenir qu'en ont conservé certains de ses
élèves, en particulier Aristote. Fortement structuré, l'enseignement du fondateur

de l'Académie devait constituer, selon M. Gaiser, un système cohérent à
l'intérieur duquel disciplines et matières s'ordonnaient les unes par rapport aux
autres de manière à construire ce qu'Aristote appelle parfois la « Doctrine du
Bien » et, plus souvent, la « Doctrine non écrite ». — Ce livre faisant suite aux
travaux préparatoires de Robin (1908), de Stenzel (1917 et 1924), de Merlan
(dès 1934) et de plusieurs autres historiens de Platon qui ont progressivement
mis en lumière les différents thèmes de sa pensée ésotérique — idées et nombres,
dualité des principes, classification des aspects de l'être, valeurs et souverain
bien — son auteur pouvait non seulement dresser le bilan des recherches
partielles de ses prédécesseurs, mais aussi, pour la première fois, tenter la synthèse
de leurs conclusions. De fait, c'est principalement à cela qu'il s'emploie et le
résultat auquel il est parvenu n'est pas décevant puisqu'il lui a été possible
d'inscrire tous les éléments de la doctrine dans un schéma satisfaisant. Un
premier groupe de problèmes traités à l'Académie cerne les rapports de l'ontologie
avec les mathématiques et aboutit aux affirmations suivantes : l'échelle des

Histoire
de LA
philosophie



58 BIBLIOGRAPHIE

êtres, de l'idéal au phénoménal, de l'un au multiple, du même à l'autre, doit se
concevoir à l'image de celle des réalités mathématiques, du point au volume,
connues elles-mêmes par des sciences semblablement échelonnées de l'arithmétique

à la stéréométrie. Le Timée, notamment, a pour soubassement les conclusions

établies dans ce secteur de la doctrine. Puis, par l'intermédiaire d'une
échelle analogue des états de l'être entre le repos et le mouvement, s'élabore à

partir de cette ontologie une philosophie de l'histoire qui assigne à la science

historique la tâche de saisir dans l'évolution des civilisations la notion de devenir
et singulièrement d'y reconnaître l'effet d'un processus entraînant sans cesse
l'âme de l'homme, ou celle du monde, de Tordre vers la désagrégation, tantôt
dans une progression rectiligne irréversible, tantôt au contraire en périodes
cycliques. Enfin, de cette conception de l'histoire résulte une éthique tendant
à situer le souverain bien entre l'abjection et la perfection, comme la mesure
divine de tout ordre moral ou politique. Telle est, sommairement esquissée, la
synthèse proposée par M. Gaiser. Elle comporte, on s'en doute, une quantité
d'études partielles qui ont pour commun objet de situer à leur place les
multiples problèmes abordés dans chacune des sciences pratiquées à l'Académie et
de définir leur relation avec l'ontologie platonicienne. Les étroites limites d'un
compte rendu ne permettent pas d'entrer ici dans le détail, mais on doit savoir
que l'étude de ces problèmes remplit la plus grande partie de l'ouvrage et revêt
une très grande valeur, indépendamment de ce qu'elle apporte à notre connaissance

de la pensée de Platon, par l'éclairage qu'elle projette sur les dialogues.
Signalons aussi le grand intérêt des chapitres consacrés aux mathématiques
dans leur relation avec la philosophie. Il faut enfin mentionner l'appendice, qui
procure sur plus de cent pages tous les témoignages antiques relatifs à la
doctrine professée à l'Académie, avec un copieux commentaire, et fournit ainsi au
lecteur un véritable Supplementum Platonicum, instrument de travail d'une
valeur inappréciable. — On pourra ne pas suivre M. Gaiser dans toutes ses
démarches. On achoppera peut-être à des interprétations discutables. On
s'inquiétera surtout des certitudes extrêmement ténues qui supportent de grands
pans de l'édifice reconstruit, voire des missing links qu'il faut admettre ici ou
là : le risque de n'être pas partout suivi est inhérent à toute reconstitution de
ce genre. Mais ce n'est pas une raison pour ne pas les entreprendre, et dans ce

cas, l'enjeu méritait l'aventure puisqu'il s'agissait de procurer ce que nous
n'hésiterons pas à appeler un ouvrage de base sur la doctrine de Platon. De
nouvelles études viendront sans doute tempérer certaines conclusions, rétablir
certains doutes, mettre éventuellement en question la réalité d'une cohérence
aussi parfaite entre les éléments rassemblés, mais elles devront nécessairement
s'articuler sur la thèse de M. Gaiser, qui fait date dans les études platoniciennes.
C'est assez dire son importance. François Lasserre.

Konrad Gaiser : Platon und die Geschichte. Stuttgart - Bad Cann-
statt, Fr. Frommann Verlag, Günther Holzboog, 1961, 42 p.
On trouvera ici le texte revu et élargi d'une leçon d'ouverture prononcée en

i960 à l'Université de Tubingue. L'auteur, auquel nous devons un premier
travail suggestif sur le thème de l'exhortation philosophique (Protreptik und
Paränese bei Platon, Stuttgart, 1959; voir cette Revue, il, 1961, p. 96 s.), se
demande dans quelle mesure Platon avait une conscience historique de son
œuvre et quelle position il assignait à celle-ci. Il se demande aussi quelle
conception ce philosophe avait de la genèse des événements qui donnent son relief



BIBLIOGRAPHIE 59

à l'existence humaine, autrement dit : quelle était son interprétation de l'histoire

(p. 17 s.). L'analyse du mythe final du Politique, confirmé par celui de
l'Atlantide dans le Timée et le Critias, le conduit à dégager dans la pensée de
Platon l'intuition fondamentale du caractère ambivalent du développement
historique (p. 26). Celui-ci est conçu comme le théâtre d'un progrès et d'un
déclin. Progrès du savoir et de la connaissance, et déclin des modes de vie
commune que le surplus de connaissance ne parvient pas à compenser intégralement.

C'est dans le mouvement de ce contraste que Platon situe la fin de son
propre effort philosophique et le devenir de la société où il vit. Ainsi la
philosophie et la vie humaine prennent ensemble un caractère historique : l'auteur
voit ici une première amorce de la notion d'historicité qui anime tout un secteur
de la pensée contemporaine. On lira avec grand intérêt l'ouvrage où Konrad
Gaiser fonde en détail la thèse dont il donne ici un aperçu convaincant. A vrai
dire, il y a quelque chose de surprenant dans cette anticipation qu'il décèle chez
Platon d'un des thèmes dominants de la philosophie moderne. Effet de perspective,

peut-être, difficile à éviter dans un résumé succinct. Tel qu'il est, cet
exposé jette une clarté remarquable sur un aspect essentiel et passablement
négligé de la vision platonicienne. André Rivier.

Les Stoïciens. Textes traduits par Emile Bréhier, édités sous la direc¬
tion de Pierre-Maxime Schuhl. Paris, NRF, Bibliothèque de la
Pléiade, 1962, 1438 p.

La mort avait surpris Emile Bréhier avant qu'il n'achève cette tâche
immense, de réunir en un seul volume l'ensemble des textes stoïciens connus.
E. Bréhier avait en effet l'intention non seulement de présenter ces textes,
mais de les traduire. Sa fille, Mme Bayer, ses amis, en particulier MM. Schuhl
et Goldschmidt, se sont efforcés d'achever cette œuvre, dans l'esprit de fidélité
que Ton devine. C'est ainsi que le lecteur peut maintenant trouver en un seul
volume non seulement les textes de Cléanthe, de Sénèque, d'Epictète et de
Marc-Aurèle, mais encore ceux, plus difficiles à consulter, de Diogene Laërce
et de Plutarque, ainsi que l'ensemble des pages de Cicéron consacrées au
stoïcisme. Pour l'établissement des notes et des rubriques introductives, chacun a
fait largement appel à des cours inédits d'Emile Bréhier, partiellement rédigés
et dont les manuscrits avaient été conservés. — Il est souvent rare que le message

d'un homme se poursuive après sa mort ; mais il est encore plus rare qu'il
entraîne une unanimité d'intention qui aboutisse à une réalisation aussi remarquable

que cet ouvrage. J.-Claude Piguet.

Max Scheler : Die Stellung des Menschen im Kosmos. Bern und
Munich, Francke, 1962, 99 p.

Max Scheler travaillait à une Anthropologie philosophique qui devait exprimer

systématiquement sa dernière pensée métaphysique, lorsqu'il mourut d'une
attaque d'apoplexie en mai 1928. Il laissait une esquisse de cet important
projet sous la forme d'un petit livre consacré à la situation de l'homme dans le
monde. L'intérêt de ces pages, c'est qu'elles attestent avec vigueur un assez
remarquable revirement philosophique, l'auteur ayant passé d'un théisme chrétien

fondé sur l'objectivité des valeurs et la transcendance d'un Dieu personnel
et tout-puissant à un panthéisme dynamique qui admet, au contraire, la
primauté de l'homme et la relativité de Dieu. Dieu n'est pas, il devient. L'homme



60 BIBLIOGRAPHIE

est « le lieu où Dieu se fait ». — Cet ouvrage fait partie de l'édition des Œuvres
complètes, entreprise dirigée par Mme Maria Scheler. Notons qu'une traduction
française du livre a paru aux Editions Montaigne (Aubier) en 1951. Elle est due
à M. Dupuy dont nous avons signalé ici même (1961, I, p. 104-106) les importants

travaux sur Scheler. René Schaerer.

Franz Schmidt : Logik der Syntax. Berlin-Ost, VEB, 1961. 3e édi¬
tion, 175 p.
L'auteur part de la distinction logique des jugements prédicatifs (qui

déterminent l'objet), relationnels (qui posent une relation externe aux objets)
et d'identité ; et il analyse des faits linguistiques élémentaires de ce point de vue,
en les comparant entre eux. Cela ne fait ni de la logique, ni de la linguistique,
mais une syncrèse très représentative d'un courant destiné à intégrer sous une
forme linguistique « continentale » les résultats obtenus par la logique assez
« insulaire » des anglo-saxons. — Il s'agit, semble-t-il, d'une thèse d'habilitation
en Allemagne de l'Est qui connaît un grand succès, ce dont on peut féliciter
l'auteur. — La difficulté provient de ce que la méthode choisie par l'auteur
est externe aux objets visés : M. Schmidt prend en effet la linguistique d'un
côté, et la logique de l'autre ; il ne confronte pas des méthodes, mais des résultats.
Son but est de réduire la syntaxe à la logique et de permettre l'unité de la
grammaire. Une telle réduction aboutirait cependant, à mes yeux, à une synthèse
très extérieure, trop systématique pour rendre compte de toute la complexité
historique des phénomènes étudiés. J.-Claude Piguet.

Albert Chapelle : L'ontologie phénoménologique de Heidegger. Un
commentaire de Sein und Zeit. Paris, Editions universitaires,
1962, xxxm + 267 p. « Encyclopédie universitaire ».

On sait que Sein und Zeit prenait originairement figure de « Tome I »,

qu'aucun « Tome II » n'a complété ; ce dernier aurait dû en effet, sous le titre
Zeit und Sein, développer une ontologie au sens propre, c'est-à-dire une théorie
de l'être. Sein und Zeit, sous sa forme effective, présente donc les prémisses
existentielles d'une ontologie supposée postérieure. Or l'auteur de ce commentaire,

qui a longuement vécu à Fribourg-en-Brisgau, et en contact fréquent
avec Heidegger, veut dégager « sans arbitraire » l'ontologie présente dans Sein
und Zeit ; il veut expliciter l'ontologie que cet ouvrage contient déjà implicitement.

— L'introduction de Sein und Zeit est ontologique : Heidegger y pose
la question de l'être, mais d'une manière qui engage toute une ontologie. Car

poser la question de l'être, pour Heidegger, ce n'est pas poser l'être, puis s'interroger

à son sujet ; ce n'est pas non plus poser un sujet qui interroge, et se

demander quelle sorte d'être il met ainsi en question. L'ontologie de Heidegger
ne vise pas l'être par une question qui porterait sur lui de l'extérieur, pas plus
qu'elle ne vise la conscience qui interroge. Sein und Zeit n'analyse donc pas plus
l'être que la conscience, mais le rapport de l'être à la conscience dans la question
elle-même ; son objet n'est pas ce sur quoi il y a question, ni ce qui questionne,
mais la question elle-même : Sein und Zeit pose la question de la question de
l'être. C'est pourquoi cet ouvrage n'est pas, dans son intention, une phénoménologie

(ni de l'être ni de la conscience), mais une ontologie (de type
phénoménologique) destinée à mesurer le rapport entre la conscience et l'être, en

rapportant ce rapport à la question de l'être que pose la conscience. — Ceci posé,



BIBLIOGRAPHIE 6l

le point difficile est néanmoins de savoir dans quelle mesure les analyses des
existentiaux, dont le tour phénoménologique et descriptif est évident, ont une
incidence directe sur ce projet ontologique fondamental. En d'autres termes, si
les analyses existentiales de Heidegger ont un tour « transcendantal » indiscutable,

il s'agit de savoir comment Heidegger passe du transcendantal à

l'ontologique, de la conscience comme Dasein à l'être du Dasein. — M. Chapelle, à
cet égard, présente la solution suivante, qu'il développe longuement dans des
reprises et des retours continuels. U y a trois groupes, dit-il en substance,
d'existentiaux. Le premier (qu'on peut étiqueter par le terme de Sorge)
comprend des existentiaux dont la structure reproduit la structure fondamentale
de la question sur l'être ; ainsi le « projet » de la conscience T est une ouverture
aux possibles structurée comme l'est la question de l'être, « projet des possibles
ontologiques » (p. 89) ; de même la « pré-sence » de la conscience apparaît
comme « structurellement identique au déploiement de la question de l'être
(p. 91). — Le second groupe d'existentiaux présente une valeur ontologique qui
n'est plus celle que définit une analogie structurale, mais une structure d'identité

: groupés sous l'étiquette « être-pour-la-mort », ils se confondent effectivement

avec la question de l'être. — Enfin, les existentiaux relevant de la
temporalité incarnent la conscience dans une histoire qui est, concrètement, cette
question de l'être. — L'analytique du Dasein est donc, au triple niveau de la
structure formelle, de l'identité effective et de l'incarnation concrète dans
l'histoire, la question de l'être elle-même. Sein und Zeit se définit ainsi comme
l'élaboration concrète de la question sur le sens de l'être (p. 217), et, à la fin,
il renvoie à son début dans un cercle où le commencement est devenu fin et la
fin commencement. L'absence du tome II (Zeit und Sein) inscrit donc dans la
phénoménalité de l'œuvre cette reprise sans cesse renouvelée delà question de
l'être dans un cercle qui se referme sans cesse sur lui-même. — Cet ouvrage
de M. Chapelle constitue un excellent commentaire ; on pourrait lui reprocher
d'être trop touffu, et de ne tenir aucun compte des œuvres postérieures de

Heidegger. J.-Claude Piguet.

Mikel Dufrenne : Le Poétique. Paris, Presses universitaires de
France, 1963, 194 p.
Cet ouvrage reprend les thèses fondamentales que l'auteur avait développées

dans sa Phénoménologie de l'expérience esthétique et surtout dans sa Notion
d'apriori en les exemplifiant sur la poésie ; d'où une densité de la pensée jointe
à une force convaincante. Cet ouvrage isole tout d'abord la catégorie esthétique

du poétique — qui est un « transcendantal », c'est-à-dire, dans le langage
de l'auteur, un « apriori ». A mi-chemin de l'intellectuel et de l'affectif, l'apriori
est sentiment et, ce qui revient au même, image ; car tout sentiment poétique est

image verbale. Or le « poétique » est ancré dans ce que l'auteur appelle Nature,
fond métaphysique sur lequel se profile toute poésie. L'intention de l'auteur
est ainsi de revaloriser la dimension métaphysique de l'art en général, avec
l'esthétique romantique allemande (avec Schelling en particulier), et contre

1 S'il fallait à tout prix traduire le mot de Dasein, j'opterais pour le français
conscience, au vu de ce que nous dit M. Chapelle lui-même, dans la note de la
p. 119 : car, dans Sein und Zeit, l'allemand Bewusstsein ne figure pas, et Gewissen,

selon l'usage, peut fort bien être traduit par « conscience morale », malgré la
lourdeur toute relative qui en résulte.



62 BIBLIOGRAPHIE

Topposition traditionnelle en France des esthétiques psychologiques et formalistes.

— L'auteur commence par préciser le lieu de la poésie ; ce n'est pas
l'écriture : la poésie ne réside pas dans les signes écrits, ni même dans les artifices
typographiques auxquels nous ont habitués Apolinaire ou Mallarmé. Mais le
lieu de la poésie n'est pas exactement non plus la seule parole ; le poème récité
n'est pas poème parce qu'il est récité, mais parce qu'il est langage (ou langue ;

ces termes sont synonymes ici). La parole ne fait qu'animer une poésie qui est
langage. — Or tout langage présente deux aspects : de signification et d'expression

(l'auteur reprend ici des acquis traditionnels en phénoménologie). Dans les

langages de type scientifique, qui sont un affaiblissement du langage comme tel,
l'exigence de rationalité pure « récuse l'expressivité du signe » (p. 35) ; la poésie
en revanche porte « au maximum le potentiel expressif » du langage (p. 40). Ce

potentiel expressif ne doit cependant pas être compris comme une adjonction
plus ou moins heureuse faite à un contenu sémantique déterminé ; la musicalité
ne s'ajoute pas à la langue pour en faire de la poésie ; car l'harmonie musicale
est toujours fonction du contenu sémantique. — Ces points préliminaires posés,
l'enquête rebondit : de quoi nous parle la poésie Non pas de sujets au pluriel,
encore moins des divers « états d'âme » du poète plus ou moins inspiré, mais du
monde. Le monde est l'objet propre du poète : que ce monde soit le monde
comme tel, ou encore la poésie comme monde, ou le monde même du seul
poète. Or le monde poétique est toujours notre monde ; il doit donc y avoir un
fondement du poétique qui coïncide avec le fondement du monde. Le transcendantal,

en poésie, recouvre l'ontologique, dans la nature. « Ne faut-il pas définir
le poétique par l'être-poétique de la Nature » demande l'auteur (p. 137). —
La nature apparaît donc comme le dieu caché de toute poésie. La nature,
c'est-à-dire le sentiment de la nature (et non de ses apparitions), « ce sentiment
de plénitude et de nécessité de l'Etre dans son apparaître » (p. 117). Natura sive
Deus : la Nature est Dieu, mais il y a deux sortes de dieux : le dieu transcendant,
« horloger de la grande horloge » ; et, comme dirait Ansermet, le Dieu présent
au cœur de l'homme : le fond — ou, si Ton veut, la conscience du sacré (p. 147).
La Nature, c'est donc toujours la natura naturans (et c'est le poète qui en fait
une natura naturata). La Nature unit ainsi le fondement et le fond, l'essence et
l'existence ; elle n'est pas pensée, mais source de pensée ; elle n'est pas poésie,
mais source de poésie. La Nature, dit encore l'auteur, c'est la réalité du réel. —
D'où les conclusions : la poésie est le premier langage, car c'est le langage de la
Nature — plus exactement : le langage « qui fait apparaître la Nature comme
langue». Toute poésie est donc mythologie (p. 169). Deuxièmement, «c'est la
Nature qui est premièrement et fondamentalement poétique : poésie qui inspire
toute poésie » (p. 171). Ou, en d'autres termes, « c'est toujours la Nature que la
poésie aide à s'exprimer » (p. 178). — On voit où débouche cet ouvrage : vers
une conjonction de l'esthétique et de la philosophie de la nature. Thèse classique,
peut-être, mais que l'esthétique française contemporaine renouvelle complètement.

J.-Claude Piguet.

Martin Heidegger : Die Frage nach dem Ding. Tübingen, Max
Niemeyer, 1962, 189 p.

Le sous-titre : Zu Kants Lehre von den transzendentalen Grundsätzen précise
heureusement le contenu de cet ouvrage : il s'agit en fait d'un cours consacré
à Kant (hiver 1935-1936). — Le point le plus intéressant réside dans l'introduction

; Heidegger en effet, fidèle à sa méthode « linguistique », part de l'analyse



BIBLIOGRAPHIE 63

du mot Ding pris dans son acception la plus banale. La « chose », c'est en effet
tout d'abord ce qui est là, devant moi, comme un objet manipulable ; mais c'est
aussi « ce qui se passe », de manière plus générale, dans le monde, dans une
machine, dans une histoire ; et c'est enfin « quelque chose », et non rien. Or, à
chaque fois, la science est à même d'apporter une réponse à la question :

« Qu'est-ce qu'une chose » Car la science définit l'objet, démonte la machine et
indique le comment de chaque chose. C'est ainsi que Eddington (que cite
Heidegger) distingue fort bien deux tables, celle tout d'abord sur laquelle
j'écris (la table du sens commun, compacte, massive, lourde, inerte), et la table
du physicien atomiste, qui est faite non plus de bois, mais d'espace vide et de

charges électriques. Où est la vraie table, demande Heidegger — La table du
philosophe n'est ni l'une ni l'autre de ces deux tables. Car le philosophe ne
demande pas ce qu'est une table, mais ce qu'est une chose ; il ne s'intéresse pas
à telle ou telle chose, mais à la chose qu'est n'importe quelle chose. Il vise
l'essence de toute chose, la « choséité » (Dingheit). Or la choséité n'est pas une
chose parmi les autres ; les choses, en effet, sont dans le temps et dans l'espace ;

elles sont singulières et précédées d'un adjectif démonstratif. La choséité en
revanche se laisse définir comme le substrat des qualités de l'objet (et c'est une
définition qui surprend : on attendait autre chose de Heidegger, quoique le
lecteur sente bien que cette définition est provisoire). Ce substrat a été senti au
cours de l'histoire comme le lieu où se joue la liaison interne et profonde de la
notion de chose, du dire de la chose (des énoncés à son sujet) et de la vérité
inhérente à chaque chose. Le problème central de l'ouvrage s'annonce alors
comme la recherche du fondement (possible) permettant de définir la chose en
même temps que les énoncés portant sur elle et la vérité qui est sienne. Poser
la question : « Qu'est-ce qu'une chose », c'est alors poser une question qui
n'a de sens que selon l'histoire ; car la manière de poser cette question a varié
selon l'histoire, et c'est cette manière qui fait le sens de la question. —
L'interprétation de Kant qui suit présente deux traits caractéristiques : tout d'abord
elle rapproche continuellement les concepts kantiens de leur usage grec, pour
montrer la pérennité des grandes questions métaphysiques, qu'un vocabulaire
calqué sur les usages de la science tend à déformer sans cesse. Deuxièmement,
Heidegger insiste sur la nouveauté radicale de la science moderne, et sur
l'importance des principes mécaniques de Newton, pour comprendre la manière
nouvelle dont Kant répond à des questions éternelles. L'historique, chez
Heidegger, conjugue donc étroitement le temporel et l'intemporel. — Pour le
reste, le lecteur pourra être déçu : mais c'est d'un cours d'introduction à Kant
qu'il s'agit ; sa publication a été imposée à l'auteur par la mise en circulation
illicite de ce cours sous forme de notes défectueuses. J.-Claude Piguet.

Alexandre Koyré : Du monde clos à l'univers infini. Paris, P.U.F.,
1962, 279 p. Traduit de l'anglais par Mme Raïssa Tarr.

Comment le monde géocentrique des Grecs et le monde anthropocentrique
du Moyen Age firent-ils place à l'univers « décentré » des modernes, à ce monde
infini qui obéit partout aux mêmes lois et « ne clame plus la gloire de l'Eternel

» Comment l'homme, prenant conscience de sa subjectivité essentielle,
perdit-il sa place dans ce monde ou, plus exactement, perdit-il ce monde lui-
même Le drame débuta le jour où Nicolas de Cues rejeta la vision hiérarchisée

du cosmos au profit d'un univers conçu comme instable, indéterminé et



64 BIBLIOGRAPHIE

corrompu, et où Copernic, moins novateur mais plus efficace, répandit « le
scepticisme et l'ahurissement » par sa fameuse révolution. Mais c'est Giordano Bruno
qui, le premier, conçut le schéma de la cosmologie infinitiste qui nous domine
encore aujourd'hui. La place sera libre, dès lors, pour le ciel muet et terrifiant
du « libertin » de Pascal. — Mais on ne peut fonder aucune science expérimentale
sur l'infini métaphysique. Les prodigieuses découvertes de Kepler et de Galilée
permettront à Descartes de formuler clairement les principes de la nouvelle
cosmologie mathématique. Hélas, Descartes se laissera entraîner trop loin en
identifiant la matière avec l'espace. Et la réaction ne se fera pas attendre. A la
suite du platonicien Henry More, on verra Malebranche et Spinoza rapporter
l'espace à Dieu lui-même et Joseph Raphson identifier l'extension à la Perfection

divine, la matière étant, de ce fait, rejetée dans le domaine du créé. —
C'est alors qu'intervient Newton et que s'ouvre une impressionnante controverse

entre le Dr Clarke et Leibniz. Ce qui se dégage, sous les malentendus et
les distorsions propres à ce genre de débat, c'est une opposition fondamentale :

le Dieu de Newton a créé le monde à sa guise et continue d'agir librement sur
lui ; c'est le Dieu des six premiers jours, le « Dieu de la semaine » ; il relance
périodiquement le mouvement de son horloge, laquelle finirait par s'arrêter
sans lui. Le Dieu de Leibniz, c'est le « Dieu du sabbat », qui admire et conserve
l'horloge sans plus y toucher ; n'est-elle pas la meilleure possible — L'avenir
devait donner la victoire à Newton, mais une victoire à la Pyrrhus, qui sera
payée d'un prix désastreux. Car la force d'attraction, que les newtoniens
faisaient sortir de Dieu lui-même, lui sera progressivement enlevée et attribuée à
la matière. L'espace et le temps perdront leur caractère d'attributs divins, et le
monde, conçu comme infini, donc incréé, pourra se passer des services d'un
Créateur. Le Dieu agissant de Newton ne sera plus qu'un « Dieu fainéant », une
hypothèse dont Laplace fera l'économie dans son Système du Monde. — Une
étude aussi riche d'enseignements ne saurait laisser en repos l'esprit du
philosophe. On y voit la science suivre son chemin, de découverte en découverte, et la
métaphysique répondre à ce progrès linéaire par une incessante reprise de
positions alternées : fini-infini-fini... En quoi consiste alors le progrès de la
métaphysique demanderons-nous. Sans doute dans une épuration des concepts
qu'elle utilise. Mais, si la vision moderne est plus lucide que celle du passé, elle
n'en recueille pas moins le grand héritage d'une tradition millénaire. D'où le

danger des métaphysiques révolutionnaires ou novatrices, qui prétendent
s'adapter aux conditions inédites créées par la science, comme si la situation de
l'homme dans l'espace et le temps, face à la mort, au destin et à Dieu, n'était
pas toujours ce qu'elle est. La métaphysique n'a jamais rien inventé : elle
retrouve ; c'est sa manière d'être actuelle. Elle est une sagesse. Comparez la
vision du monde que s'étaient formée les auteurs des Psaumes, de l'Ecclesiaste
ou de Job avec celle d'un savant matérialiste du siècle dernier, vous verrez que
la plus moderne et, scientifiquement, la plus légitime, c'est la première. La
seconde a déjà vieilli. — Qu'est-ce à dire, sinon que le beau livre de M. Koyré,
qui se limite à l'information historique, devrait figurer dans la bibliothèque de

tout étudiant en philosophie ou en théologie. Ils y apprendraient, d'une part la
relativité des doctrines, d'autre part la permanence des expériences fondamentales.

Ajoutons que l'ouvrage est éclairé de citations nombreuses et fort
heureusement choisies. René Schaerer.

Imprimerie La Concorde, Lausanne



Ont collaboré à ce numéro :

Mme et MM. les professeurs Charles Masson, Blonay s/Vevey ;

Marcel Raymond, av. Gaspard-Vallette 7,
Genève ;

Jean-Pierre Leyvraz, av. Jules-Crosnier 4,
Genève ;

Jean-Pierre Rey, ch. de Rovéréaz, Lausanne ;

Antoinette Virieux-Reymond, av. des Cerisiers 31,
Pully-Lausanne.


	Bibliographie

