
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 6

Artikel: Point de vue sur le concile du Vatican II

Autor: Roux, Hébert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POINT DE VUE

SUR LE CONCILE DU VATICAN II

On me demande de « préciser les dominantes d'une position
réformée » devant l'événement que constitue le Concile du Vatican II
et plus particulièrement devant les perspectives œcuméniques qu'il
comporte.

La tâche est difficile, d'abord parce que le Concile est loin d'avoir
achevé son œuvre ; ensuite parce que la place que tiennent dans
ses travaux les préoccupations œcuméniques et leurs incidences, à la
fois intérieures et extérieures à l'Eglise romaine, demeurent encore à
l'heure actuelle choses délicates à apprécier et à définir. Mais surtout,
disons-le sans ambages, il conviendrait au préalable de bien s'entendre
sur ce que l'on tient comme « position réformée », étant donné la
diversité souvent discordante des réactions du protestantisme devant
l'événement conciliaire. Il ne saurait être question d'en faire l'inventaire,

mais on peut avancer sans trop de chances d'erreur que ces
réactions, quelles que soient leurs motivations, s'étendent d'une
indifférence voire d'un scepticisme total à une espérance souvent
superficielle et naïve. Nous ne chercherons pas à nous situer dans un
juste milieu, comme pour éviter le double reproche souvent entendu
d'optimisme ou de pessimisme ; nous voudrions simplement, sans
prétendre soutenir une thèse, conserver à nos remarques un caractère

relatif et provisoire, que suppose nécessairement l'analyse d'un
événement en cours, en soulignant au passage les points qui nous
paraissent s'offrir à l'attention et à la réflexion théologique des

Eglises de la Réforme. Il appartiendra au lecteur de juger si, ce faisant,
nous avons su garder une position authentiquement réformée.

Il se pourrait bien d'ailleurs que notre refus de définir au départ
une « position », à partir de laquelle nous porterions des jugements
sur le Concile, fût la seule position légitime, précisément du point
de vue de la doctrine et de l'attitude réformées. Ce refus n'est-il
pas en effet commandé par le primat de la Parole de Dieu elle-
même, comprise non seulement dans son sens théologique comme



POINT DE VUE SUR LE CONCILE DU VATICAN II 349

autorité dogmatique et critère de toute vérité de foi, mais encore dans
le sens de son actuelle efficacité et de sa liberté souveraine comme
puissance de régénération et de résurrection de toute institution
d'Eglise, même défigurée par le péché de l'homme Si nous affirmons
notre foi en la Parole de Dieu, c'est que nous croyons en sa propre
puissance réformatrice lorsqu'elle est entendue dans l'Ecriture Sainte
sous la conduite de l'Esprit Saint ; nous renonçons par là même à

faire du primat de la Parole de Dieu un « principe » dont les Eglises
de la Réforme auraient le monopole et nous possédons par là même le
critère par excellence de toute réforme, un critère objectif et vraiment
universel qui ne laisse en rien préjuger de ses applications ou des
limites qu'on pourrait lui assigner.

A partir de là, le Concile romain, avec toute sa problématique,
peut et doit être abordé par celui qui se réclame du primat de la
Parole de Dieu, sans autre arrière-pensée que celle d'une attention précise

à toute possibilité d'action imprévisible et souveraine de sa libre
grâce. Le Concile devient alors pour l'observateur, au-delà de toute
impossibilité humaine et de toute logique interne de l'institution,
précisément un événement possible dans une institution qui apparemment

le rend impossible.

i. Le Concile comme événement dans l'institution romaine

Si l'on peut juger des Conciles antérieurs avec le recul du temps
et en faire l'histoire à l'aide des documents et des témoignages, il n'en
va pas de même pour celui du Vatican II, dont nous sommes les

contemporains. Pour longtemps encore sans doute, il faudra se

contenter à son sujet d'observations et de témoignages partiels et
provisoires, qui serviront peut-être un jour à en écrire l'histoire.
Mais le privilège du témoin contemporain de l'événement est sans
doute de le vivre dans sa réalité et sa complexité vivantes. Alors
même qu'il se présente en continuité historique avec tous les autres
Conciles, celui-ci porte en lui-même quantité de possibilités, de
tensions et de signes caractéristiques qui, même diversement interprétés,

permettent d'en apercevoir sur le moment des aspects en quelque
sorte « existentiels », que l'historien plus tard aura quelque peine à

reconstituer. Ce qui aujourd'hui apparaît en pleine lumière ou décisif
deviendra obscur ou secondaire, de même que certains facteurs qui
échappent aux contemporains seront connus de l'histoire.

C'est en tenant compte de cette perspective qu'il vaut la peine de
s'arrêter à ce qui, dans ce Concile, apparaît à l'heure actuelle comme
événement sans précédent.



350 HÉBERT ROUX

a) C'est le premier Concile convoqué à l'initiative d'un pape depuis
la promulgation du dogme de l'infaillibilité pontificale. Une fausse

interprétation de ce dogme laissait croire qu'il conférait au pape un
« pouvoir » le dispensant désormais de l'appui d'un Concile. A cet
égard, les mobiles auxquels le pape Jean XXIII a cédé sont difficiles
à évaluer. Il est probable qu'il restera seul devant l'histoire responsable

de cette initiative, même si elle était inspirée par une profonde
intuition de l'attente et des besoins de son époque. La surprise et la
résistance même que l'idée seule en rencontra au départ, le scepticisme

ou l'appréhension qu'elle suscita dans beaucoup de milieux
catholiques, n'ont d'égal que l'enthousiasme qu'elle souleva par la
suite. C'est à cet enthousiasme que l'on doit sans doute l'impression

d'optimisme que laissa la première session et le style que lui
imprima avec chaleur et jeunesse de cœur ce pape pourtant près
de sa fin. Le choc psychologique et spirituel de la personnalité de

Jean XXIII a certainement joué un rôle prépondérant en amorçant
un mouvement de transition, voire une sorte de mutation que l'on
n'osait imaginer au sein de l'Eglise catholique elle-même. C'est à lui
que revient en particulier le mérite et la responsabilité d'avoir donné,
de façon conjointe, au Concile la double consigne du renouveau
interne de l'Eglise catholique et de la recherche de l'unité des
chrétiens.

b) Il faut retenir en second lieu que ce Concile est encore le
premier qui réalise une aussi large participation de l'épiscopat romain.
En tant qu'assemblée, il offre une image très complète de la catholicité

romaine dans sa diversité ethnique et géographique tout autant
que spirituelle et théologique. Comme tel, il constitue aussi, pour les

participants eux-mêmes, une expérience sans précédent. L'événement

conciliaire, en tant qu'expérience vécue par des hommes, à

travers eux et entre eux, offre un vaste champ de possibilités
imprévisibles, la principale étant peut-être que l'épiscopat, ordinairement
exercé dans la dispersion et réduit souvent, comme principe de
gouvernement, à une notion assez abstraite ou rétrécie, prend soudain

corps et figure et s'incarne en une assemblée prenant conscience
de son autorité, en même temps que de sa responsabilité pastorale
et doctrinale commune. Même si l'on rejette, comme l'a fait la Réforme
au XVIe siècle, la légitimité de l'épiscopat monarchique selon la
doctrine traditionnelle de la succession apostolique romaine, on ne
saurait contester au plan de l'expérience la signification spirituelle
d'une assemblée, réunie au nom de Jésus-Christ, et invoquant chaque
jour l'assistance du Saint-Esprit. En se réunissant en Concile, sans

que rien parût l'y contraindre, l'Eglise romaine s'est en quelque
sorte embarquée dans une aventure spirituelle (catastrophique pour



POINT DE VUE SUR LE CONCILE DU VATICAN II 35I

les uns, exaltante pour les autres) ; elle a pris un risque, celui de se

voir peut-être, comme Pierre lui-même, conduite un jour où elle ne
voulait pas aller

Deux exemples de ce caractère imprévisible du Concile sont
fournis dès la première session. Le premier est la façon dont l'Assemblée

conciliaire traduisit d'abord son indépendance à l'égard de
l'administration de la Curie romaine en modifiant la procédure de
nomination des Commissions, et surtout en refusant après débat de
prendre en considération les schémas rédigés par la Commission
théologique préparatoire et qui furent renvoyés pour refonte ou révision
soit à la Commission conciliaire, soit à la Commission ad hoc où
siègent des représentants du Secrétariat pour l'union des chrétiens.
Ce fut le cas pour le De fontibus revelationis, le De Ecclesia et le De
beata virgine Maria et enfin le De Unitate Ecclesiae. Le deuxième
exemple est constitué par l'importance prise dès le début du Concile

par le Secrétariat pour l'union des chrétiens, élevé au rang de
Commission conciliaire, et les répercussions de la présence du groupe des
observateurs. Nul ne prévoyait au départ que les choses se passeraient
ainsi ni que l'ouverture œcuménique annoncée prendrait de façon
si concrète une allure de dialogue et de recherche dans des voies
nouvelles.

Dans l'un comme dans l'autre cas, il semble bien que l'événement
ait dépassé les attentes et que la chose ait été ressentie à Rome comme
une authentique manifestation de l'Esprit Saint.

c) Un troisième aspect caractérise encore ce Concile : c'est le
changement notable d'attitude, sinon encore de doctrine, qu'il
manifeste à l'égard des « frères séparés » et de la façon de comprendre
le retour à l'unité.

Il n'y a aucun doute que, sur ce point — et ce n'est pas le seul —
l'existence du mouvement œcuménique et le travail accompli par le
Conseil œcuménique des Eglises depuis un quart de siècle, ont exercé

sur la préparation, la convocation et les travaux du Concile une
très réelle influence. Si l'on observe l'évolution suivie au sein du
catholicisme depuis l'encyclique Mortalium animos de 1928, jusqu'à
la création du Secrétariat pour l'Unité, coïncidant avec l'annonce
du Concile, l'envoi d'observateurs à New-Delhi et à Rome, on est
dans l'obligation de reconnaître qu'un nouveau climat est en train
de s'instaurer dans l'histoire des relations de l'Eglise romaine avec
les autres grandes confessions chrétiennes. On peut naturellement
interpréter ce changement dans des sens très différents : on peut
n'y voir par exemple qu'une entreprise spectaculaire pour tenter
de reconquérir une sorte de leadership dans une chrétienté défaite
et minoritaire ; on peut estimer que l'Eglise romaine entend sortir



352 HÉBERT ROUX

de sa solitude pour mieux opérer une habile et pacifique absorption
des communautés dissidentes ; on peut y voir encore le fruit ou les
incidences au niveau de la hiérarchie d'une patiente et parfois
douloureuse recherche théologique entreprise par les pionniers de
l'œcuménisme catholique, ou une attention plus sérieuse à l'égard des

problèmes humains que pose l'existence hors de Rome de vastes
fractions du peuple chrétien. Mais, quelles que soient les
explications que l'on donne, on ne saurait nier le fait que l'on assiste
aujourd'hui à la naissance d'un mouvement œcuménique au sein
même de l'Eglise romaine qui cherche à en définir les principes et à

en mesurer les incidences sur sa propre ecclésiologie ; car ce fait
coïncide précisément dans ce Concile avec une réflexion en profondeur
sur la doctrine de l'Eglise.

Or il est indéniable, à cause même de la grande nouveauté d'une
réflexion sur un pareil sujet pour la plupart des Pères du Concile, que
l'on voit se dessiner des lignes de recherche assez diverses et même
divergentes quant à la doctrine de l'unité elle-même.

Il importe ici de distinguer entre le cheminement du mouvement
œcuménique et sa prise de conscience dans le Concile et la recherche
entreprise depuis une génération par les théologiens catholiques,
recherche à laquelle des hommes comme le R. P. Congar ont voué
leurs forces et leur vie. Que l'œcuménisme catholique, né de la vocation

de certains hommes considérés comme des précurseurs l, ait
joué un rôle essentiel dans la prise de conscience œcuménique du
Concile, on ne peut l'ignorer. Mais ce qui nous importe avant tout,
c'est de discerner dans le Concile lui-même les marques et les orientations

de cette ouverture œcuménique.
A l'heure actuelle le traité De Oecumenismo, pris en considération

dans ses trois premiers chapitres, subit une nouvelle rédaction
tenant compte des nombreux amendements proposés lors de la
deuxième session et par la suite. Il est donc trop tôt pour en faire une
analyse sérieuse. Mais certains signes, disons aussi certains actes

conciliaires, témoignent déjà d'une évolution certaine.

i. Il y a d'abord la substitution à l'expression habituelle de
« frères séparés » de celle de « frères en Christ » ou « baptisés dans le
Christ ». Cela suppose que, dans les années à venir, l'ecclésiologie
romaine devra préciser et approfondir sa réflexion sur le baptême

1 Voir sur les origines de l'œcuménisme catholique et ses combats, l'émouvant

et sobre témoignage que constitue la préface de Chrétiens en Dialogue du
R. P. Congar, « Unam Sanctam », n° 50. Texte publié dans les Informations
Catholiques Internationales, n° 217 (ier juin 1964).



POINT DE VUE SUR LE CONCILE DU VATICAN II 353

et le « membre d'Eglise » » et la relation entre l'Eglise, corps du
Christ et peuple de Dieu, et l'institution visible.

2. Le débat essentiel a nettement tendance à se déplacer. Il porte
moins sur la façon d'interpréter la doctrine traditionnelle du « retour »

vers Rome considérée comme centre immobile de l'unité, que sur la
manière dont Rome doit considérer les Eglises orientales d'une part,
les communautés chrétiennes issues de la Réforme d'autre part.

Ces dernières seront-elles ou non reconnues comme des « églises »

Elles ne le sont évidemment pas du point de vue doctrinal et canonique
Mais peut-on nier leur caractère « ecclésial » et méconnaître le fait
que, selon l'optique de beaucoup d'évêques, elles apparaissent bien
comme des communautés rassemblées par la Parole de Dieu, administrant

le baptême et « jouissant des fruits de l'Esprit », certaines
même ayant conservé les éléments d'une vraie eucharistie et d'un
ministère episcopal.

Dès lors il s'agit pour les uns simplement de savoir comment
l'Eglise romaine parviendra à récupérer, réintégrer ou retrouver ces
valeurs de chrétienté parfois négligées ; mais pour les autres, il s'agit
d'abord de réfléchir sur ce que signifie l'existence de ce « pluralisme
chrétien ».

Il vaut la peine de citer ici l'important article de Mgr Blomjous,
évêque de Mwanza (Tanganyika), paru en janvier-février 1964
dans The Ecumenist et dont la deuxième partie a été traduite dans les

Informations Catholiques internationales du Ier avril 1964 :

« Comme catholiques, nous croyons que le Christ destine tous
les baptisés à vivre dans une unique Eglise fondée sur les Douze,
avec Pierre, et dans le passé nous imaginions couramment, ou
acceptions comme un idéal, que la poussée missionnaire de
l'Eglise se fera si forte parmi les chrétiens non catholiques qu'un
jour ils reviendront tous à nous. Pour des raisons pratiques, si
ce n'est pour des raisons théologiques plus profondes, c'en est
fini de ce rêve.

» Le pluralisme chrétien n'est pas un phénomène provisoire,
ni une maladie temporaire à guérir par une avalanche de conversions

ou une série de réunions réussies. Dans un monde pécheur,
il y aura toujours, contre la volonté de Dieu, des tensions et des
conflits. Les mouvements pour l'unité peuvent recevoir la
bénédiction de fruits heureux, mais après chaque union, de nouveaux
différends provoqueront d'autres divisions ; c'est la condition
de notre race déchue. Les chrétiens doivent certainement chercher
l'unité que le Christ veut pour son peuple et, comme catholiques,

1 Voir l'article du R. P. G. Baum dans The Ecumenist : « Who belongs to the
Church », Vol. 1 n° 4, avril-mai 1963.

23



354 HÉBERT ROUX

nous croyons que l'unité de foi, de liturgie et de communion
ecclésiastique est indéfectiblement présente dans l'Eglise catholique ;

et pourtant, il apparaît que la division des chrétiens sera notre
lot jusqu'à la fin des temps. Nous devons plutôt nous poser la
question : Qu'est-ce que Dieu essaie de nous dire à travers ces
divisions »

Un écho et un prolongement de cette nouvelle vision des choses se

retrouve dans maintes interventions épiscopales tant en France
qu'ailleurs. Dans la revue Lumière et Vie, le R. P. Beaupère en donne
une justification théologique intéressante. Commentant les paroles
du pape Paul VI dans son discours de Bethléem en janvier 1964, il
écrit :

« En réalité, dans le moment même où il professe qu'elle est
l'Eglise du Christ en plénitude, un catholique n'est pas obligé
d'en faire le centre. Pourquoi Parce qu'il lui faut rester attentif
au fait que le centre même de son Eglise n'est pas en elle mais en
Jésus-Christ et garder conscience de la tension nécessaire, dans le
catholicisme lui-même, entre le « pas encore » du Seigneur qui
vient et le « déjà », donné à la première venue du Christ ; maintenir
au sein du Corps du Christ l'orientation dynamique vers la
tête, l'élan vers les réalités eschatologiques du Royaume ; bref,
confesser le rôle du Saint-Esprit qui est le moteur secret et puissant

de ce dynamisme. » r

Cette ligne de recherche n'entend certainement pas renier ce qui
a toujours été la conception romaine de l'unité, inséparable du
primat du Siège de Pierre exprimant et garantissant la catholicité de

l'Eglise. Mais elle introduit, à l'intérieur même de cette conception,
un certain nombre d'éléments théologiques qui, au cours des siècles,
avaient été peu à peu évacués ou même totalement éliminés par le
statisme et l'immobilisme de l'institution juridique, s'identifiant avec
l'essence même et la nature de l'Eglise Corps du Christ, et mystère de
relation au Christ et à son Royaume. Autrement dit, on voit se

dessiner à l'heure actuelle un effort pour dégager la notion théologique
de catholicité de la notion juridique de catholicisme, figé dans sa
romanité.

Cette redécouverte par l'ecclésiologie catholique d'une dynamique
réellement christocentrique, d'une tension eschatologique, et, par
conséquent, de l'importance de la doctrine du Saint-Esprit, paraît
bien ouvrir les voies à un vrai dialogue théologique, aussi bien avec
l'orthodoxie orientale qu'avec les Eglises de la Réforme.

En matière œcuménique, l'enjeu véritable du Concile est donc
moins la définition qui sera donnée des « principes catholiques » de

1 Lumière et Vie, n° 67, « Le Saint-Esprit et le bercail ». R. P. Beaupère,
p. 58.



POINT DE VUE SUR LE CONCILE DU VATICAN II 355

l'œcuménisme que la façon dont le traité De Ecclesia sera finalement
rédigé et proposera à l'épiscopat tout entier et à la réflexion doctrinale
une vision nouvelle de l'Eglise catholique elle-même.

Bien entendu, c'est ici qu'il convient de ne pas commettre des

erreurs d'appréciation en cédant, du côté protestant, à je ne sais quel
« optimisme » qui fermerait les yeux à la réalité, telle qu'elle est
actuellement vécue par le Concile lui-même, selon sa propre dialectique

et ses diverses tensions internes.

Le Concile comme résistance de l'institution à l'événement

Ce serait en effet une bien grave erreur de ne considérer dans
le Concile que les tendances « ouvertes » ou « réformistes », et de
ne pas être attentif au fait que l'Eglise romaine porte en elle, et
tout spécialement au cours de sa réflexion toute récente sur l'œcuménisme,

son propre poids de traditions, un juridisme de fait et de
pensée en quelque sorte congénital, et donc de résistance interne.

Ce serait une erreur bien plus grande encore de s'imaginer,
comme le font naïvement trop de protestants, qu'une telle entreprise

de rénovation interne, de réflexion doctrinale et d'ouverture
œcuménique conduit nécessairement Rome à se vouloir autre que
romaine ; ce serait l'enfermer dans un dilemme qui ne saurait être le
sien. Rome en marche vers une conception plus évangélique et
apostolique de l'Eglise ne cesse pas pour autant de se vouloir
intégralement romaine, c'est-à-dire une société hiérarchisée sous l'autorité
du pape, successeur de Pierre et vicaire du Christ.

Le problème n'est donc pas de savoir si un jour Rome cessera
d'être Rome (cela est le secret de Dieu), mais bien de considérer ce qui
se passe à Rome comme destiné à promouvoir, en son sein et dans son
centre même, une façon nouvelle de penser er de vivre sa propre
existence d'Eglise romaine.

Dans un article commentant les premiers débats sur le schéma
De Ecclesia lors de la deuxième session, le R. P. G. Tavard écrivait
dans La Croix les lignes suivantes qui situent, à notre avis, de façon
très précise ce qu'il appelle lui-même « l'enjeu du Concile » :

« Le problème, c'est, après tant de siècles de développement
de la pensée, de la vie et de l'administration de l'Eglise dans une
direction légaliste, de « penser l'Eglise » d'une façon proprement
théologique...

» La différence fondamentale que révèle le débat sur l'Eglise
ne porte pas sur le célibat des diacres, sur le diaconat stable, sur
la sacramentalité de l'épiscopat ou même sur la collégialité. Bien



356 HÉBERT ROUX

plutôt, elle sépare ceux qui font effort pour envisager la structure
de l'Eglise en dehors des catégories canoniques et ceux qui ne le
font pas...

» ...Est-il encore possible de contempler la structure de l'Eglise
selon d'autres schemes que ceux de pouvoir de juridiction, d'autorité

Notre épiscopat, formé à la scolastique et au Droit canon
et rompu à l'exercice du pouvoir, peut-il, dans son ensemble, se
voir lui-même avec des yeux qui ne soient pas des yeux de juristes
S'il ne le peut pas, le Concile soulignera d'un trait plus accusé les
rapports de puissance qui unissent en séparant le Pape, les évêques,
les clercs et les laïcs ; en décrivant l'ordre episcopal du point de
vue de ses liens légaux à l'ordre primatial, à celui d'un sacerdoce
de second rang et à l'ordre du laïcat, il durcira les positions que
le premier Concile du Vatican avait laissées ouvertes. La théologie
des pouvoirs continuera l'envahissement déjà commencé pour
— selon une expression entendue — « la plus grande gloire de
l'épiscopat »...

»... Si, au contraire, les débats sur l'Eglise sont en vérité
la lente parturition d'une ecclésiologie théologique, christocentrique

et pastorale, le Concile permettra de voir l'Eglise et sa
hiérarchie dans leur réalité surnaturelle : l'Eglise comme communauté

des enfants de Dieu, à l'écoute de sa parole et participant
à la présence de son Christ : la hiérarchie, comme service les uns
des autres selon la justice et dans l'amour, pour la seule gloire de
Dieu.

» L'enjeu, c'est donc l'ecclésiologie de Vatican II : sera-t-elle
catholique ou simplement latine » x

Posé dans ces termes, le problème de l'ecclésiologie romaine
apparaît sous son véritable aspect, qui permet d'apprécier à sa juste
valeur à la fois ses chances de transformation et les résistances qu'elles
rencontrent.

Il est significatif que ce qu'on nomme « l'opposition » de la minorité

dans le Concile, celle, toujours la même, qui s'est révélée dès
la première session à propos du débat sur les « Sources de la Révélation

» et à propos de la collégialité au cours de la deuxième, se

présente toujours comme la gardienne du dépôt de la foi, tel qu'il a
été défini dans le passé, ou de l'ordre établi pour sauvegarder des
situations acquises. « Caveamus Caveamus » s'écriait parfois un
cardinal, représentatif de cette minorité. Mais il faut bien se rendre
compte qu'à l'appui de ces mises en garde revenait toujours, à côté
d'arguments d'opportunité ou de convenance, toute une argumentation

d'allure théologique, révélatrice de ces schemes de pensée, à la
fois scolastique et juridique, que dénonce le R. P. Tavard. Il s'agit
donc moins pour le Concile de voir triompher une tendance ou une

• Georges Tavard : « Point de vue sur le Concile », dans La Croix du
19 octobre 1963.



POINT DE VUE SUR LE CONCILE DU VATICAN II 357

école théologique sur une autre que d'aboutir à une véritable refonte
de la mentalité, la mentalité même de l'Eglise en son entier. Pour un
observateur superficiel, la tentation serait facile de vouloir définir la
tension interne du Concile selon des oppositions irréductibles l'une
à l'autre. Et de se demander alors où se trouve le vrai catholicisme
Celui des cardinaux de la Curie ou celui des évêques missionnaires
Celui du Saint-Office ou celui des RR. PP. de Lubac ou Congar
Celui de Pie XII ou celui de Jean XXIII ou de Paul VI On pourrait
allonger la liste de ces oppositions... En réalité, même si à l'intérieur de

l'Eglise romaine il s'agit bien de procéder à l'heure actuelle à un
réajustement théologique qui implique des options entre des
tendances différentes et conduit à certains abandons de méthode ou à
des réformes de structure, il serait certainement faux de vouloir
discerner je ne sais quelle « révision déchirante » aboutissant finalement

à un schisme. Tout se passe à l'intérieur de l'unité catholique,
que nul ne songe à mettre en question, car cela aboutirait à la négation

même de l'entreprise conciliaire. Cette volonté d'éviter le schisme
est sans doute la raison majeure qui pourrait assez bien expliquer
ce que l'on considère souvent comme un changement d'orientation
ou de climat, que l'on a pu observer dans le Concile, à la suite du
changement de pontificat.

Même si l'on tient compte de la différence indéniable des
tempéraments et des personnes, on peut penser que le pape Paul VI, tout en
recueillant l'héritage de son prédécesseur, et cela en pleine période
conciliaire, a pu être particulièrement attentif à ne pas laisser s'affirmer

à l'extrême la tension survenue, ni se creuser entre ces extrêmes
un irréparable fossé.

Il serait instructif de se livrer à ce sujet à une analyse des discours
et des actes du pape Paul VI depuis son accession au pontificat,
pour y découvrir ce mouvement de balancier qui tantôt encourage
hardiment le renouveau théologique et biblique en lui ouvrant des

voies, tantôt donne des gages à son arrière-garde et rassure les inquiets.
C'est ainsi par exemple que l'audience accordée aux observateurs
le 18 octobre 1963 marque un progrès très sensible sur celle de

Jean XXIII l'année précédente. Si l'on prend la peine de relire le
discours adressé ce jour-là en réponse à celui du professeur Skys-
gaard ', on doit reconnaître que, dans son fond comme dans sa forme,
il constitue, comparé à celui de son prédécesseur, l'amorce incontestable

d'un authentique dialogue. Ayant écouté son interlocuteur
(ce que n'avait pu faire, et pour cause, le précédent pape), il lui
répond dans des termes précis, en soulignant en particulier les conditions

de ce dialogue, dont la principale est de retrouver le langage

1 Voir Documentation catholique, n° 1411 (3 novembre 1963).



358 HÉBERT ROUX

d'une théologie « historique et concrète, prenant son centre dans
l'histoire du salut ». Sur ce point, comme en ce qui concerne la nécessité

du pardon réciproque, il reprend les termes de son discours
inaugural du 29 septembre dont la première partie est si fortement marquée

par un christocentrisme destiné à servir de critère à toute
l'œuvre conciliaire. Ajoutons que, non moins clairement, il dénonce les

équivoques ou les illusions de l'œcuménisme sentimental et affirme son
intention de ne pas « dissimuler les difficultés à une entente complète
et définitive ».

Mais d'autre part, c'est ce même Paul VI qui, se prêtant de façon
discutable aux manifestations spectaculaires de Jérusalem, prononce,
dans son discours de Bethléem, pourtant lui aussi marqué d'une
note très évangélique, la phrase douteuse sur « la porte du bercail
qui est ouverte », et affirme encore le 22 janvier, lors de la Semaine
de Prière pour l'Unité, que déjà les catholiques possèdent cette
unité « dans la sécurité de ce bercail », simplement parce qu'ils sont
catholiques et avec Pierre '. C'est, bien entendu, toute la conception
traditionnelle du retour des frères séparés qui se trouve ici réaffirmée.

Naturellement la réaction protestante sera de dénoncer la
contradiction, sinon la duplicité, de ce langage. Mais ne convient-il pas de
situer honnêtement ces paroles dans leur véritable contexte, qui est

précisément celui de l'actuelle recherche doctrinale sur l'Eglise et son
unité, telle qu'elle est engagée dans le Concile Et comment s'étonner
d'entendre, de la bouche d'un pape romain, des paroles de cette
nature quand on sait que la doctrine du retour correspondant à
l'immobilisme centraliste et au juridisme de l'ecclésiologie
traditionnelle, est justement en question dans le débat et n'a pas encore
trouvé dans l'actuelle recherche du Concile ses éléments de remplacement

Nous saisissons ici nettement, et sur un point décisif, que l'abandon
définitif de cette vision ancienne de l'unité ne pourra se produire
que dans la mesure où, grâce aux progrès de la théologie biblique
et à l'expérience prolongée du dialogue œcuménique, elle finira par
être remplacée par une vision nouvelle correspondant à un réel
approfondissement doctrinal de l'ecclésiologie romaine dans son
ensemble. Prétendre l'inverse, c'est-à-dire conditionner le dialogue
avec l'Eglise romaine par une sorte d'abandon préalable de sa vision
traditionnelle de l'unité, serait contraire non seulement à une saine
méthode de dialogue, qui accepte les interlocuteurs tels qu'ils sont,
mais risquerait encore de favoriser de simples concessions verbales ou
tactiques.

1 Voir Documentation catholique, n° 1417 (2 février 1964) et 1428 (15 février
1964).



POINT DE VUE SUR LE CONCILE DU VATICAN II 359

Ce que nous devons souhaiter en tant que chrétiens non romains,
ce n'est pas simplement qu'il ne soit plus « parlé » d'un retour au
bercail mais que l'Eglise catholique romaine, par un retour en
profondeur vers le centre et la tête de sa propre unité, le Christ, ne
puisse plus se penser elle-même comme le centre de l'unité pour les

autres, ceux qui en dehors d'elle confessent aussi Jésus-Christ comme
l'Unique Berger et se veulent aussi en marche vers l'unité de son
Royaume.

Il est évident que les quelques indications qui précèdent ne
sauraient prétendre épuiser, ni même aborder dans leur fond
l'ensemble des questions que l'ouverture d'un dialogue œcuménique
pose à l'Eglise romaine dans sa propre problématique. Il faudrait
évoquer aussi bien les thèmes théologiques introduits dans
l'ecclésiologie par le chapitre sur l'Eglise comme « Peuple de Dieu » que la
déclaration qui se prépare sur « La liberté religieuse » dans le
prolongement des principes posés par l'Encyclique « Pacem in Terris ».

Il faudrait également, à propos de la création récente du « Secrétariat

pour le dialogue avec les non-chrétiens » et les travaux préparatoires
du schéma 13 sur l'Eglise et le monde, se demander comment l'Eglise
catholique parviendra à écarter les dangers de l'universalisme et
même du syncrétisme qui guettent toute pensée œcuménique
insuffisamment attentive au caractère unique et exclusif de l'œuvre
universelle du salut par Jésus-Christ.

Ce sont là pour le temps à venir, et déjà maintenant, sujets de
réflexion et de dialogue pour toutes les confessions chrétiennes...

Nous terminerons par deux remarques, qui concernent plus
particulièrement la problématique du dialogue entre l'Eglise romaine et les

Eglises de la Réforme.

I. L'expérience même de ce dialogue conduit à reconnaître qu'il
n'est vraiment possible que dans la mesure même où, d'un côté
comme de l'autre, on prend au sérieux ce que nous avons appelé au
début de cet article le primat de la Parole de Dieu. Cela suppose qu'à
partir d'une théologie de la Révélation on ne néglige pas, mais que
l'on affronte au contraire le problème toujours ouvert entre nous
depuis des siècles, et qui demeure on le sait à l'ordre du jour du
Concile, celui des rapports de l'Ecriture et de la Tradition. C'est sans
doute une des chances actuelles du dialogue, que les progrès dans
les sciences bibliques élargissent le champ des recherches communes
et permettent aujourd'hui d'en approfondir et d'en renouveler les
données.



360 HÉBERT ROUX

2. Une véritable « position réformée » dans le dialogue œcuménique
devrait pouvoir situer hardiment celui-ci dans la perspective de la
vocation originelle et actuelle de la Réforme. Cela signifie que, si

nous voulons être fidèles à cette vocation, nous devons, face à un
catholicisme qui s'interroge et se laisse interroger, accepter nous aussi
de nous laisser interroger.

Les questions que nous croyons devoir poser à l'Eglise romaine
ne sauraient être entendues que dans la mesure où nous accepterons
de nous les poser à nous-mêmes avec la même rigueur. En nous
réclamant de l'Ecriture Sainte, nous nous engageons par là même à
dresser le bilan des questions qu'à travers elle la Parole même de notre
Seigneur ne cesse de poser à nos Eglises, à leur expression institutionnelle

et à leur témoignage apostolique comme à leur théologie. Et il ne
servirait à rien de reprocher à l'Eglise romaine la « sécurité » de ses

institutions, de ses dogmes et de ses lois, si nous nous complaisions
en nous-mêmes, satisfaits « d'avoir été » réformés ou jaloux de défendre
des biens « acquis ».

Hébert Roux
Observateur de l'Alliance réformée mondiale

au Concile Vatican II


	Point de vue sur le concile du Vatican II

