
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 5

Artikel: La pensée religieuse de Léon Brunschvicg

Autor: Deschoux, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PENSÉE RELIGIEUSE
DE LÉON BRUNSCHVICG

Il y a quelque paradoxe à traiter de la pensée religieuse de
Brunschvicg. « A tout ce qui, non seulement pour le croyant mais aussi

pour l'historien et le sociologue, caractérise une religion : la foi en
un Dieu personnel, un dogme, un culte, Brunschvicg se montre, en
effet, résolument hostile. » La remarque du P. Lenoble » pose bien
le problème. Le paradoxe existe, mais il doit être affronté. Il
serait de fâcheuse méthode de présumer à l'avance 1'« irréligion » de

Brunschvicg, quitte à tenir les textes qui contredisent cette
interprétation pour simple rhétorique d'embellissement. Il n'est même

pas possible de distinguer (comme il serait tentant de faire) entre
pensée religieuse et philosophie de la religion. La vie religieuse, dont
traite le dernier chapitre de l'Introduction à la vie de l'Esprit, c'est
la vie la plus haute de la conscience, nullement un aspect objectif de
la vie des consciences. De nombreux textes, d'ailleurs, attestent chez
Brunschvicg, la réalité d'une sensibilité religieuse. Et c'est seulement
à partir de cette sensibilité intellectuelle que se comprend l'exigence
du discernement religieux qui seul ouvre la voie à la vérité religieuse.

I. LA SENSIBILITÉ RELIGIEUSE

Le terme « sensibilité » étonne, peut-être, s'agissant d'un philosophe

qui faisait fermement profession de rationalisme et de spiritualisme.

Mais il est admissible, si avec Brunschvicg l'on refuse la
traditionnelle séparation des « facultés » de l'esprit, et si l'on tient l'amour
pour indissociable en sa plénitude, de l'élan de l'intelligence. En
l'espèce, d'ailleurs, il n'est pas possible de parler autrement. Dès
« l'âge de raison », en effet, le petit Brunschvicg se sentit « choqué
de constater que la religion, affaire de pensée, fut devenue affaire de
rites, pour la plupart culinaires » 2. Tout jeune agrégé de philosophie,
il écrit à Elie Halévy : « Depuis Jeudi, je suis plongé dans ce que

1 Revue de métaphysique et de morale, 1945, p. 64.
3 Je doi3 à Mme Weill-Brunschvicg de m'avoir signalé ce point.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE LÉON BRUNSCHVICG 295

j'ai pu trouver de textes de Fénelon et de Bossuet sur le Quiétisme,
et je lis avec ravissement. Mais peut-être y a-t-il là un penchant
individuel auquel ton protestantisme latent résisterait » (le io janvier
1892). Ou encore : « Je lis la vie du Bouddha avec bonheur, et comme
je pense aussi à Port-Royal, je suis ravi, et ma scolastique se teint
de religiosité » (janvier 1894) ». Dix ans plus tard, traitant devant la
Société française de philosophie de La notion de liberté morale, il prend
pour exemples d'abord Lamproclès, fils de Socrate2, et ensuite
Angélique Arnaud, sous le coup de sa conversion « alors même qu'elle
se dénie à elle-même la liberté pour s'apparaître comme un instrument

de la Grâce divine » 3. En 1939 enfin, dans l'ouvrage qu'il
consacre spécialement au problème, La raison et la religion, Brunschvicg
évoque « un grand moment de l'histoire » qu'il rapporte à Plotin :

« Celui où la mythologie des intermédiaires, qui est prédominante
encore chez Philon, cesse de faire obstacle », où donc, parlant de
l'âme et de Dieu, les Ennéades disent : « Plus rien entre elle et lui ;

ils ne sont plus deux, mais les deux ne font qu'un ; plus de distinction
tant qu'il est là. » 4

Ce qui n'est pas moins significatif, c'est la prédilection de Brunschvicg

pour Pascal, à tous égards pourtant son antipode spirituel. Le
simple énoncé des dates de parution d'études spécialement consacrées
à Pascal (pour ne rien dire des études intégrées aux grandes œuvres
de synthèse historique et philosophique) dispensera de plus amples
commentaires : 1897, Pensées et Opuscules ; 1904-1914, Œuvres de

Biaise Pascal ; 1924, Le génie de Pascal ; 1932, Pascal ; 1944,
Descartes et Pascal, lecteurs de Montaigne... On peut dire, sans exagération,

que Brunschvicg n'a cessé de méditer Pascal. Si l'on ajoute de
même que le problème religieux fut constamment présent à sa pensée,
depuis la thèse sur La modalité du jugement (1897) jusqu'à Héritage
de mots, héritage d'idées (achevé en novembre 1943, deux mois avant
la mort du philosophe), on doit reconnaître avec Maurice Blondel s

que Brunschvicg n'était ni irréligieux, ni areligieux ; on peut affirmer
qu'il fut — dans la plénitude du terme — une conscience religieuse.

IL LE DISCERNEMENT RELIGIEUX

Sensible au problème religieux, le philosophe, qui se définit à ses

propres yeux par la recherche inconditionnelle de la vérité, s'interroge
inévitablement sur le sens vrai de la religion. D'emblée s'impose à lui

1 Lettres publiées dans la Revue internationale de philosophie, janvier 1951.
2 Cf. Xénophon : Entretiens mémorables, II, 2.
3 Ecrits philosophiques, II, p. 169.
4 Ennéades, IV, VII, 34 ; La raison et la religion, p. 108.
5 Revue de métaphysique et de morale, 1945, p. 15.



296 MARCEL DESCHOUX

la distinction entre « la religion conçue comme fonction suprême de
la vie spirituelle et les religions données dans l'histoire en tant
qu'institutions sociales » ». Et l'option qu'il est amené à prendre procède
de trois sortes de considérations décisives.

D'abord, la conception idéaliste de la religion s'accordant seule
avec l'exigence d'unité inhérente à l'idée même de vérité, n'aura rien
à redouter des progrès de la conscience scientifique : « La vérité
religieuse devra être la vérité tout court. Il n'y a donc pas d'autre
fondement à la religion ni d'autre contenu. Et cela même est une solution

que la religion véritable se définira par l'identité du fondement
et du contenu. » 2 L'avènement de la science positive a, en effet, rendu
caduques les philosophies de la nature qui, d'Aristote aux Stoïciens,
de Leibniz à Hegel, ont servi de supports à une théologie panthéiste
ou théiste. Ni le monde physique, baigné dans « ce silence d'âme qui
effrayait, sinon Pascal, du moins son interlocuteur supposé », ni le
monde vivant « où l'appétit de massacre trouve à son service, pour
l'attaque comme pour la défense, des moyens dont la variété,
l'ingéniosité, la complexité, défient l'imagination » 3 ne sauraient porter
témoignage pour leur Créateur supposé.

Ensuite, la religion spiritualisée ne risquera pas de se trouver en
conflit avec la conscience morale. Car elle ne se croit pas tenue
d'apporter à la nature et à la vie telles qu'elles sont une explication totale
qui aurait la valeur d'une justification. Le vrai scandale n'est pas de
reconnaître l'immensité et l'absurdité du mal, il est de prétendre
rationaliser ce scandale ou d'en célébrer le mystère. Replacer, comme
le font « le catholique Malebranche et le protestant Leibniz » le drame
du Calvaire dans un plan providentiel dont il ne serait qu'un moment,
c'est prêter à Dieu, sans qu'il ait l'excuse de la misère humaine, au
lieu de « la voie de rectitude et de clarté », une « stratégie oblique »,

un « détour ténébreux » 4. On ne peut admettre davantage l'idée
pascalienne d'un Dieu soucieux d'éclairer les uns et d'aveugler les

autres, ce qui reviendrait à prêter à Dieu les passions humaines de

jalousie et de compassion. En bref : « Nous supportons la double
fatalité de la matière et de la vie ; nous n'avons pas à bénir cette
fatalité. » s

Enfin, seule la religion d'un Dieu « en esprit et en vérité » sera
préservée de la malédiction des guerres de religion. Seule, elle se

définit —¦ par-delà « la zone des passions qui exaltent mais qui enfiè-

1 Héritage de mots, héritage d'idées, p. 52.
z Religion et philosophie, in Ecrits philosophiques, III, p. 239-240.
3 Héritage de mots, héritage d'idées, p. 53.
4 Ibid., p. 55.
5 Discussion d'une communication d'EDOUARD Le Roy sur Le problème

de Dieu et la philosophie, in Ecrits philosophiques, III, p. 229.



LA PENSEE RELIGIEUSE DE LEON BRUNSCHVICG 297

vrent, qui obscurcissent et qui séparent » » — par l'unité spirituelle
des consciences. Le spectacle qu'offrent les religions dans l'histoire
en est exactement l'opposé, incapables qu'elles ont été de se définir
à elles-mêmes leur Dieu sans vouer les fidèles des autres cultes à la
persécution sur la terre et à la malédiction céleste. « La même prière
diversifiée à l'infini dans son expression sonore : Deus nobiscum ou
Gott mit uns, semble alors condamnée à s'achever en un chant de

guerre, fait pour exaspérer, en les portant à l'absolu, les haines de

races, de peuples et de confessions. » 2

Le problème, dès lors, est nettement posé : il est de chercher la
vérité religieuse exclusivement dans le sens d'une spiritualité qui soit
sans rupture avec la rationalité. La raison et la religion, titre de

l'ouvrage consacré spécialement par Brunschvicg au problème
religieux, ne signifie pas une opposition (à la manière du XVIIIe siècle),
ni ne suggère une évolution (à la manière positiviste). Il s'agit, en
réalité, d'une connexion entre l'idée que l'on se fait de la religion et
l'idée que l'on se fait de la raison, à la lumière de l'histoire.

III. LA VÉRITÉ RELIGIEUSE

La conversion que requiert l'accès à la vérité religieuse doit se
faire sur un triple plan. D'abord : « Ce que nous sommes devant nous-
mêmes décidera de ce que nous serons devant Dieu, ou, plutôt encore,
de ce que Dieu sera devant nous et pour nous. » 3 Dans la mesure où
nous savons nous élever du « moi vital » au « moi spirituel », nous
désapproprier de l'intérêt étroitement personnel qui nous asservit,
nous devenons capables de concevoir Dieu autrement que comme
une personne qui prête attention à notre personne, que comme une
Puissance dont nous implorons la bienveillance en craignant sourdement

qu'elle nous soit ennemie : « Ne croire à Dieu que parce qu'on
a commencé à croire au Diable, et parce qu'on attend de ce Dieu,
après des siècles d'alternatives, qu'il écrase finalement la puissance
surnaturelle du mal, c'est sans doute la forme la plus nette et la plus
certaine de l'athéisme, mais c'est aussi la plus répandue dans les
cultes dont l'histoire nous offre le spectacle, et par suite la plus malaisée

à guérir. » 4 Toutefois, même dans ce dessein « de tourner une
volonté hostile en faveur d'alliance et d'amitié » s, l'égoïsme, qui est
le principe, est susceptible de se transfigurer à mesure que l'homme
devient plus exigeant sur la qualité morale de ses demandes, et sur

1 Religion et philosophie, ibid., p. 244.
2 De la vraie et de la fausse conversion, p. 185.
3 La raison et la religion, p. 37.
4 Ibid., p. 23.
5 Ibid., p. 26.



298 MARCEL DESCHOUX

celle des moyens dont il imagine que la divinité se servira pour y
répondre. C'est cette ascèse morale de désintéressement qu'il nous
faut pousser jusqu'à son terme. En effet : « Si la vie spirituelle s'ouvre
avec la personne, cela ne veut nullement dire qu'elle se ferme sur
la personne. » »

Ce n'est pas seulement l'idée que nous avons de nous-mêmes,
c'est aussi l'idée que nous nous faisons du monde qui conditionne
l'idée que nous nous ferons de Dieu. La conversion nécessaire en ce
domaine revient à substituer au « monde imaginaire » qui se définit
dans une perspective trop humaine, le « monde véritable » dont la
vérité « cesse d'être centrée sur la terre et sur l'homme » 2. La nature
cesse alors d'être le support d'une surnature qui la complète et la
transpose : elle s'élucide à travers un système de rapports intelligibles.
Du même coup, Dieu n'est plus au-dessus ou au-delà ; il est au-dedans.
Alors que le surnaturel revenait à la naturalisation de l'esprit, la
science moderne est spiritualisation de la nature. Elle l'empêche de

faire écran : « La nature conduisait à la surnature ; elle conduit
désormais à l'esprit. » 3

La double conversion précédemment décrite débouche sur la
troisième qui nous mène à la vérité de Dieu : non plus un « Dieu humain »,

mais « Dieu divin ». Il importe ici de dépasser le mot, qui suggère
l'imagination d'une substance ; de dépasser aussi « les images anthro-
pomorphiques à travers lesquelles Dieu serait vu ou entendu » 4 ; de

dépasser enfin les preuves prétendues qui sont viciées d'une pétition
de principe. Si la pensée religieuse condamne à osciller de l'anthropomorphisme

du raisonnement par analogie à l'agnosticisme du mystère,

si elle se laisse diviser par l'alternative du créationnisme et du
panthéisme, c'est qu'elle demeure prisonnière d'une conception
réaliste de l'existence, Dieu devant s'ajouter au monde ou se confondre
avec lui. Il en va tout autrement d'une pensée qui s'est attachée à
« spiritualiser l'être » : « L'intuition de l'infini et de l'éternel, affranchie
de tout préjugé ontologique, de toute imagination transcendante, il
conviendra de dire qu'elle conduit, non à Dieu par le Verbe, mais au
Dieu qui est le Verbe, et à un Verbe qui, pas plus que Dieu lui-même,
n'accepte de se laisser diviser et dédoubler. » s

Nul retour d'inquiétude sur nous-mêmes, à l'occasion du danger
dont toute vie paie inexorablement le tribut, ne peut porter atteinte
à cette conclusion. L'éternité de l'acte spirituel n'a rien à voir avec
la prolongation de l'existence personnelle dans le temps, ou dans un

1 La raison et la religion, p. 37.
2 Ibid., p. 49.
3 Ibid., p. 47.
4 Ibid., p. 55.
5 Ibid., p. 66.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE LEON BRUNSCHVICG 299

temps au-delà du temps. Pour qui refuse l'angoisse de sa propre
disparition, le problème de l'immortalité disparaît. « Nous n'attendrons
notre salut que de la réflexion rationnelle, portée à ce degré d'immanence

et de spiritualité où Dieu et l'âme se rencontrent. » »

IV. Vers une religion entièrement spiritualisée

En dépit de leur netteté (ou peut-être à cause d'elle), les thèses de

Brunschvicg sur la religion suscitent quelque interrogation. En
déterminer le sens dernier, c'est mettre d'abord hors de cause les interprétations

« réductrices » auxquelles certains esprits se trouvent assez
naturellement portés. Si on met l'accent sur les aspects négatifs ou
polémiques de ces thèses, sur leur « envers », on dira qu'une telle
« religion » est en réalité l'expression d'une irréligion philosophique,
ou à parler brutalement, d'un athéisme. Le P. Lenoble rapporte ce
trait qui lui fut lancé par Brunschvicg, au cours d'une conversation :

« Ne vous faites pas d'illusion ; je suis un vieux mécréant. » 2 Et
Etienne Gilson, de son côté, remarque avec quelque humour : « On
était parfois un peu décontenancé de se voir taxé d'athéisme, simplement

pour croire à l'existence de Dieu, par lui qui n'y croyait pas. » 3

Référer la vérité religieuse à la vérité scientifique, n'est-ce pas aussi
une manière de « réduire » toute croyance et toute foi

Il reste que ce « mécréant » n'a jamais voulu se reconnaître ni
« incroyant » ni « athée ». Chercher à cette attitude des raisons
d'opportunisme, c'est contredire à coup sûr à la fois la psychologie de
l'homme, toute de loyauté et de droiture, et la sociologie du milieu
(la Sorbonne d'entre les deux guerres ne se voulant pas spécialement
«bien-pensante»). De l'incroyance, Brunschvicg disait qu'elle était
« chez le philosophe une vertu positive comme l'intrépidité chez le
soldat » 4. Non pas donc un refus de la foi, mais une adhésion à la
vérité spirituelle. Quant à l'athéisme, il n'a de signification que référé
à une idée définie de Dieu. Or, aux yeux de Brunschvicg, il n'y a pas
compatibilité entre le « Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob » et le
« Dieu des philosophes et des savants », entre le Dieu de l'Ancien
Testament et le Dieu des Méditations cartésiennes. Et ce dernier seul
est le Dieu de Vérité : « Etranger à toute forme d'extériorité, c'est
dans la conscience seulement qu'il se découvre comme la racine des
valeurs que toutes les consciences reconnaissent également. » s Si

1 La raison et la religion, p. 70.
2 Revue de métaphysique et de morale, 1945, p. 69.
3 Le philosophe et la théologie, p. 39.
4 Le progrès de la conscience dans la philosophie occidentale, p. 785.
5 La querelle de l'athéisme, à la suite de De la vraie et de la fausse conversion,

p. 209.



300 MARCEL DESCHOUX

enfin la religion vraie a bien à faire avec la science, ce n'est pas qu'il
puisse y avoir (selon une formule que Brunschvicg a reprochée au
P. Lenoble) « conversion de la religion à la science » » ; c'est simplement

que la science, considérée moins dans son contenu que dans son
mouvement et sa visée, est un mode de la « philosophie de l'esprit » ;

c'est qu'elle spiritualise la nature en l'expliquant par un réseau de

rapports intellectuels (d'où l'importance privilégiée de la géométrie
analytique) ; c'est enfin que la vérité est une, et que toute rupture
entre science et religion ne peut être qu'une atteinte sans remède à

l'unité de l'esprit.

Une seconde interprétation des vues religieuses de Brunschvicg,
c'est d'y voir un effort de substitution aux religions positives d'une
philosophie spiritualiste. Et il ne manque pas de textes susceptibles
d'appuyer cette interprétation. Par exemple, dans ï Introduction à la
vie de l'esprit (p. 157) : « L'existence spirituelle de l'homme implique
donc, comme sa condition, l'existence de l'unité suprême ; la vérité du
spiritualisme est la vérité même qui est à la base de la religion.» Ou
dans La querelle de l'athéisme (p. 222) l'alternative, ainsi définie:
« ou sociologie ou philosophie — le Dieu d'une tradition ethnique ou
le Dieu de la réflexion autonome ». Pourtant, il faut remarquer que
Brunschvicg ne s'est jamais flatté d'une philosophie qui lui soit propre.
Il a cherché, à travers la philosophie occidentale, la vraie philosophie,
et c'est chez Spinoza — plus encore que chez Platon, Descartes ou
Kant — qu'il a pensé la découvrir. Il serait, d'autre part, abusif
d'identifier la distinction sociologie-philosophie avec celle du christianisme

et de la philosophie brunschvicgienne... C'est à l'intérieur du
christianisme, et (sans doute) au sein de toute philosophie, qu'il
convient d'opérer cette distinction fondamentale.

Approfondir ce point, c'est percer le secret de la pensée religieuse
de Brunschvicg. S'il est vrai que la vérité religieuse ne se laisse pas
enfermer dans les frontières d'une religion, il est vrai aussi qu'on ne
peut la tenir pour étrangère aux religions. Pareillement, aucun
système métaphysique n'enferme la vérité philosophique ; aucune
synthèse scientifique, la vérité de l'univers : « C'est toujours une
même lutte que l'activité créatrice doit soutenir contre les formes

1 Article cité.
2 La querelle de l'athéisme, p. 227.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE LÉON BRUNSCHVICG 3OI

transitoires de ses créations. » 2 Si l'on n'a pas souci d'enclore, on ne
se proposera pas davantage d'exclure. Un non ne doit être opposé qu'à
la négation qui prétend régir l'esprit du dehors, car l'esprit ne peut
connaître de limitation. Mais alors : « Se met-on réellement en dehors
du christianisme, et du catholicisme même, parce qu'on ne se résigne
pas à en faire une religion fermée sur la lettre de son symbole, parce
que, suivant l'interprétation profonde qu'en donnait un Spinoza, on
considère qu'elle a pour raison d'être de s'ouvrir à l'élan infini d'une
spiritualité pure » »

Question décisive : pour tenter d'y répondre, Brunschvicg ne
construit pas une philosophie, mais emprunte à l'histoire religieuse
les éléments d'un examen de conscience. Il s'agit, en effet, de « déclarer
exactement le chemin que nous nous sommes efforcé de nous éclairer
à nous-même et de découvrir » 2. Ce qui revient d'abord à signaler
trois impasses : d'abord, le recours à la Parole sacrée ne nous tire pas
d'embarras, tant sont grandes les contestations qu'elle soulève, tant
est persistante son ambiguïté. Ensuite, l'autorité de l'Eglise ne peut
trancher valablement, puisque les Eglises, multiples, ne tiennent que
d'elles-mêmes la compétence qu'elles s'attribuent. Enfin, l'idée d'une
religion naturelle forgée à la mesure de l'idée que l'on se fait de la
raison ne saurait faire illusion : « On retient le cadre des religions
positives, en laissant échapper le tableau. » 3 H faut s'orienter vers
d'autres voies.

C'est l'une d'elles qu'annonçaient, en 1937, les Assises œcuméniques

d'Oxford et d'Edimbourg, réunissant cent vingt communions
chrétiennes en une sorte de Société des Religions fondée sur le principe
de la liberté de conscience. Mais si le vœu d'unité est essentiel à la
conscience religieuse, il lui faut aller plus loin. Il lui faut reprendre
à son compte l'effort des mystiques, en le détachant du plan du mythe,
auquel il demeure trop souvent suspendu, pour le porter au plan de
la pure intellectualité. « L'unité de Dieu, et Spinoza prend soin de le
souligner dans un passage classique d'une lettre à Jarig Jelles, ne
doit pas être entendue dans un sens littéral comme si Dieu était un
être qui ferait nombre avec d'autres êtres. On ne pourra même pas
dire que Dieu soit l'objet d'une vérité qui se déterminerait à part des
vérités que nous découvrons relativement au monde, pas plus qu'il
n'est l'objet d'un amour qui serait exclusif de notre attachement à
nos semblables ; mais il est ce principe même qui donne à l'effort de
l'intelligence humaine son caractère d'objectivité croissante, qui
assure à l'élan de l'amour humain sa qualité de désintéressement

1 La raison et la religion, p.
2 Ibid., p. 3.
3 Ibid., p. 14.



302 MARCEL DESCHOUX

généreux et d'entière universalité, bref, ce qui en moi me permet de
ne pas me définir uniquement par moi, sans pourtant être irréductiblement

autre que moi. » »

S'il en va bien ainsi, ce n'est pas à un moment donné de l'histoire
qu'a pu se faire la révélation de la vérité religieuse. Bien au
contraire : « La libération totale de la conscience religieuse à l'égard de
son propre passé apparaît désormais comme une marque, non
d'ingratitude, mais de fidélité. »2 Libre du temps, libre de l'espace, libre
du nombre, libre des images et des mots, la conscience est fidèle à
soi en s'attachant à son principe le plus profond. Non pas que cette
liberté se retourne en ennemie contre les religions établies. Dire que
la fidélité à la conscience a d'autres normes que la fidélité au passé,
ce n'est pas rompre avec le christianisme, car le christianisme n'est
pas étranger au progrès de la conscience. Les Evangiles, si du moins
on les purifie « des allusions, méprisantes et hors de place, aux
Scribes, aux Pharisiens, aux Païens » 3 sont un moment décisif de ce
progrès qui s'est préparé avec les Prophètes de l'Ancien Testament.
« Si donc la raison s'attache à la pluralité des cultes particuliers au-
dedans ou en dehors du christianisme, c'est en travaillant pour les

porter au-dessus d'eux-mêmes, en dénonçant délibérément le mélange
d'extérieur et d'intérieur, en rompant aussi nettement que possible,
la solidarité du charnel et du spirituel. » 4 Religieusement parlant, la
fidélité ne s'accomplit que dans le dépassement, mais philosophiquement

le dépassement ne s'opère que sous le signe exigeant de la vérité.
« Les idolâtres n'ont pas l'intelligence de la vie religieuse parce

qu'ils n'ont pas compris la nature de l'amour. L'amour est unité. » s

Si la simple idée d'une guerre de religion est un insupportable scandale,

c'est sans doute que la vérité religieuse n'a pas d'autre nom que
l'unité. Peut-on donner à l'unité un autre fondement que l'unité
même Sur ce point ultime la réponse de Brunschvicg est d'une
netteté parfaite. L'unité seule s'affirme et se justifie elle-même : l'idée
même d'une frontière entre l'esprit et cette « autre chose » qui le
fonderait est impensable: «Une fois que la raison, le Verbe, a réalisé
dans l'intimité de la conscience la communion avec Dieu, exclusive
de toute illusion d'individualité, il n'y a plus d'intériorité subjective
qui soit symétrique de l'extériorité transcendante. » 6 L'élimination
du réalisme, c'est du même coup l'élimination de tout particularisme
qui conférerait à Dieu avec un « nom propre » une double relativité

1 De la vraie et de la fausse conversion, p. i66.
1 Religion et Philosophie, p. 245.
3 La raison et la religion, p. 15.
4 Ibid., p. 15.
5 La religion et la philosophie de l'esprit, Ecrits philosophiques, III, p. 217.
6 Discussion citée sur Ee problème de Dieu et la philosophie, ibid., p. 224.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE LÉON BRUNSCHVICG 303

géographique et historique » ; c'est donc le progrès décisif qui devra
permettre de « soupçonner un germe d'athéisme renaissant dans le
moindre vestige de division qui subsisterait au ciel ou sur la terre » 2.

A une époque où l'œcuménisme chrétien connaît le renouveau que
l'on sait, la pensée de Brunschvicg doit se voir reconnaître un caractère

authentiquement religieux. Non parce que l'œcuménisme se
ferait au profit d'on ne sait quelle religion « brunschvicgienne » : mais
parce que tout progrès religieux vers l'unité ne peut que trouver en
soi sa propre justification ; parce qu'aussi il provient nécessairement
d'un « progrès de la conscience » qui la fait s'élever au-delà des
différences non essentielles. « Car sur tous, huguenots ou papistes aux
« noms diaboliques », hérétiques ou orthodoxes, fidèles ou infidèles,
idolâtres ou « païens », car sur tous (lisons-nous en ces lignes ultimes
qui font figure de «testament spirituel»), a rayonné la lumière du
Verbe intérieur ; et cela suffira pour les reconnaître susceptibles
d'être selon l'admirable expression que nous empruntons à Arnold
Reymond « orientés du côté de Dieu », et pour les accueillir à titre
également fraternel. » 3

Marcel Deschoux.

1 Le problème de Dieu et la philosophie, ibid., cf. p. 224.
2 Héritage de mots, héritage d'idées, p. 60-61.
3 Ibid., p. 61.


	La pensée religieuse de Léon Brunschvicg

