Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 14 (1964)

Heft: 5

Artikel: Méditation en marge de la priere dominicale
Autor: Miéville, Henri-Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380821

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MEDITATION
EN MARGE DE LA PRIERE DOMINICALE

Notre Pére qui es aux cieux... Eternelle Présence invisible qui
nous parle dans le silence, présence de 1'Eternel que nous invoquons
dans la solitude et dans la détresse de notre finitude, Présence qui
nous est intérieure et qui nous relie par le tréfonds de nous-mémes a
tout ce qui a regu I’étre pour un temps. Non pas seulement : mon
Pére, mais notre Pére, car nous aspirons a la joie des communions
dont Il est I'universel Médiateur.

Que Ton nom soit sanctifié... Hélas ! il nous est arrivé parfois de
trouver une saveur amere au don de la vie que nous n’avions pas
sollicité. Nous nous sommes demandé si la vie n’était pas une chose
absurde a cause de tant de maux qui lui sont attachés, a cause des
infirmités, des échecs, des hontes et de tout le négatif qu’elle comporte.
N’aurions-nous pas le droit de la rejeter ? Libres, parce que nous
sommes des créatures spirituelles, nous ne devons pas nous com-
porter comme si nous étions les esclaves d'un Maitre tout-puissant
dont le commandement nous tiendrait lieu de raison. Libres, nous
pouvons refuser la vie, nous en aurions le droit, si, pour ne pas le
faire, nous n’avions d’autre raison qu’un ordre qui nous serait donné.
Mais il n’en est pas ainsi: refuser la vie, ce serait du méme coup
rejeter tout ce qu’elle offre qui est digne d’étre aimé, tout ce qui, dans
la vie des hommes, est grand et pur. Rejetant le mauvais ou ce qui nous
parait tel, nous rejetterions aussi le bon. En avons-nous le droit?
Et avons-nous le droit de refuser la vie, 'ayant transmise ? — Une
voix répond en moi et dit : non ! Respecte la vie dont le mystére te
dépasse infiniment ! Découvre-toi, 6te les sandales de tes pieds en
franchissant le seuil du Temple et prie, la face levée vers ton Dieu !
I1 t’accueille en son sanctuaire, car tu n'y es pas un étranger. Tu es
un fils de la maison. Sanctifié¢ soit son nom !

Que Ton régne vienne, que Ta volonté soit faite sur la terre comme
au ciel... Car il y a un bien, et il y a un mal; il y a la lumiére de la



202 HENRI-LOUIS MIEVILLE

vérité et il y a les ténébres de I'erreur et du mensonge. Sur la terre
comme au ciel ? 'Y a-t-il un ciel qui serait 1a de toute éternité comme
un autre monde, un monde parfait ? Mais alors pourquoi la terre,
une terre d’'imperfection ? Le ciel ne rejoint la terre qu’aux fuyantes
limites de I'horizon, mais il la rejoint, i/ n'est pas un monde @ part.
Ensemble, le ciel et la terre forment la grande Réalité totale ou
I’Esprit plane éternellement sur les eaux et fait éclore de nouvelles
formes de vie. Que ce soient des formes plus riches, plus belles, plus
libres | Que Ton régne vienne.

Donne-nous aujourd’hui notre pain quotidien..., ce qu’il faut pour
vivre, car ce qu’il faut pour vivre vient de la Source de toute vie.
Nous n’avons pas droit a la vie, elle nous a été imposée — confiée
pour un temps. Si nous l'acceptons comme un prét, il nous sera pos-
sible de la faire fructifier pour nous-mémes et pour d’autres. Le
pain de chaque jour ne nous est pas offert sans que nous ayons &
labourer, a semer, a peiner, a organiser notre travail de maniére que
d’autres en aient leur part, mais la moisson viendra. Et si elle ne
venait pas dans le temps et sous la forme ou nous l'attendons, qu’il
nous suffise d’avoir jeté la semence aux sillons des éternels labours.
Pour le reste, ce n'est pas & nous a en décider.

Pardonne-nous nos offenses, comme nous pardonnons a ceux qui
nous ont offensés... Oui, nous avons failli de bien des maniéres : de
cette liberté qui nous a été donnée nous avons fait un usage contraire
a 'exigence de véracité, d’équité, de charité. Et nous avons su que
nous n’étions pas dans l'ordre, divisés en nous-mémes, devenus
ennemis de nous-mémes et, I’étant de nous-mémes, ennemis de notre
prochain. Pardonner, c’est rétablir une communication rompue ;
demander pardon, c’est reconnaitre la faute commise et témoigner
d’un changement d’attitude qui permet a la confiance de renaitre.
A qui sait pardonner, « Dieu pardonne»: il y a « pardon de Dieu »
ou il y a sincére repentir. Le pardon demandé et accordé, la plus
difficile, la plus étonnante victoire de I'esprit ! Dieu ne pardonne pas
comme ferait un homme qui se serait senti 1ésé par un acte ou par des
paroles qui lui auraient porté préjudice. Le pardon de Dieu, c’est la
rupture réparee, la paix rétablie avec le prochain et tout d’abord avec
soi-méme, l'acceptation, le consentement de I’homme & la Loi de
son étre. Le pardon de Dieu, c’est la victoire de 1’esprit d’amour et de
vérité.

Ne nous induis pas en tentation, mais délivre-nous du mal... Cest
le cri de la faiblesse humaine qui sait que la tentation peut devenir
plus forte que le pouvoir et la volonté d’y résister... Mais nous ne
sommes pas seuls dans la lutte nécessaire ou doit se tremper notre



MEDITATION EN MARGE DE LA PRIERE DOMINICALE 203

volonté, et nous pouvons appeler a notre aide les victorieux de tous
les temps, les plus humbles comme les plus grands. C’est en eux que
se révele, par eux que se communique le Pouvoir rédempteur, le
pouvoir divin de l'amour que symbolise en son langage le récit
légendaire du Christ sorti du tombeau vide.

Car c’est a Tot qu’ appartiennent le régne, la puissance et la gloire...
(doxologie qui manque dans les plus anciens manuscrits). Tu es le Foyer
et la Source, I’'0Ordre immuable et la Loi sainte. Toute Beauté, toute
Vérité, toute Justice ne sont que parce que Tu es. Et c’est Toi qui
Te veux en tout accord des cceurs et des esprits. Nous ne pouvons
nous vouloir qu’en Toi, et Tu Te veux en la multitude infinie des
étres qui composent et qui peuplent les mondes. O Mysteére ineffable.

Dieu se veut participant de la fragilité humaine qu’il fait plus
émouvante, plus vénérable que l'immuable, I'invulnérable éternité.
Dieu ne s’est pas «incarné » un jour, une seule fois et pour un court
laps de temps en un seul homme : Il est éternelle « Incarnation »,
éternelle Vie.

Fixer en soi les moments de clarté, la beauté des choses et celle,
plus rare et plus précieuse, des dmes. Tourner souvent son regard
vers 'orient du ciel nocturne ou le soleil, jour aprés jour, s’est levé,
ou il se Iévera encore. O divine lumiére, lumiére révélatrice des formes,
créatrice des couleurs, sainte lumiére de la beauté, de la vérité, de
I'amour, lumiére qui purifie les dmes! « Pendant que vous avez la
lumiére, croyez a la lumiére, afin que vous deveniez des enfants de
lumiére » (Jean 12 : 36).



	Méditation en marge de la prière dominicale

