
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 4

Artikel: Notre tradition protestante dans le miroir d'Alfred Berchtold

Autor: Lescaze, Édouard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTRE TRADITION PROTESTANTE
DANS LE MIROIR D'ALFRED BERCHTOLD

Le miroir de l'art et de la pensée romandes depuis un siècle vient
de nous être offert par Alfred Berchtold, dont l'œuvre admirable
La Suisse romande au cap du XXe siècle » reflète et illumine tous les

aspects de la vie de l'esprit dans nos cantons de langue française, de

Vinet à Ramuz, du Père Girard à Edmond Fleg, de Hodler à Adolphe
Appia, d'Amiel à Biaise Cendrars Au sens critique indispensable à

l'historien, Berchtold allie un don précieux de sympathie. S'il s'intéresse

aux idées, il se passionne pour les hommes, participe à leurs
combats par l'âme aussi bien que par l'intelligence, et, dans un style
imagé direct, sait rendre ses héros sensibles à notre cœur.

Ce grand livre, où revit le génie de la Suisse romande, mérite
d'être lu en entier. Le présent compte-rendu ne traite que de la
première partie, consacrée à la tradition protestante. Encore devrons-
nous faire un choix parmi les nombreux et très divers représentants
de l'esprit de la Réforme. Ces hommes sont les tenants d'une
littérature « engagée », au sens le plus noble du mot. Les théologiens et les

philosophes protestants au XIXe siècle, et au début du XXe siècle,
mènent une lutte ardente dont l'enjeu est la liberté pour l'Individu
de répondre à l'appel de Dieu. La décision fondamentale est en
dernier ressort affaire individuelle, affirme le Suisse Vinet à la même
époque que le Danois Kierkegaard. Tant qu'il y aura des protestants,
ils ne pourront pas oublier cet appel à la liberté. Berchtold nous en
fait ressouvenir opportunément.

Dans l'un de ses premiers chapitres, il nous donne un émouvant
portrait d'Alexandre Vinet (1797-1847), qui fut plus qu'un théologien,

qui fut un témoin de la Vérité. Cet homme humble, tourmenté,
craignant de manquer de courage, défend avec énergie la liberté de
conscience et de culte menacée par l'Etat. Lui qui se compare à un

1 Lausanne, Editions Payot, 1963, 990 p., 97 illustrations hors-texte.



234 EDOUARD LESCAZE

arbre pauvre en fruits écrit d'innombrables pages originales et
marque de son esprit tout le XIXe siècle romand. Amiel disait :

« Vinet, c'est l'homme et l'écrivain conscience. » Mais la conscience
humaine, pour Vinet, n'est pas un écho de l'opinion publique, de la
coutume ou de la loi, ni de l'ordre imposé à l'enfant par ses parents.
Elle ne s'identifie pas avec ce que les psychanalystes appellent le
surmoi. Elle est notre âme profonde, authentique, libérée de la
contrainte et de l'imitation, à l'écoute de Dieu. « Tout esprit droit
est un esprit indépendant ; la candeur produit l'originalité de la
pensée... Le plus pauvre est assez riche pour prêter à l'Eternel. »

Paroles de Vinet que Berchtold commente ainsi : « Nous avons
toujours à un moment donné quelque chose que les autres n'ont pas.
Dans chacune des âmes qui la reçoivent, la vérité redevient nouvelle. »

(P- 35)- Certes, cette vérité, que chacun est appelé à retrouver à la
source originelle de l'être, n'est pas inventée par le croyant. Il la
trouve dans l'Evangile transmis par l'Eglise à travers les siècles.
Le pôle subjectif, individuel, de la vérité est donc équilibré par un
pôle objectif, traditionnel. Vinet déclare : « Chacun des mystères
que vous tenteriez d'arracher du système de la religion emporterait
avec lui quelqu'une des vérités qui intéressent directement votre
régénération et votre salut.» Mais Vinet récuse l'esprit d'orthodoxie,
le dogmatisme, les prétentions à l'infaillibilité, la religion d'autorité.
La vraie religion n'est pas une doctrine définissant Dieu à la 3e

personne, mais bien plutôt un dialogue avec Dieu, une prière à Dieu,
une réponse ou un appel du Sauveur. « Dieu sensible au cœur »,

écrivait Pascal. Dieu de Jésus-Christ, dit Vinet avec Pascal. La foi
est un regard sur Jésus-Christ crucifié, une invocation : « Je ne
comprends rien. Je comprends seulement que je suis la grande misère,
et que Tu dois être la grande miséricorde.» La foi est aussi une
résurrection. La foi est amour.

Vinet, homme de foi, fut aussi un homme d'enseignement. Il ne
croit pas à la pédagogie scientifique. « Les méthodes, dit-il, surgissent
quand les hommes commencent à manquer.» Il veut une éducation qui
fortifie la volonté de l'enfant sans briser son originalité. Que l'école
se garde de substituer « à notre âme native, être vivant et personnel,
je ne sais quelle pensée du siècle, impersonnelle, abstraite, et irresponsable

». Il souhaite que les leçons éveillent l'activité créatrice de

l'intelligence enfantine et la disposent à s'exercer hors de la classe,
dans la pratique de la vie quotidienne. Le contact avec les réalités
de ce monde, où tout est concret, constitue pour l'enfant la meilleure
école d'énergie et le meilleur remède contre les illusions de l'imagination.

Au gymnase, Vinet recommande « cette initiation à la vie, cette
présentation de l'homme à lui-même par la littérature ». Il met en garde



NOTRE TRADITION PROTESTANTE VUE PAR ALFRED BERCHTOLD 235

contre un enseignement trop intellectualiste. « Souvent ce qu'il y a de

plus beau dans un auteur, c'est ce qu'il n'a pas bien compris lui-
même... A l'âme seule appartiennent les pensées qui réussissent ;

à l'esprit seul celles qui divisent. Le fond de toute création est un
mystère. »

Vinet, homme d'Eglise, éducateur, fut en outre un fin critique
littéraire qu'admiraient des écrivains aussi différents que Lamartine
et Sainte-Beuve. Alfred Berchtold montre la hardiesse prophétique
de certaines vues du grand Vaudois qui, avant Baudelaire, définissait
la poésie comme« le verbe de la nature déchue »... « Il n'y avait pas
de poésie dans Eden. Poésie, c'est création ; être poète, c'est refaire
l'univers : et qu'est-ce que l'homme d'Eden avait à créer, et pourquoi
eût-il refait l'Univers »

Berchtold rappelle enfin combien la pensée politique de Vinet
pressent les dangers de l'avenir. S'il s'est montré injuste envers
le socialisme, le théologien de Lausanne avait prévu les totalitarismes

communistes et fascistes, et signalé d'avance le meilleur
remède pour guérir le mal social : « Le seul moyen de prévenir les
révolutions, c'est de les faire. »

Le chapitre se termine par une brève évocation de l'influence de
Vinet dans notre pays jusqu'à la première guerre mondiale. Alfred
Berchtold peut écrire à bon droit : « Qui donc, dans ce pays, et
dans des conditions aussi contraires à l'épanouissement du génie
créateur, a porté sur le monde des âmes et des formes, sur les destinées
de l'humanité et du plus humble de ses proches un regard aussi
profond, chargé d'une charité aussi lucide, d'une intelligence aussi

pénétrante »

Après avoir peint la grande âme de Vinet, l'auteur, dans le
chapitre suivant, nous présente Ernest Naville (1816-1909), que les
Genevois de son temps considéraient comme le Philosophe. Il fit
d'abord des études de théologie, fut déchiré par le doute, puis parvint
à une foi sereine. Comme Maine de Biran, dont il a édité les œuvres,
il met l'accent sur le rôle de la volonté dans la genèse de la foi. Si la
passion se trouve souvent à l'origine du doute, c'est la volonté qui
nous ouvre le chemin vers la certitude du salut. Cependant, Naville
n'est pas fidéiste. Il insiste au contraire sur l'accord profond de la
foi et de la raison, sur l'alliance de la philosophie et de la théologie.
Admirateur de saint Thomas d'Aquin et de Descartes, spécialiste
de la philosophie des sciences, soucieux de réconcilier le catholicisme
et le protestantisme, esprit politique clairvoyant, orateur, homme
du monde, « confesseur de princesses », guide spirituel, Naville fait
un peu songer à Leibniz. Ses séries de conférences, d'une composition
toute classique, sur « Le Père céleste », « La Vie éternelle », « Le



236 Edouard lescaze

problème du mal » attirèrent des milliers d'auditeurs. Son livre sur
Le Témoignage du Christ et l'Unité du monde chrétien fait de lui le
précurseur de l'œcuménisme : « Chacun doit se demander s'il travaille
à préparer l'Eglise universelle. » Mais, aux yeux de Naville, le premier
Concile du Vatican (1870), qui proclame le dogme de l'infaillibilité du
pape, rend plus difficile le rapprochement du catholicisme avec les
autres Eglises chrétiennes.

L'œuvre philosophique de Naville est importante. Citons seulement

La logique de l'hypothèse, Les philosophies négatives, et surtout
son dernier livre, qui constitue en somme son testament philosophique,
Les phUosophies affirmatives. On connaît le mot de Naville contre le
matérialisme : « Si la matière existait seule, le matérialisme n'existerait

pas. »

Mais plus qu'à sa philosophie, Naville, l'un des premiers champions

de la représentation proportionnelle, tenait au système
électoral qui permet aux minorités de se faire entendre. D'aucuns
pourraient en sourire, si certains conflits actuels, comme celui de Chypre,
ne redonnaient une tragique actualité à la pensée politique du philosophe

de Genève

Quel contraste entre Ernest Naville et son ami Charles Secrétan
(1815-1895). Le patricien genevois pondéré, aux idées claires et
distinctes, parfois trop définies, à la vie généreuse mais frugale,
semble aux antipodes du Vaudois audacieux, enthousiaste, visionnaire,

se contredisant quelquefois, compagnon rieur aimant le vin
et la bonne chère.

Dans sa Philosophie de la liberté, Secrétan a tenté une synthèse de
la théologie chrétienne et de l'idéalisme allemand. Il critiquera
plus tard son entreprise en ces termes : « De cette métaphysique de
l'absolue liberté nous ne conservons rien, sinon ces deux points
attachés au monde de l'expérience et de la vie morale : l'ordre moral
est l'expression d'une volonté positive ; le principe de l'être est tel
que nous pouvons soutenir un rapport moral avec lui... Peut-être, à
vrai dire, est-ce tout conserver» (p. 64). Secrétan pense désormais

que la philosophie ne peut pas se déduire d'un principe absolu, mais
qu'elle doit suivre un cheminement inductif, à partir de l'observation
du monde extérieur et de l'expérience du monde intérieur. Comme
Pascal et Vinet, Secrétan a éprouvé la présence réelle de l'amour
divin. « Dieu m'aime. Je sais qu'il est parce que je sais que j'en suis
aimé, je ne subsiste que par cet amour J'ai compris que je n'avais
réponse à rien, mais je n'ai jamais douté. L'évidence du contact
prévaut sur tous les raisonnements, sur tous les spectacles, sur toutes
les fautes. » L'homme doit faire rayonner cet amour dans sa vie
individuelle et sociale. Secrétan se passionnera pour la réforme de la



NOTRE TRADITION PROTESTANTE VUE PAR ALFRED BERCHTOLD 237

société. Il luttera pour l'émancipation de la femme, proposera que la
production économique soit dirigée par des statistiques des besoins,
demandera « la réglementation internationale de la journée de travail,
l'indemnisation des parents pendant le temps d'instruction
professionnelle des enfants, la participation de l'ouvrier aux bénéfices, qui
doit conduire la classe ouvrière à la copropriété des usines et des
instruments de production, la nationalisation du sol et l'établissement

de coopératives agricoles ». Mais il s'oppose au collectivisme et
au communisme, qui instaureraient une nouvelle oppression. «

Communisme, collectivisme, dit-il, sont tout simplement les galères, avec
la satisfaction pour la chiourme de choisir ses argousins» (p. 70). Il
souhaite un régime fondé sur la coopération qui n'exclue pas celles
des libertés individuelles qui sont légitimes. « Il n'y a d'alternative
qu'entre la société coopérative des travailleurs et les misères de la
servitude » (p. 70). Comment accomplir cette réforme de la société
Secrétan réclame une évolution des classes dirigeantes et moyennes,
une conversion progressive de l'esprit public. Mais il souhaite aussi

que les travailleurs contribuent à leur émancipation. Il écrit même :

« La liberté ne s'octroie pas, il la faut conquérir. » Il pense que
l'Internationale des travailleurs soutient une cause juste. La paix entre
les nations est liée à l'avènement de la justice sociale dans tous les

pays. La suppression des armées nationales permanentes et l'établissement

d'un Etat fédératif universel dépendent de la victoire sur la
faim et sur la violence. « Le problème social renferme en lui tous les

problèmes» (p. 71).

Un peu plus jeune que Secrétan, le Neuchâtelois Félix Bovet
(1824-1903) fut un théologien dépourvu d'esprit de système. Ce penseur

inattendu fait songer à Job par son sens du tragique de l'existence,
rappelle Montaigne par son agnosticisme métaphysique, sa fine
érudition et son humanité, ressemble aux petits enfants de l'Evangile
par la simplicité de sa foi, agit comme le bon Samaritain au service
des malades et de l'enfance abandonnée. Pour Félix Bovet, vivre
c'était aimer. Il a laissé peu d'écrits, mais de qualité. Que d'aperçus
originaux et profonds dans son Voyage en Terre sainte, dans ses
Lettres et dans ses Pensées

Gaston Frommel (1862-1906), s'il n'était pas mort prématurément,

aurait laissé une œuvre plus étendue que celle de Félix Bovet.
Dans ses études littéraires ou théologiques, Frommel est tout entier
affirmation, alors que Bovet interrogeait ou doutait. Cependant
Frommel n'est pas arrivé d'un coup aux certitudes de la foi. Comme
Vinet, son maître spirituel, auquel il ressemble, le professeur à la
Faculté de théologie de Genève avait soutenu un dur combat spirituel



238 EDOUARD LESCAZE

avant de trouver Dieu. « C'est une lutte corps à corps que je ne connais

qu'à moi, à Amiel et à quelques auteurs russes. » Mais il rencontra
son Libérateur : « Christ me barra la route. Il arrêta ma course, et,
ayant fait silence dans mon cœur, il eut avec moi un entretien solennel
où il me parla comme lui seul sait parler » (p. 98). Ce dialogue dans
les profondeurs de l'Etre conduisit Frommel à la conversion. Il saura
désormais que la foi implique un rapport personnel entre Dieu et
l'individu : « Le fond des choses, pour la religion, ce n'est ni l'absolu,
ni l'infini, ni la loi, ni la substance, ni la force comme tels, mais la
personne » (p. 103). La rencontre consciente avec le Dieu de l'Evangile
est préparée en nous par un sentiment d'obligation antérieur à toute
idée réfléchie, et qui émane de l'inconscient. Aussi «le devoir se

présente-t-il comme une sincérité, comme un consentement intérieur
de soi-même à soi-même ». Au centre silencieux de notre être, Dieu
est déjà présent, estime Frommel à la suite de César Malan fils (le
théologien inconnu), et dans l'esprit de saint Augustin. L'homme
doit devenir conscient de ce qu'il est déjà inconsciemment : l'homme-
lige de Dieu. La théologie sera donc une science inductive et
expérimentale. Elle se fondera sur l'expérience intérieure. Mais Frommel,
à la suite de Vinet, estime que cette expérience interne ne saurait
être dissociée de la réponse qui lui vient de l'Evangile. Si je pressens
Dieu en moi, sous la forme de l'obligation de conscience (« je dois,
donc je suis »), c'est en Jésus-Christ que je reconnais l'amour divin.
L'Eglise a pour mission de faire rayonner cet amour parmi les hommes.
Le théologien de Genève, à l'exemple de Secrétan, souhaitait ardemment

la justice sociale. Et, annonçant déjà la pensée d'un Teilhard de
Chardin, Frommel considérera, nous dit A. Berchtold, « la personnalité

comme l'aboutissement de l'effort cosmique, et nous fera voir
l'homme, poussé par le flux montant de la vie, acculé à
l'ultrasensible, touchant au rivage du spirituel ».

Frommel nous apparaît comme la dernière grande figure de la
tradition protestante en Suisse romande. Cette tradition comptera
encore après lui des personnalités de foi et d'amour qui cependant,
dans l'ordre de la pensée, nous semblent de second plan, encore très
remarquables certes, mais avec un génie moins ample que celui
d'un Vinet ou d'un Secrétan. Alfred Berchtold ne nous en voudra
pas d'établir cette distinction entre le génie et le talent, et de nous
distancer ici de son point de vue magnifiquement accueillant. Nous
ne résumerons pas les pages intéressantes que l'auteur consacre à

Philippe Bridel et à René Guisan, ces conducteurs d'âmes, à Pierre
Jeannet, le pasteur artiste et poète, à Auguste Bouvier, Pierre Coullery,
Paul Pettavel, promoteurs du christianisme social. Nous laisserons
également de côté les beaux chapitres réservés aux pionniers de



NOTRE TRADITION PROTESTANTE VUE PAR ALFRED BERCHTOLD 239

l'Ecole active, Edouard Claparède, Adolphe Ferrière, Pierre Bovet,
qui ne se rattachent qu'indirectement à la tradition protestante.
Pour la même raison, nous ne dirons rien des chapitres captivants où
Berchtold nous présente Auguste Forel, médecin, biologiste, libre-
penseur et réformateur social ; Ernest Bovet, l'apôtre de la Société
des Nations ; Pierre Cérésole, objecteur de conscience, fondateur du
Service civil international, réfractaire qui, dans l'esprit de l'Evangile,
donnera toute sa fortune ; Théodore Flournoy, psychologue et
chrétien qui, pour résoudre le conflit de la science et de la foi, s'inspire
de Kant, et maintient une distinction radicale entre le savoir et la
croyance.

Mais précisément, est-ce une position tenable pour un chrétien,
se demande l'auteur, que de séparer de cette façon absolue la vie
quotidienne, champ d'action de Dieu, et la psychologie, où l'on exclut
toute possibilité de transcendance

D'autre part, tant que la théologie de l'expérience s'incarnait
en des témoins du Christ comme Vinet ou Frommel, les jeunes théologiens

avaient en ces guides spirituels une sorte de critère objectif et
vivant de la conscience religieuse. Mais après la mort de ces leaders,
leur pensée subsista seule, sans le rayonnement de leur présence,
et elle parut plus discutable. Où trouver alors le garant « objectif » de
l'expérience intérieure Cette question troublait déjà René Guisan
en 1905. Et lorsqu'éclate en 1917 le coup de tonnerre qu'est la
publication du commentaire de Karl Barth à l'épître aux Romains, le
théologien libéral René Guisan, tout en restant fidèle à lui-même,
reconnaîtra dans ce retour à l'autorité indiscutée de la Parole de
Dieu une orientation féconde.

Tout n'est pas résolu pour autant. Un nouveau dogmatisme
risque de scléroser l'intuition vivante de Barth. A la distinction
kantienne du savoir et de la croyance succède une nouvelle opposition
entre la foi et la raison. Dieu est considéré comme le « Tout Autre ».

Est-ce conforme au Nouveau Testament Alfred Berchtold regrette
Vinet, qui comprenait l'Evangile par le cœur. « Les écrits doctrinaux
et polémiques d'aujourd'hui, ajoute-t-il, peuvent avoir plus de force
ou de rigueur apparentes que les ouvrages de quelques-uns de ces
hommes des générations « subjectivistes » — ils n'ont pas toujours
le même rayonnement d'âme » (p. 209). Alfred Berchtold garde
cependant confiance en l'avenir du protestantisme qui, dans le
mouvement vers l'unité des chrétiens, apportera sa part de chaleur
et de lumière s'il a le courage d'être vraiment lui-même.

Edouard Lescaze.


	Notre tradition protestante dans le miroir d'Alfred Berchtold

