Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 4

Artikel: L'cecumenisme catholique romain et le conseil cecumenique des
Eglises

Autor: Vischer, Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380815

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ ECUMENISME CATHOLIQUE ROMAIN
ET LE CONSEIL (ECUMENIQUE DES EGLISES

C’est lors de la seconde session du Concile du Vatican qu’on en
est venu pour la premiére fois a une discussion détaillée des problémes
du Mouvement cecuménique. Dés le début, l'intention explicite du
Concile avait été d’aborder les questions soulevées par la séparation
des chrétiens. Les évéques avaient souligné, toujours a nouveau,
qu’'on devait donner une ligne « cecuménique » aux textes du Concile.
Mais on en était resté jusqu’alors a& des déclarations générales. Il
est vrai que déja, lors de la premiére session, deux textes sur 1'unité
de I'Eglise avaient été proposés. Mais ils correspondaient si peu
aux veeux des évéques qu’ils furent refusés sans discussion concluante.
Le Concile réclamait des résolutions aux vues plus élevées et plus
larges. Les évéques donnérent 'ordre d’élaborer un nouveau schéma.
Cette tache fut confiée a une commission mixte. Les commissions
dont les textes avaient été refusés lors de la premiére session, la Com-
mission de fide et la Commission pour les Eglises orientales, devaient
étre représentées dans cette commission. Mais c’est au Secrétariat
pour 'unité que revenaient les plus grosses responsabilités. Le nouveau
texte fut proposé aux évéques avant le début de la seconde session ;
il fut approuvé comme base de discussion, et, durant les deux der-
nieres semaines de la session, les évéques apportérent leurs remarques
et leurs projets d’amendements.

A plus d’un égard, le nouveau schéma a clarifié la situation.
Aprés que les évéques l'eurent admis comme point de départ de la
discussion, ils ne pouvaient plus se satisfaire de déclarations géné-
rales ; ils étaient obligés d’exprimer en détail ce que 1« cecumé-
nisme » représente dans la conception catholique. L’opposition aux
textes proposés a la premiére session n’avait été, tout d’abord,
qu'une position négative. Il était devenu clair que l'attitude de
I’Eglise catholique, face aux autres Eglises, n’avait en tout cas pas le
droit d’étre définie sur la base de 'ecclésiologie développée lors de
la Contre-Réformation. Mais la question d’autres fondements a
partir desquels on pt procéder restait en suspens. Cet état de choses



218 LUKAS VISCHER

était avantageux a plus d’'un titre. Il incitait & des projets créateurs.
Des théologiens furent presque contraints de reconsidérer le probléme
cecuménique a partir de nouveaux points de vue et de proposer de
nouvelles solutions ; aprés que les questions ont été agitées de
cette maniére, on peut se demander si elles pourront jamais étre
fixées définitivement par le Concile. Mais cette situation manquait
en méme temps de clarté. La terminologie était si générale et si peu
définie, que l'on pouvait y lire presque tout ce qu'on voulait. Elle
pouvait conduire facilement 4 des malentendus ou a de fausses espé-
rances. Des enthousiastes, catholiques aussi bien que non-catho-
liques, prophétisaient un avenir cecumeénique qui laisserait loin
derriére lui tout ce qui avait eu lieu jusqu’alors. Les discussions de la
deuxiéme session ont ramené une certaine clarté. Elles laissent appa-
raitre dans ses grandes lignes les chemins de ’cecuménisme romain.
Elles montrent tant ses possibilités que ses limites ; méme si, d’ici la
fin du Concile, d’autres développements sont possibles, le cadre
général a déja été tracé.

Si le schéma sur 'cecuménisme est d'une importance extréme
pour les relations entre Eglises catholiques et non catholiques, on
n’a pourtant pas le droit de surestimer sa signification. L’avenir des
relations cecuméniques ne sera pas défini que par ce texte. Il formera
cependant les convictions cecuméniques d’innombrables catholiques.
Le déroulement ultérieur des relations cecuméniques dépendra
également, dans une large mesure, de la maniére dont I’Eglise catho-
lique met en pratique sa pensée cecuménique. Elle n’a, pour l'instant,
pas encore participé au mouvement cecuménique. Par conséquent,
elle doit, maintenant, trouver son style cecuménique. Beaucoup
de choses vont dépendre de la maniére dont les autorités responsables
de I’Eglise catholique vont concevoir leur devoir cecuménique. Elles
peuvent le faire de telle maniére que la rencontre demeure difficile.
Mais elles peuvent également le faire de telle sorte que d’autres
ouvertures, que I'on n’entrevoit pas encore aujourd’hui, deviennent
possibles. C’est également pour une autre raison que le texte du
Concile ne doit pas étre surestimé. Nous ne devons pas oublier que le
mouvement cecuménique a un caractére dynamique. Les relations
cecuméniques ne pourraient pas étre réglées a la longue par une
déclaration de principes. Mais elles sont de plus en plus définies par
la rencontre des Eglises séparées elles-mémes. Si, pour cette raison,
I’Eglise catholique prend réellement le risque d’entrer dans une
relation durable avec les Eglises non romaines, il faut qu’elle
s'attende a ce que, dans la rencontre elle-méme, les fondements, for-
mulés jusqu’a ce jour, soient a nouveau ébranlés. D’autres Eglises,
dans le mouvement cecuménique, et 1'Eglise catholique elle-méme,
durant ces dix derniéres années, ont fait l'expérience que leurs



L'(ECUMENISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL (ECUMENIQUE 219

principes étaient dépassés. C’est pourquoi, il serait faux de considérer
le décret sur I'cecuménisme comme un mot définitif. Le Concile a
rendu I’Eglise catholique consciente du fait que les Eglises, méme
dans la séparation, sont faites les unes pour les autres ; elles s’influen-
cent et se definissent réciproquement. Du fait qu’elles sont liées par
le nom du Christ, il est fondamentalement impossible de les séparer ;
elles s’ordonnent réciproquement. Si nous nous décidons a nous
donner a cette communauté dans une véritable rencontre, nous devons
également compter avec le fait que nous sommes transformés par
cette communauté; aussi ne devons-nous pas croire qu'apres le
Concile la relation se laissera a nouveau définir en termes statiques.
Lorsque 1'élément dynamique, qui habite la communauté des Eglises
séparées, s'est manifesté, il n’est plus possible de I’arréter.

Le schéma «de cecumenismo», proposé a la discussion de la
seconde session, comprend essentiellement trois chapitres. Le premier
présente les principes de l'cecuménisme. Il parle tout d’abord de
I'unité et de I'unicité de I'Eglise, puis il en vient 4 la question : quelle
est la relation des «fréres séparés» avec 1'Eglise catholique ? Sur
la base de cette double considération est alors expliqué ce qu’on
entend par cecuménisme. Le deuxiéme chapitre comprend une
série de réflexions sur le bon exercice de 1'ceccuménisme. Il montre
dans quel esprit et a travers quelle attitude la tache cecuménique
devrait se réaliser. Le troisiétme chapitre décrit les Eglises non
romaines. Il comporte deux parties : la premiére présente les Eglises
orientales ; la deuxiéme cherche a donner un tableau des Eglises
nées de la Réforme du XVIe siécle. Au cours de la session, deux
autres chapitres furent rajoutés au schéma. Le premier contenait une
bréve explication au sujet des Juifs et de l'antisémitisme, et le
deuxiéme traitait en détail du probléme de la liberté religieuse. La
discussion se limita pourtant aux trois premiers chapitres. Le temps
ne suffit pas pour discuter publiquement les derniers. De nombreux
évéques firent des remarques écrites, c’est pourquoi le Secrétariat
pour l'unité eut, aprés le Concile, & discuter également ces parties.
Sous une forme révisée, ils seront soumis, avec les trois premiers
chapitres, a la troisiéme session. La partie sur la liberté religieuse
deviendra probablement le quatriéme chapitre, tandis qu'’il sera fait
un appendice de la déclaration sur les Juifs.

Face a toutes les déclarations antérieures de I’Eglise romaine, le
schéma «de cecumenismo» représente un progrés remarquable.
L’intention de rendre possible une relation authentique avec les
Eglises non romaines y est manifeste. La relation entre les Eglises
romaines et non romaines n’est plus considérée sous un jour statique
comme jusqu'a présent. La conception selon laquelle l'unité de
I’Eglise ne pourrait se réaliser qu’a travers le retour des Eglises non



220 LUKAS VISCHER

romaines dans 1’Eglise romaine actuelle, a été complétement aban-
donnée. Le texte indique plus d'une fois que, méme si elle est 1'Eglise
une et unique du Christ, 1’Eglise catholique a besoin de renouvelle-
ment. C’est pourquoi, elle ne peut pas se borner a inviter les Eglises
non romaines au retour. Si elle veut servir la cause de I'unité, il lui
faut en premier lieu renouveler sa vie, de telle maniére que les fréres
séparés puissent reconnaitre en elle le « visage de I'Eglise ». Mais cette
tiche, elle ne peut l'accomplir que dans une relation vivante avec
les Eglises non romaines. La division de la chrétienté ne change rien
au fait que I'Eglise romaine est 1'Eglise une et unique du Christ. Mais
cette division a pour conséquence que 1’Eglise romaine ne peut pas
réaliser pleinement la catholicité qui lui est donnée. Elle ne peut
réaliser la plénitude de la catholicité que lorsqu’elle reconnait sérieu-
sement comme ses partenaires les chrétiens qui sont séparés d’elle,
et lorsqu’elle cherche a mesurer, en les rencontrant, les pertes que la
séparation a entrainées pour elle. C’est pourquoi, le texte engage les
croyants 4 s’ouvrir A ce processus de rénovation. Ils ne doivent pas
rencontrer les fréres séparés comme « beati possidentes ». Ils doivent
apprendre d’eux ce qui peut contribuer au renouvellement spirituel
de I’Eglise. Ils ne doivent pas se contenter de faire valoir les enseigne-
ments divergents. Ils ne doivent pas reculer devant l'effort de com-
prendre les fréres séparés comme ils se comprennent eux-mémes.
Ils ne doivent pas se borner a présenter I’enseignement traditionnel
dans les formules frappées a I'époque de la polémique. Ils doivent
apprendre a les présenter de telle sorte que ces fréres séparés puissent
les comprendre a partir de leurs présupposés.

Dans cette optique, une importance beaucoup plus grande qu’au-
paravant est donnée aux Eglises séparées de Rome. Tandis que,
jusqu’a maintenant, elles étaient considérées en premier lieu sous le
jour négatif de leur séparation d’avec I’Eglise romaine, elles sont
maintenant considérées comme le partenaire qui a quelque chose
a dire a I'Eglise romaine. Cette transformation se manifeste également
dans la terminologie employée pour décrire la réalité ecclésiologique
des Eglises non romaines. Jusqu’a présent, la théologie romaine s’est
a peine posé la question de la réalité ecclésiologique des Eglises non
romaines. Elle n'a pas considéré les Eglises non romaines comme des
communautés mais comme des groupes d’individus baptisés ; elle
s’est posé la question de savoir jusqu’a quel point des chrétiens non
romains baptisés pouvaient entrer en relation avec 1’Eglise unique
par la seule force du baptéme. Le schéma «de ecclesia», discuté
durant la deuxiéme session, traite encore dans cette optique le
probléme des chrétiens non romains. Le schéma «de oecumenismo »
va plus loin. Il essaie de décrire la signification ecclésiologique des
Eglises non romaines en tant que communautés. Il souligne le fait



L' @CUMENISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL (ECUMENIQUE 221

que les Eglises et communautés non romaines ne sont en rien privées
de la signification mystérieuse du salut. Les éléments constituant
I’Eglise une peuvent aussi se trouver, méme si ce n’est pas dans leur
totalité, & 'extérieur des frontiéres visibles de 1'Eglise ; I’Esprit du
Christ ne refuse pas d’employer les Eglises non romaines comme
moyens de salut. Le schéma ne va pas jusqu’a définir les Eglises
non romaines comme « Eglises », sans autre distinction. Il faut dis-
tinguer entre Eglises et communautés. Les Eglises orientales sont
appelées Eglises, tandis que les Eglises issues de la Réforme sont
plutdét qualifiées de «communautés». Le poids des expressions
ecclésiologiques traditionnelles est trop important, dans la théologie
romaine, pour que cette terminologie puisse enregistrer un change-
ment sur ce point. Méme si le schéma révisé devait faire un pas de
plus, le refus fondamental d’appeler « Eglises » les Eglises issues de
la Réforme ne disparaitra pas. Si ce pas n’est pas accompli, il n’en
demeure pas moins que le schéma pose d'une maniére nouvelle la
question de la signification ecclésiologique des Eglises non romaines,
en tant que communautés. Méme si elles ne sont pas reconnues
comme FEglises, on fait l'effort de leur reconnaitre une certaine
dignité ecclésiologique. Les Eglises non romaines ne sont plus consi-
dérées comme rassemblements d’individus baptisés; elles sont consi-
dérées comme des communautés dans lesquelles le nom du Christ est
confessé et qui sont utilisées par le Christ dans son ceuvre ; cette
évolution dans la fagon de poser les questions signifie sans aucun
doute un remarquable élargissement du champ visuel.

Les difficultés sont-elles surmontées ? Le schéma a-t-il posé
un fondement pour la rencontre cecuménique entre Eglises romaine
et non romaines ? Si nous voulons apporter une réponse réaliste a
cette question, il est nécessaire d’évoquer aussi les difficultés inhé-
rentes & la fagcon de voir du schéma «de oecumenismo ». En effet,
si nous ne voyons pas clairement les difficultés que 1’cecuménisme de
I’Eglise romaine prépare, méme sous sa forme nouvelle, il est presque
impossible de porter un jugement sur les possibilités qui s’offrent
aujourd’hui au Mouvement cecuménique.

La grosse difficulté réside dans le fait que, dans toutes ses réflexions
sur la relation avec les Eglises non romaines, 1'Eglise romaine part
du présupposé qu’elle est I'Eglise une et unique de Jésus-Christ.
Méme si son attitude antérieure envers les Eglises non romaines a
subi des modifications essentielles, cette prétention reste inébran-
lable. En ce sens, la construction du schéma « de oecumenismo » est
significative. Le premier chapitre débute aussitdét par une considé-
ration sur 1'unité et I'unicité de I'Eglise et la présentation présuppose
sans plus qu’il faut entendre par Eglise I’Eglise romaine. Cette
prétention ne comporte en soi encore rien d’inhabituel. L’Eglise



222 LUKAS VISCHER

romaine n’est en cela pas seule ; chaque Eglise se comprend comme
I’Eglise du Christ et le probléme posé au mouvement cecuménique
est le suivant : comment des Eglises qui ne se reconnaissent pas
réciproquement Eglises dans le plein sens du terme peuvent-elles
pourtant entrer en relation et former une communauté ¢ C’est pour-
quoi, la prétention a étre 1'Eglise du Christ une et unique ne devrait
pas nécessairement placer un obstacle insurmontable sur le chemin
du mouvement cecuménique. Mais 1’Eglise romaine différe de toutes
les autres Eglises en ce qu’elle étend cette prétention beaucoup plus
loin. Elle se comprend bien entendu comme le centre de la chrétienté
et, pour cela, considére involontairement les autres Eglises comme
rapportées a elle-méme. Certes, elle reconnait aux Eglises non
romaines une grande signification. Elle les reconnait, en un certain
sens, comme partenaires. Mais elle les reconnait comme partenaires
en premier lieu parce qu’elles peuvent remplir une fonction aupres
d’elle-méme. Le schéma exprime clairement cette attitude de base.
Aprés que la premiére partie ait rappelé 'unité et I'unicité de 1'Eglise,
la seconde partie passe aussitot a la question suivante : dans quelle
relation les fréres séparés se trouvent-ils par rapport a I'Eglise catho-
lique ? La question dominante n’est pas celle de la relation commune
au Christ, mais comment 1’Eglise romaine voit-elle les Eglises non
romaines se situer par rapport a elle-méme. Méme si, plus tard, ce
point de départ est supprimé, cette attitude fondamentale crée
pourtant une difficulté considérable pour le développement des
relations entre les Eglises; en effet, une relation ne peut que se
développer difficilement lorsque son sens parait avoir été fixé uni-
latéralement.

La difficulté devient surtout manifeste lorsque nous nous souve-
nons de la doctrine de la primauté et de la juridiction universelle du
Saint-Sieége. La prétention a étre I’Eglise une et unique a connu dans
cette doctrine un aboutissement qui rend extrémement difficile une
relation véritable avec d’autres Eglises. Le schéma « de oecumenismo »
relégue, il est vrai, cette doctrine a l'arriere-plan. La situation par-
ticuliére de Pierre et de son successeur n’est mentionnée que brieve-
ment. Mais elle n’est, bien entendu, pas abandonnée, et si le schéma
passe par-dessus la difficulté, il faut pourtant poser la question
de savoir comment parvenir, devant cette prétention, a une vraie
communauté des Eglises séparées. La doctrine de la primauté et de la
juridiction universelle ne conduit-elle pas immanquablement a
ceci que le Pape doit se considérer comme le berger non seulement
de I'Eglise catholique, mais encore de l'ensemble de la chrétienté ?
Certes, le Concile s’est efforcé de faire éclater la conception de la
primauté jugée étroite et trop juridique ; il est donc possible que
la fonction papale en tire une nouvelle forme. Le Pape peut apparaitre



L' ECUMENISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL CECUMI::NIQUE 223

aux Eglises séparées de Rome dans un esprit totalement nouveau.
Mais la prétention a ce que la juridiction sur toute la chrétienté lui
revienne ne subsiste-t-elle pas ? La conviction que le siége occupé
par le successeur de Pierre doit exercer une fonction particuliere
aupres de tous les chrétiens baptisés, fonction qui fait donc déborder
tous les autres centres de la chrétienté, ne demeure-t-elle pas?
Le fait que Rome soit la seule ville mentionnée dans une constitution
dogmatique demeure, en tous les cas, étrange. C’est pourquoi, le
Pape ne doit-il pas rencontrer les Eglises non romaines en étant
conscient du fait qu’il a regu le devoir de paitre '’ensemble du trou-
peau dans sa pleine unité ? Et la prise de conscience de ce fait ne
doit-il pas I'amener presque irrémédiablement a se considérer comme
centre du mouvement cecuménique, comme « Pére du mouvement
cecuménique » comme cela a déja été formulé a 'occasion ? Ne doit-il
pas étre le héraut paternel qui appelle la chrétienté séparée a 'unité ?
Ces questions ne sont pas posées en 1'air. De nombreuses déclarations
du pape actuel semblent établir qu’aujourd’hui encore 1'Eglise
romaine ne comprend pas autrement sa tache. Mais cette prétention
représente un obstacle pesant pour les Eglises non romaines. Méme
si elles divergent dans leurs conceptions de l'ecclésiologie, elles
s’accordent a rejeter cette prétention. C’est pourquoi, elles ne pour-
ront entrer en discussion que le jour ou celle-ci ne sera pas déterminée
d’avance par cette prétention. Cette prétention ne peut pas étre le
cadre de la discussion, elle doit lui étre soumise.

La prétention de I’Eglise romaine a étre I’Eglise pleine et unique
entraine une autre difficulté. Elle peut certes parler séparément des
Eglises non romaines et de leurs relations avec 1’Eglise romaine,
mais elle ne peut que difficilement prendre au sérieux le fait que les
Eglises non romaines sont aussi reliées entre elles. Le schéma «de
oecumenismo » fait clairement apparaitre cette difficulté. Le troi-
siéme chapitre donne une description des Eglises non romaines. Les
relations particuliéres unissant les Eglises de I’Est et de 1'Ouest a
I’Eglise romaine y sont mentionnées. L’intention du chapitre est
manifeste : la description doit donner une image meilleure et plus
ouverte des Eglises séparées de Rome. L’image forgée par la dis-
cussion polémique doit faire place a l'esprit de compréhension cecu-
ménique. Mais, en méme temps, la construction du chapitre montre
que I'Eglise romaine envisage la conversation cecuménique avec les
Eglises séparées d’elle dans des relations bilatérales. Le fait que la
chrétienté séparée est une réalité multilatérale apparait a peine.
Cette lacune doit agir sur le développement des relations entre les
Eglises séparées. En effet, cette conception ne traduit-elle pas une
tendance involontaire a voir dans la discussion entre I’Eglise romaine
et les Eglises non romaines séparées le seul véritable théme du



224 LUKAS VISCHER

mouvement cecuménique ? Mais, par 1a méme, la réalité se trouve
simplifiée et raccourcie dans sa diversité.

A co6té de ces difficultés, il faudrait mentionner encore des pro-
blémes particuliers qui doivent étre résolus, si les relations entre les
Eglises doivent se développer. Il faudrait, par exemple, résoudre la
question de la relation du travail cecuménique et de la conversion
individuelle. Le probléme des mariages mixtes devrait trouver une
solution. Des questions pratiques de ce genre sont d'une grande
signification, si la confiance doit grandir entre les Eglises. Les décla-
rations du schéma «de oecumenismo » ne paraitront dignes de foi
que si, a propos de ces points, on parvient a des changements con-
crets. Si, par exemple, il n’est pas souligné clairement qu’il y a
une tension entre le travail cecuménique et la conversion d’individus
isolés, on soupgonnera aisément le travail cecuménique de ne repré-
senter en dernier lieu qu'une nouvelle forme d’expansion.

Les difficultés mentionnées sont connues de nombreux orateurs
du Concile. Au cours de nombreuses interventions, on proposa des
amendements pour que le schéma dépasse ou adoucisse les obstacles
qui géneraient maintenant encore le cours de la rencontre des Eglises
séparées. C’est pourquoi le schéma révisé peut encore subir des
amendements sur certains points. Mais les difficultés citées sont si
profondément ancrées dans la compréhension qu’a 1’Eglise romaine
d’elle-méme qu’on ne peut pas compter sur leur dépassement.

*
* *

I’élaboration progressive d'une vue romaine des tiches cecu-
méniques est, bien entendu, d’un intérét particulier pour le Conseil
cecuménique des Eglises. Comment la mentalité romaine va-t-elle
réagir aux principes du Conseil cecuménique ? Sera-t-il possible
de trouver une base de travail en commun ? Ou bien la perspective
défendue par I’Eglise romaine s’opposera-elle aux fondements recon-
nus en commun par les Eglises réunies dans le Conseil cecuménique des
Eglises ? La question est si importante pour I’avenir du mouvement
cecuménique qu’elle doit intéresser dés maintenant tous ceux qui
en portent la responsabilité. C’est pourquoi, il était naturel que lors
de sa session du 10 au 14 février 1964 le Comité exécutif du Conseil
cecuménique discute en détail la situation cecuménique et s’ex-
prime a ce sujet dans une méme déclaration *. L’explication ne
prétend absolument pas porter un jugement définitif sur la situation.
Elle veut simplement rappeler, compte tenu de la nouvelle situation
résultant des années écoulées, les convictions sur la base desquelles

1 Cf. Ecumenical Review, vol. XVI, 3, 1964, p. 323 ss.



L’ECUMENISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL (ECUMENIQUE 225

le Conseil cecuménique a pris naissance. Les Eglises réunies dans le
Conseil cecuménique ont commencé a vivre et a discuter ensemble.
Elles ont visé en commun certains progrés, définis méme s’ils sont
limités, sur la route de I'Unité. L’explication veut présenter quels
fondements communs ont permis cette communauté. Naturellement,
elle veut en méme temps exprimer la conviction que ces fondements
doivent rester la régle pour 'avenir.

L’explication débute en soulignant que nous avons pénétré dans
une nouvelle période du mouvement cecuménique. Le mouvement
cecuménique, déclenché tout d’abord par quelques-uns, concerne
maintenant prés de ’ensemble de la chrétienté. L'Eglise catholique,
en particulier, est entrée dans le jeu. Cette nouvelle situation est
définie comme une occasion d’obéissance que nous donne Dieu.
D’emblée, 1'explication tourne le dos au passé. Ce n’est pas son
intention d’évoquer le passé contre la nouvelle situation. Il s’agit
bien pluto6t de préciser les points de vue permettant, dans la situation
présente, de conduire plus loin. Jusqu’a présent, I’Eglise romaine
s’est encore a peine prononcée sur la maniére dont les Eglises séparées
pouvaient entrer dans une relation durable entre elles. La déclara-
tion veut rappeler que cette tache nous est proposée a chacun d’entre
nous.

Nous en tirons quelques points particuliérement importants dans
notre contexte :

1. Le point de départ pour une communauté parmi les Eglises
séparées est la confession commune de Jésus-Christ. Si les Eglises
veulent se rejoindre, elles ne peuvent pas prendre pour base une
conception définie de l'unité. Chaque Eglise a sa conception parti-
culiére de 'essence de I’Eglise. C’est pourquoi, elle a aussi sa propre
conception de l'essence de l'unité. Une communauté d'Eglises sépa-
rées ne peut pas présupposer une conception définie de 1'unité. Les
Eglises peuvent se rencontrer dans la certitude que I'unité est cachée
au plus profond du nom du Christ qu’elles confessent ensemble.
Dans cette certitude, elles peuvent se donner pour tiche de faire
toujours apparaitre clairement cette unité et il est déja permis
d’espérer que, durant leur vie en commun, une conception commune
de 'unité leur sera peu a peu révélée. L’élaboration des « New Delhi
Statements » au sujet de I'unité que nous recherchons, en est une
expression. Mais la conception commune de I'unité est le but, non le
point de départ de la communauté. Tout d’abord, les Eglises doivent
se rencontrer réciproquement dans leur totale diversité. Elles n'ont
pas le droit d’abandonner leurs convictions au sujet de l'essence de
I’Eglise et de leur unité. Mais elles doivent reconnaitre en méme temps
que chaque autre Eglise est liée exactement de la méme maniére
a sa conviction. Elles doivent s’accepter comme partenaires dans

15



226 LUKAS VISCHER

la discussion sous la domination du Seigneur commun. C’est Lui
qui les réunit, pour tirer d’elles I'unité, qu’ll est Lui-méme.

2. La communauté du Conseil cecuménique est construite sur le
fondement de I'égalité. La déclaration d’Odessa renvoie au fait que
toutes les Eglises, prises séparément, dans le Conseil cecuménique,
ont les mémes droits. Aucune Eglise ne peut prétendre a des priviléges.
Chacune d’entre elles entre comme membre dans la communauté.
Cela ne signifie pas que chaque Eglise doive considérer les autres
Eglises comme Eglises de la méme espéce. « Etre membre du Conseil
cecuménique ne signifie pas pour une Eglise qu’elle doive considérer
sa propre compréhension de 1’Eglise comme relative.» Mais si la
communauté du Conseil cecuménique n’exige aucune égalité au
sens ecclésiologique strict, elle exige néanmoins que les Eglises se
prennent au sérieux dans la rencontre comme des partenaires ayant
les mémes droits, sans tenir compte de leurs convictions ou de leur
grandeur. Cette égalité est de rigueur. Ce n’est que de cette maniére
que la réalité multiforme de la chrétienté séparée peut accéder a sa
juste valeur. Sans ce présupposé de I'égalité des Eglises dans la
rencontre, les plus petites Eglises seraient écrasées et leur témoignage
ne pourrait pas vraiment étre entendu. Car la communauté a une
force contraignante et déterminante. C’est une illusion de penser
que chacun puisse demeurer lui-méme dans la rencontre. C’est pour-
quoi la communauté des Eglises séparées doit, par ses structures,
veiller a ce qu’il ne se produise aucune violence.

3. Si la communauté des Eglises séparées doit étre capable de
vie, les Eglises séparées doivent se savoir solidaires les unes des
autres. Elles doivent aider les autres Eglises dans leur témoignage au
Christ. Elles doivent chercher & contribuer a leur sanctification.
Elles n’ont pas, en premier lieu, le droit de mettre en question leur
témoignage. Elles doivent plutét tout employer a renouveler leur
vie. Elles n’ont pas le droit de tirer avantage de la situation difficile
d’'une autre Eglise. Elles doivent bien plutét chercher a I'aider &
sortir de ses difficultés internes. Les Eglises liées entre elles dans le
Conseil cecuménique tendent & vivre dans cette relation les unes
avec les autres. Le principe d’égalité en est une expression. L’inten-
tion de solidarite s’exprime de maniére encore plus nette en ceci:
les Eglises membres pourraient s'unir a I'occasion d’une déclaration
commune sur le prosélytisme.

4. En permettant aux Eglises séparées de manifester 1'unité
qui leur est donnée en Christ, la communauté du Conseil cecuménique
sert aussi a exprimer d’une nouvelle maniére 1'universalité de 1’Eglise.
La question de la véritable unité comprend nécessairement aussi la
question de la véritable universalité de I’Eglise, et dans la mesure ot les



L’'ECUMENISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL (ECUMENIQUE 227

Eglises progressent dans la connaissance del’unité, il faut également
qu’elles se demandent comment leur universalité peut se manifester
d’une maniére correspondant a la volonté de Dieu. La déclaration sou-
ligne que, dans le cours des années, les Eglises se sont toujours 4 nou-
veau prononcées contre I'uniformité et ’autorité centralisée. Les Egli-
ses non romaines s’accordent donc pour déclarer que cette universalité
ne doit pas étre exprimée par une organisation centralisée. A cette décla-
ration négative correspond en méme temps une déclaration positive :
Les Eglises unies dans le Conseil cecuménique sont parvenues a la con-
viction commune que l'unité ne doit pas étre recherchée en premier
lieu sur le plan de I'universalité, mais en chaque endroit particulier.
La déclaration d’Odessa cite, pour cette raison, la description de
« 'unité que nous cherchons », telle qu’elle a été admise par 1’assem-
blée pléni¢re de New Delhi. La volonté de Dieu s’accomplit lorsque
tous, en chaque endroit isolé, se laissent mener par I’Esprit Saint
dans une communion totale. L’Eglise locale, la paroisse qui se réunit
pour le culte et rend témoignage au Christ, est, avant tout, I'Eglise.
Car 1a ou I’Esprit Saint est & I'ceuvre, I'Eglise se trouve dans sa
plénitude. Tout ce qui doit étre dit sur I'universalité de 1'Eglise doit,
en tout cas, rendre justice a cette premiére vérité.

*
* *

Si nous opposons nos considérations sur I'cecuménisme de I'Eglise
romaine a la communication du comité exécutif, une différence cer-
taine se manifeste. Il est important de la voir clairement. Car le
mouvement cecuménique ne peut pas étre accéléré en effacant ou en
masquant des différences, si toutefois ces différences sont fondées
objectivement. Mais elles doivent plut6t étre élaborées de telle sorte
qu’elles soient reconnues clairement et qu’on puisse travailler de
part et d’autre a les écarter. La différence que nous avons constatée
est, objectivement, si profondément enracinée que vouloir I'effacer
n’ameénerait qu’a des désavantages. Nous devons plutot nous poser
la question de savoir quelle attitude adopter a son encontre.

Des théologiens romains é€lévent des protestations contre le fait
que l'on fasse valoir les différences et ils sont également soutenus en
cela par quelques théologiens non romains. La déclaration d’Odessa
n’est-elle pas injuste ? N’emploie-t-elle pas a l'égard de I'Eglise
romaine une autre échelle qu’envers les Eglises membres du Conseil
cecuménique ? Est-ce que le Conseil cecuménique n’est pas précisé-
ment convaincu que chaque Eglise membre ne doit pas seulement
abandonner ses convictions ecclésiologiques, mais qu’au contraire,
elle doit en témoigner ? Cette conviction n’est-elle pas solennellement
abandonnée dans le document « L’Eglise, les Eglises et le Conseil
cecuménique des Eglises », appelé « Toronto Statement » ? Pour cela,



228 LUKAS VISCHER

I’Eglise catholique ne devrait-elle pas vivre & tous égards sa concep-
tion de I’Eglise dans le mouvement cecuménique au lieu de se borner
a la représenter ? Le Conseil cecuménique ne recherche-t-il pas la
contradiction lorsque, soudainement, il annonce des considérations
qui semblent presque des conditions ? Ne devrait-il pas, au contraire,
souhaiter la bienvenue comme partenaire & I’Eglise catholique avec
toutes ses particularités ? Tout le reste n’est-il pas l'expression
d'une affirmation de soi-méme peu cecuménique ?

Ces questions ont, il est vrai, un certain poids, mais il me semble
qu’elles ne reposent finalement que sur une logique apparente et
c’est pourquoi elles sont propres a brouiller les vraies relations. Le
principe que toute Eglise doit étre fidéle a sa conviction doit, bien
entendu, étre reconnu. L’Eglise romaine ne peut pas participer au
mouvement cecuménique autrement qu’'en harmonie avec ses convic-
tions. Si des Eglises non romaines posaient 1'exigence qu’elle doit
renoncer tout d’abord & certaines convictions, elles émettraient une
prétention injuste. Si les relations entre les Eglises doivent se déve-
lopper, chaque Eglise doit étre telle que le lui ordonne sa connaissance
de la volonté de Dieu. Si I’Eglise romaine désire participer aujour-
d’hui au mouvement cecuménique, cette déclaration ne doit pas
étre limitée en quoi que ce soit. Si cela se produit pourtant, la décla-
ration de Toronto peut étre invoquée 1 contre.

Mais 'appel a ce principe formel ne suffit pas s’il s’agit de définir
la relation entre Eglise catholique et Conseil cecuménique. Nous
n’avons pas le droit de ne pas voir que le Conseil cecuménique est une
communauté d’Eglises définies possédant des convictions ecclésio-
logiques définies. Elles se sont trouvées ensemble. Elles ont pu
décider de vivre et de discuter communautairement toutes les diffé-
rences qui les séparent les unes des autres. Elles ne se sont pas réunies
sur la base d'un principe formel de reconnaissance réciproque. Elles
ont formé une communauté, parce qu’il leur apparaissait qu’elles
pouvaient vivre et discuter ensemble, malgré leurs convictions
ecclésiologiques différentes. Les expériences faites en commun depuis
la fondation ont approfondi la certitude de 1'appartenance réciproque.
Si, pour cette raison, une Eglise qui n’est pas encore membre cherche
a définir sa relation avec le Conseil cecuménique, il faut tout d’abord
qu’elle se demande quelle est sa relation avec les Eglises aux convic-
tions ecclésiologiques définies qui le composent. Inversement, les
Eglises unies dans le Conseil cecuménique doivent se demander
jusqu’a quel point I'ecclésiologie d'une Eglise, qui n’en a pas encore
fait partie, modifierait la communauté constituée. Bien entendu, elles
n’interdiront & aucune KEglise de représenter son ecclésiologie.
Mais elles doivent pourtant éprouver ce que cela signifierait si cette
ecclésiologie était représentée et vécue a l'intérieur de leur commu-



L'(ECUMENISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL (ECUMENIQUE 229

nauté. Le pas qui sépare le plan du respect mutuel de celui de la vie
et de la discussion communautaires dans une communauté d’Eglises
séparées est un pas dont la signification ne doit pas étre sous-estimee.
C’est pourquoi les Eglises réunies dans le Conseil cecuménique des
Eglises n’ont pas seulement le droit mais aussi le devoir de présenter
leurs convictions au sujet de la vie communautaire des Eglises,
méme lorsqu’elles semblent mettre en question les convictions de
I’Eglise romaine. Elles ne peuvent pas en étre empéchées par le
renvoi au principe formel du respect réciproque.

La réalité que le Conseil cecuménique doit étre compris comme
une communauté d’Eglises définies avec des convictions ecclésio-
logiques définies procede aussi de ce fait : le Conseil cecuménique n’a
jamais engagé les Eglises qui ne lui sont pas rattachées a se rallier a
lui. Certes, les Eglises se sont réunies dans le souhait briilant qu'un
jour 'ensemble de la chrétienté formerait une communauté d’Eglises,
qui vise & accomplir ensemble la volonté de Dieu. C’est pourquoi,
dans toutes leurs discussions, elles se sont efforcées de garder la
totalité devant leurs yeux. Mais elles n’ont pas pensé que leur premier
devoir consistait & amener 2 elles des Eglises qui ne leur étaient pas
encore rattachées et ainsi a faire accéder la vaste communauté a la
totalité. Elles ont beaucoup plus insisté sur la vie en commun qui
leur était devenue possible. Par principe, elles ont totalement aban-
donné aux Eglises séparées la décision de se rattacher a leur com-
munauté. Elles doivent décider si elles peuvent s’ajouter a cette
communauté, et la communauté constituée doit décider si elle veut
les accepter. La déclaration de Toronto est également a comprendre
dans ce contexte. Elle n’est pas une « Magna Charta » générale du
mouvement cecuménique. Elle est, bien plus, une déclaration par
laquelle une communauté définie, constituée d’Eglises définies,
cherche a rendre compte d’elle-méme. Il n’est pas sans importance de
rappeler que le Conseil cecuménique avait été fondé depuis longtemps
lorsque la déclaration de Toronto fut élaborée. La déclaration fut
travaillée pour mieux comprendre une réalité déja existante et pour
repousser des malentendus. C’est pourquoi la déclaration ne doit
pas étre comprise comme la tentative de présenter de quelle maniere
I'ensemble de la chrétienté pourrait, avec toutes ses ecclésiologies
différentes, former une communauté. Elle est la confession d'une
communauté se définissant elle-méme et c’est pourquoi elle doit
toujours étre lue a l'intérieur de cette communauté. Qui l'affranchit
de son «Sitz im Leben » et la considére comme une collection de
principes cecuméniques généraux, «fait nager le poisson hors del’eau».

De nombreux théologiens romains sont, au fond, au clair la-dessus :
le probléme des relations entre I'Eglise catholique et le Conseil
cecuménique ne se résout pas par le simple renvoi a la déclaration



230 LUKAS VISCHER

de Toronto comprise formellement. Ils disent certes que, sur la base
des déclarations de I’Eglise romaine il devrait étre possible, en prin-
cipe, de devenir membre du Conseil cecuménique. Mais ils ajoutent
que I’Eglise catholique ne peut pourtant pas entreprendre ce pas.
Ils sentent qu’ils ne peuvent pas s’ajouter avec leur ecclésiologie a
cette communauté constituée d’Eglises ayant une ecclésiologie
définie. Certes, ils voient et reconnaissent que le Conseil cecuménique
est un instrument indispensable sur la route de 1'unité non seulement
pour les Eglises non romaines mais aussi, d'une maniére limitée,
pour elle-méme. Mais ils voient en méme temps que cette commu-
nauté a une forme ecclésiologique qui rend sa pleine participation
trés difficile non seulement pour des raisons pratiques mais aussi
pour des raisons théologiques.

Et n’y a-t-il pas des empéchements du cdté du Conseil cecumé-
nique ? Nous avons déja souligné que la recherche de I'unité inclut
I'effort de faire apparaitre sous un nouveau jour l'universalité de
I’Eglise. Pour de nombreuses Eglises membres, le Conseil cecuménique
est 'instrument qui leur permet de redécouvrir I'essence de la vraie
universalité. C’est pour cette raison qu’elles se sont associées a la
communauté du Conseil cecuménique. Les Eglises réunies dans le
Conseil cecuménique étaient si peu au clair au sujet de leur concep-
tion de I'universalité de 1’Eglise qu'une porte semblait s’ouvrir a la
recherche commune. Méme si les Eglises ont des convictions ecclé-
siologiques trés diverses, aucune d’elles n’a imposé ses conceptions de
I'universalité, en théorie ou en pratique, de telle sorte qu'une dis-
cussion treés ouverte ne soit plus possible. Cette recherche pourrait-
elle se poursuivre ? Les Eglises pourraient-elles encore développer
leur conception spécifique de l'universalité ? Ne seraient-elles pas
bientét presque irrémédiablement contraintes de le faire a 1'extérieur
du Conseil cecuménique ?

Nous voyons donc que I’appel 4 la déclaration de Toronto, comprise
formellement, ne conduit, au fond, pas plus loin. Nous ne nous per-
dons, par 12 méme, que dans des réflexions formelles qui ne concernent
pas notre affaire. La différence subsiste néanmoins et si la question
hypothétique de savoir si 1’Eglise romaine pourrait, en principe,
devenir membre du Conseil cecuménique, peut contribuer a clarifier
la pensée, il s’agit quand méme en fin de compte d'une question
qui pourrait facilement embrouiller la situation. Si 1'époque des
exercices de pensée est dépassée, nous devons nous tourner vers les

véritables problémes.

*
* *

Mais, d’'un autre c6té, devons-nous en rester a4 la conclusion
que la différence existe ? Méme s'il est salutaire de voir clairement



L'BCUMENISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL (ECUMENIQUE 231

la différence, il serait en méme temps extrémement dangereux de
faire de cette différence une opposition ou, ce qui serait peut-étre
encore plus dangereux, une coexistence inintéressée. L'Eglise romaine
et le Conseil cecuménique sont intéressés réciproquement de maniére
vitale, et il est important que cette appartenance réciproque trouve
une expression dans le mouvement cecuménique. Si on doit atteindre
a une totale entente & propos des fondements de I'cecuménisme,
d’autres développements sont nécessaires. Un travail supplémentaire
doit étre fourni. Cette réalité ne doit pas nous conduire & une marche
divergente ou simplement paralléle. Les Eglises séparées doivent
rester ensemble aussi loin que possible dans leur recherche de I'unité.
Sans cela il y a le danger que la situation entre elles se complique a
cause du travail cecuménique des Eglises isolées. C'est pourquoi,
I’Eglise romaine et le Conseil cecuménique doivent rester en étroite
relation. L’Eglise romaine a besoin du Conseil cecuménique si, dans
son travail cecuménique, elle ne veut pas passer par-dessus la réalité
pluriforme et multilatérale de la chrétienté. Elle a besoin de lui, si
elle veut prendre part aux questions qui ne préoccupent pas les
Eglises isolées, mais I’ensemble des Eglises. Le Conseil cecuménique,
de son coté, a besoin du contact avec I’Eglise catholique s’il ne veut
pas donner dans une vue de prime abord raccourcie de la tache
cecuménique. Il doit accepter les questions qu’elle lui pose. Voila
pourquoi également, un contact étroit est nécessaire : ses Eglises
membres sont en relation avec I’Eglise catholique. Chacune a sa
relation avec ses problémes particuliers. L'une est plus proche d’elle,
I'autre plus éloignée. Mais chacune doit former la relation d’aprés
ses propres présuppositions. C’est pourquoi le contact au niveau
du Conseil cecuménique est nécessaire, si, dans cette multitude de
relations, la cohésion doit étre maintenue. C’est pourquoi, il est
important que soit trouvée une forme de vie commune qui exprime
la tension en méme temps que l’appartenance réciproque. Clest
pourquoi, on devrait arriver 4 ce que 1’Eglise romaine et le Conseil
cecuménique d’apergoivent de leur responsabilité commune.

1. Si on doit en arriver & une collaboration de ce genre, il est
indispensable d’exprimer ensemble que malgré les différences qui
excluent provisoirement une totale collaboration, nous portons les
responsabilités les uns des autres, dans le Conseil cecuménique.
L’Eglise catholique devrait admettre expressément qu’elle reconnait
le Conseil cecuménique comme un instrument qui a aussi une signi-
fication pour sa vie et pour ses relations cecuméniques. Elle devrait
s’engager a faire avancer la date de son rattachement interne. Elle ne
devrait pas se considérer comme se tenant totalement & I'extérieur,
et dégagée de tout engagement. Sans un engagement de ce genre, il
ne serait pas possible de parvenir a une collaboration méme partielle.



232 LUKAS VISCHER

2. Le probléme ecclésiologique dans lequel, comme nous ’avons
vu, réside la source de la différence, ne doit pas devenir un rempart
édifié contre le partenaire. On n’a pas le droit de I'utiliser pour
justifier le manque de relations. Il doit, bien plus, devenir 1'objet
de la relation. L’Eglise romaine et le Conseil cecuménique devraient
se résoudre a discuter en commun la question de la catholicité et de
I'universalité véritables de 1’Eglise. Ils devraient prendre pleinement
au sérieux le sujet de la question comportant la plus grosse difficulté.
Ils ne devraient pas éluder la question mais chercher a aller & cet
endroit aussi profondément que possible pour dégager de nouveaux
fondements. Les points les plus difficiles qui nous séparent auraient
donc a étre discutés théologiquement.

3. L’Eglise romaine et le Conseil cecuménique ont de nombreuses
taches communes. Ils se trouvent devant la question qu’ils se posent
de la méme maniére malgré toutes les différences. Ils sont atteints
de la méme maniére par les événements. Ils se trouvent devant des
taches qui ne peuvent, au fond, étre résolues que communautairement
ou, du moins, qui se laissent résoudre beaucoup plus facilement en
commun. C’est pourquoi, ils devraient mettre & profit les occasions
de la discussion commune. Nous ne pouvons pas évoquer ici tous les
domaines dans lesquels se poserait la question de la collaboration.
La question devrait étre posée soigneusement dans le détail. Les
possibilités sont, en tout cas, nombreuses et si disponibilité et patience
sont présentes, plus d'un témoignage commun pourrait devenir
réalité. La présupposition c’est que I'on soit au clair sur les principes
et les modalités de la collaboration, si bien que tout malentendu et
que toute défiance soient exclus.

* " *

Le Concile peut contribuer a plus d'un titre a réaliser une telle
collaboration. Cela dépendra beaucoup de la maniére et, avant tout,
de l'esprit dans lequel le décret sur I’cecuménisme sera révisé. Les
discussions qui auront lieu sur le décret, a 'intérieur et a I'extérieur
du Concile, peuvent fortement contribuer & faire prendre conscience
des problémes qui nous ont occupés ici et & en rapprocher la solution
au moins de quelques pas. Les évéques iront-ils aussi loin ? Feront-ils
pression pour que l'on pose des fondements rendant possible une
relation durable aussi bien avec l’ensemble de la chrétienté non
romaine qu’avec les Eglises isolées ? Certains signes le laissent
entendre et c’est pourquoi nous avons le droit de regarder avec cet

espoir vers la troisiéme session.
Lukas VISCHER

Secrétaire du Département « Foi et Constitution »
du Conseil cecuménique



	L'œcuménisme catholique romain et le conseil œcuménique des Églises

