
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 4

Artikel: L'œcuménisme catholique romain et le conseil œcuménique des
Églises

Autor: Vischer, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ŒCUMÉNISME CATHOLIQUE ROMAIN
ET LE CONSEIL ŒCUMÉNIQUE DES ÉGLISES

C'est lors de la seconde session du Concile du Vatican qu'on en
est venu pour la première fois à une discussion détaillée des problèmes
du Mouvement œcuménique. Dès le début, l'intention explicite du
Concile avait été d'aborder les questions soulevées par la séparation
des chrétiens. Les évêques avaient souligné, toujours à nouveau,
qu'on devait donner une ligne « œcuménique » aux textes du Concile.
Mais on en était resté jusqu'alors à des déclarations générales. Il
est vrai que déjà, lors de la première session, deux textes sur l'unité
de l'Eglise avaient été proposés. Mais ils correspondaient si peu
aux vœux des évêques qu'ils furent refusés sans discussion concluante.
Le Concile réclamait des résolutions aux vues plus élevées et plus
larges. Les évêques donnèrent l'ordre d'élaborer un nouveau schéma.
Cette tâche fut confiée à une commission mixte. Les commissions
dont les textes avaient été refusés lors de la première session, la
Commission de fide et la Commission pour les Eglises orientales, devaient
être représentées dans cette commission. Mais c'est au Secrétariat

pour l'unité que revenaient les plus grosses responsabilités. Le nouveau
texte fut proposé aux évêques avant le début de la seconde session ;

il fut approuvé comme base de discussion, et, durant les deux
dernières semaines de la session, les évêques apportèrent leurs remarques
et leurs projets d'amendements.

A plus d'un égard, le nouveau schéma a clarifié la situation.
Après que les évêques l'eurent admis comme point de départ de la
discussion, ils ne pouvaient plus se satisfaire de déclarations générales

; ils étaient obligés d'exprimer en détail ce que 1'« œcuménisme

» représente dans la conception catholique. L'opposition aux
textes proposés à la première session n'avait été, tout d'abord,
qu'une position négative. Il était devenu clair que l'attitude de

l'Eglise catholique, face aux autres Eglises, n'avait en tout cas pas le
droit d'être définie sur la base de l'ecclésiologie développée lors de
la Contre-Réformation. Mais la question d'autres fondements à

partir desquels on pût procéder restait en suspens. Cet état de choses



2IÖ LUKAS VISCHER

était avantageux à plus d'un titre. Il incitait à des projets créateurs.
Des théologiens furent presque contraints de reconsidérer le problème
œcuménique à partir de nouveaux points de vue et de proposer de
nouvelles solutions ; après que les questions ont été agitées de

cette manière, on peut se demander si elles pourront jamais être
fixées définitivement par le Concile. Mais cette situation manquait
en même temps de clarté. La terminologie était si générale et si peu
définie, que l'on pouvait y lire presque tout ce cju'on voulait. Elle
pouvait conduire facilement à des malentendus ou à de fausses
espérances. Des enthousiastes, catholiques aussi bien que non-catholiques,

prophétisaient un avenir œcuménique qui laisserait loin
derrière lui tout ce qui avait eu lieu jusqu'alors. Les discussions de la
deuxième session ont ramené une certaine clarté. Elles laissent apparaître

dans ses grandes lignes les chemins de l'œcuménisme romain.
Elles montrent tant ses possibilités que ses limites ; même si, d'ici la
fin du Concile, d'autres développements sont possibles, le cadre
général a déjà été tracé.

Si le schéma sur l'œcuménisme est d'une importance extrême

pour les relations entre Eglises catholiques et non catholiques, on
n'a pourtant pas le droit de surestimer sa signification. L'avenir des
relations œcuméniques ne sera pas défini que par ce texte. Il formera
cependant les convictions œcuméniques d'innombrables catholiques.
Le déroulement ultérieur des relations œcuméniques dépendra
également, dans une large mesure, de la manière dont l'Eglise catholique

met en pratique sa pensée œcuménique. Elle n'a, pour l'instant,
pas encore participé au mouvement œcuménique. Par conséquent,
elle doit, maintenant, trouver son style œcuménique. Beaucoup
de choses vont dépendre de la manière dont les autorités responsables
de l'Eglise catholique vont concevoir leur devoir œcuménique. Elles
peuvent le faire de telle manière que la rencontre demeure difficile.
Mais elles peuvent également le faire de telle sorte que d'autres
ouvertures, que l'on n'entrevoit pas encore aujourd'hui, deviennent
possibles. C'est également pour une autre raison que le texte du
Concile ne doit pas être surestimé. Nous ne devons pas oublier que le
mouvement œcuménique a un caractère dynamique. Les relations
œcuméniques ne pourraient pas être réglées à la longue par une
déclaration de principes. Mais elles sont de plus en plus définies par
la rencontre des Eglises séparées elles-mêmes. Si, pour cette raison,
l'Eglise catholique prend réellement le risque d'entrer dans une
relation durable avec les Eglises non romaines, il faut qu'elle
s'attende à ce que, dans la rencontre elle-même, les fondements,
formulés jusqu'à ce jour, soient à nouveau ébranlés. D'autres Eglises,
dans le mouvement œcuménique, et l'Eglise catholique elle-même,
durant ces dix dernières années, ont fait l'expérience que leurs



L ŒCUMENISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL ŒCUMENIQUE 2ig

principes étaient dépassés. C'est pourquoi, il serait faux de considérer
le décret sur l'œcuménisme comme un mot définitif. Le Concile a
rendu l'Eglise catholique consciente du fait que les Eglises, même
dans la séparation, sont faites les unes pour les autres ; elles s'influencent

et se définissent réciproquement. Du fait qu'elles sont liées par
le nom du Christ, il est fondamentalement impossible de les séparer ;

elles s'ordonnent réciproquement. Si nous nous décidons à nous
donner à cette communauté dans une véritable rencontre, nous devons
également compter avec le fait que nous sommes transformés par
cette communauté ; aussi ne devons-nous pas croire qu'après le
Concile la relation se laissera à nouveau définir en termes statiques.
Lorsque l'élément dynamique, qui habite la communauté des Eglises
séparées, s'est manifesté, il n'est plus possible de l'arrêter.

Le schéma « de œcumenismo », proposé à la discussion de la
seconde session, comprend essentiellement trois chapitres. Le premier
présente les principes de l'œcuménisme. Il parle tout d'abord de
l'unité et de l'unicité de l'Eglise, puis il en vient à la question : quelle
est la relation des « frères séparés » avec l'Eglise catholique Sur
la base de cette double considération est alors expliqué ce qu'on
entend par œcuménisme. Le deuxième chapitre comprend une
série de réflexions sur le bon exercice de l'œcuménisme. Il montre
dans quel esprit et à travers quelle attitude la tâche œcuménique
devrait se réaliser. Le troisième chapitre décrit les Eglises non
romaines. Il comporte deux parties : la première présente les Eglises
orientales ; la deuxième cherche à donner un tableau des Eglises
nées de la Réforme du XVIe siècle. Au cours de la session, deux
autres chapitres furent rajoutés au schéma. Le premier contenait une
brève explication au sujet des Juifs et de l'antisémitisme, et le
deuxième traitait en détail du problème de la liberté religieuse. La
discussion se limita pourtant aux trois premiers chapitres. Le temps
ne suffit pas pour discuter publiquement les derniers. De nombreux
évêques firent des remarques écrites, c'est pourquoi le Secrétariat
pour l'unité eut, après le Concile, à discuter également ces parties.
Sous une forme révisée, ils seront soumis, avec les trois premiers
chapitres, à la troisième session. La partie sur la liberté religieuse
deviendra probablement le quatrième chapitre, tandis qu'il sera fait
un appendice de la déclaration sur les Juifs.

Face à toutes les déclarations antérieures de l'Eglise romaine, le
schéma « de œcumenismo » représente un progrès remarquable.
L'intention de rendre possible une relation authentique avec les
Eglises non romaines y est manifeste. La relation entre les Eglises
romaines et non romaines n'est plus considérée sous un jour statique
comme jusqu'à présent. La conception selon laquelle l'unité de

l'Eglise ne pourrait se réaliser qu'à travers le retour des Eglises non



220 LUKAS VISCHER

romaines dans l'Eglise romaine actuelle, a été complètement
abandonnée. Le texte indique plus d'une fois que, même si elle est l'Eglise
une et unique du Christ, l'Eglise catholique a besoin de renouvellement.

C'est pourquoi, elle ne peut pas se borner à inviter les Eglises
non romaines au retour. Si elle veut servir la cause de l'unité, il lui
faut en premier lieu renouveler sa vie, de telle manière que les frères
séparés puissent reconnaître en elle le « visage de l'Eglise ». Mais cette
tâche, elle ne peut l'accomplir que dans une relation vivante avec
les Eglises non romaines. La division de la chrétienté ne change rien
au fait que l'Eglise romaine est l'Eglise une et unique du Christ. Mais
cette division a pour conséquence que l'Eglise romaine ne peut pas
réaliser pleinement la catholicité qui lui est donnée. Elle ne peut
réaliser la plénitude de la catholicité que lorsqu'elle reconnaît
sérieusement comme ses partenaires les chrétiens qui sont séparés d'elle,
et lorsqu'elle cherche à mesurer, en les rencontrant, les pertes que la
séparation a entraînées pour elle. C'est pourquoi, le texte engage les

croyants à s'ouvrir à ce processus de rénovation. Ils ne doivent pas
rencontrer les frères séparés comme « beati possidentes ». Ils doivent
apprendre d'eux ce qui peut contribuer au renouvellement spirituel
de l'Eglise. Ils ne doivent pas se contenter de faire valoir les enseignements

divergents. Ils ne doivent pas reculer devant l'effort de
comprendre les frères séparés comme ils se comprennent eux-mêmes.
Ils ne doivent pas se borner à présenter l'enseignement traditionnel
dans les formules frappées à l'époque de la polémique. Ils doivent
apprendre à les présenter de telle sorte que ces frères séparés puissent
les comprendre à partir de leurs présupposés.

Dans cette optique, une importance beaucoup plus grande
qu'auparavant est donnée aux Eglises séparées de Rome. Tandis que,
jusqu'à maintenant, elles étaient considérées en premier lieu sous le
jour négatif de leur séparation d'avec l'Eglise romaine, elles sont
maintenant considérées comme le partenaire qui a quelque chose
à dire à l'Eglise romaine. Cette transformation se manifeste également
dans la terminologie employée pour décrire la réalité ecclésiologique
des Eglises non romaines. Jusqu'à présent, la théologie romaine s'est
à peine posé la question de la réalité ecclésiologique des Eglises non
romaines. Elle n'a pas considéré les Eglises non romaines comme des
communautés mais comme des groupes d'individus baptisés ; elle
s'est posé la question de savoir jusqu'à quel point des chrétiens non
romains baptisés pouvaient entrer en relation avec l'Eglise unique
par la seule force du baptême. Le schéma « de ecclesia », discuté
durant la deuxième session, traite encore dans cette optique le
problème des chrétiens non romains. Le schéma « de oecumenismo »

va plus loin. Il essaie de décrire la signification ecclésiologique des

Eglises non romaines en tant que communautés. Il souligne le fait



L ŒCUMENISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL ŒCUMENIQUE 221

que les Eglises et communautés non romaines ne sont en rien privées
de la signification mystérieuse du salut. Les éléments constituant
l'Eglise une peuvent aussi se trouver, même si ce n'est pas dans leur
totalité, à l'extérieur des frontières visibles de l'Eglise ; l'Esprit du
Christ ne refuse pas d'employer les Eglises non romaines comme
moyens de salut. Le schéma ne va pas jusqu'à définir les Eglises
non romaines comme « Eglises », sans autre distinction. Il faut
distinguer entre Eglises et communautés. Les Eglises orientales sont
appelées Eglises, tandis que les Eglises issues de la Réforme sont
plutôt qualifiées de « communautés ». Le poids des expressions
ecclésiologiques traditionnelles est trop important, dans la théologie
romaine, pour que cette terminologie puisse enregistrer un changement

sur ce point. Même si le schéma révisé devait faire un pas de

plus, le refus fondamental d'appeler « Eglises » les Eglises issues de
la Réforme ne disparaîtra pas. Si ce pas n'est pas accompli, il n'en
demeure pas moins que le schéma pose d'une manière nouvelle la
question de la signification ecclésiologique des Eglises non romaines,
en tant que communautés. Même si elles ne sont pas reconnues
comme Eglises, on fait l'effort de leur reconnaître une certaine
dignité ecclésiologique. Les Eglises non romaines ne sont plus
considérées comme rassemblements d'individus baptisés ; elles sont
considérées comme des communautés dans lesquelles le nom du Christ est
confessé et qui sont utilisées par le Christ dans son œuvre ; cette
évolution dans la façon de poser les questions signifie sans aucun
doute un remarquable élargissement du champ visuel.

Les difficultés sont-elles surmontées Le schéma a-t-il posé
un fondement pour la rencontre œcuménique entre Eglises romaine
et non romaines Si nous voulons apporter une réponse réaliste à

cette question, il est nécessaire d'évoquer aussi les difficultés
inhérentes à la façon de voir du schéma « de oecumenismo ». En effet,
si nous ne voyons pas clairement les difficultés que l'œcuménisme de

l'Eglise romaine prépare, même sous sa forme nouvelle, il est presque
impossible de porter un jugement sur les possibilités qui s'offrent
aujourd'hui au Mouvement œcuménique.

La grosse difficulté réside dans le fait que, dans toutes ses réflexions
sur la relation avec les Eglises non romaines, l'Eglise romaine part
du présupposé qu'elle est l'Eglise une et unique de Jésus-Christ.
Même si son attitude antérieure envers les Eglises non romaines a
subi des modifications essentielles, cette prétention reste inébranlable.

En ce sens, la construction du schéma « de oecumenismo » est
significative. Le premier chapitre débute aussitôt par une considération

sur l'unité et l'unicité de l'Eglise et la présentation présuppose
sans plus qu'il faut entendre par Eglise l'Eglise romaine. Cette
prétention ne comporte en soi encore rien d'inhabituel. L'Eglise



222 LUKAS VISCHER

romaine n'est en cela pas seule ; chaque Eglise se comprend comme
l'Eglise du Christ et le problème posé au mouvement œcuménique
est le suivant : comment des Eglises qui ne se reconnaissent pas
réciproquement Eglises dans le plein sens du terme peuvent-elles
pourtant entrer en relation et former une communauté C'est pourquoi,

la prétention à être l'Eglise du Christ une et unique ne devrait
pas nécessairement placer un obstacle insurmontable sur le chemin
du mouvement œcuménique. Mais l'Eglise romaine diffère de toutes
les autres Eglises en ce qu'elle étend cette prétention beaucoup plus
loin. Elle se comprend bien entendu comme le centre de la chrétienté
et, pour cela, considère involontairement les autres Eglises comme
rapportées à elle-même. Certes, elle reconnaît aux Eglises non
romaines une grande signification. Elle les reconnaît, en un certain
sens, comme partenaires. Mais elle les reconnaît comme partenaires
en premier lieu parce qu'elles peuvent remplir une fonction auprès
d'elle-même. Le schéma exprime clairement cette attitude de base.

Après que la première partie ait rappelé l'unité et l'unicité de l'Eglise,
la seconde partie passe aussitôt à la question suivante : dans quelle
relation les frères séparés se trouvent-ils par rapport à l'Eglise catholique

La question dominante n'est pas celle de la relation commune
au Christ, mais comment l'Eglise romaine voit-elle les Eglises non
romaines se situer par rapport à elle-même. Même si, plus tard, ce

point de départ est supprimé, cette attitude fondamentale crée

pourtant une difficulté considérable pour le développement des

relations entre les Eglises ; en effet, une relation ne peut que se

développer difficilement lorsque son sens paraît avoir été fixé
unilatéralement.

La difficulté devient surtout manifeste lorsque nous nous souvenons

de la doctrine de la primauté et de la juridiction universelle du
Saint-Siège. La prétention à être l'Eglise une et unique a connu dans
cette doctrine un aboutissement qui rend extrêmement difficile une
relation véritable avec d'autres Eglises. Le schéma « de oecumenismo »

relègue, il est vrai, cette doctrine à l'arrière-plan. La situation
particulière de Pierre et de son successeur n'est mentionnée que brièvement.

Mais elle n'est, bien entendu, pas abandonnée, et si le schéma

passe par-dessus la difficulté, il faut pourtant poser la question
de savoir comment parvenir, devant cette prétention, à une vraie
communauté des Eglises séparées. La doctrine de la primauté et de la
juridiction universelle ne conduit-elle pas immanquablement à

ceci que le Pape doit se considérer comme le berger non seulement
de l'Eglise catholique, mais encore de l'ensemble de la chrétienté
Certes, le Concile s'est efforcé de faire éclater la conception de la
primauté jugée étroite et trop juridique ; il est donc possible que
la fonction papale en tire une nouvelle forme. Le Pape peut apparaître



L'ŒCUMÉNISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL ŒCUMÉNIQUE 223

aux Eglises séparées de Rome dans un esprit totalement nouveau.
Mais la prétention à ce que la juridiction sur toute la chrétienté lui
revienne ne subsiste-t-elle pas La conviction que le siège occupé
par le successeur de Pierre doit exercer une fonction particulière
auprès de tous les chrétiens baptisés, fonction qui fait donc déborder
tous les autres centres de la chrétienté, ne demeure-t-elle pas
Le fait que Rome soit la seule ville mentionnée dans une constitution
dogmatique demeure, en tous les cas, étrange. C'est pourquoi, le

Pape ne doit-il pas rencontrer les Eglises non romaines en étant
conscient du fait qu'il a reçu le devoir de paître l'ensemble du troupeau

dans sa pleine unité Et la prise de conscience de ce fait ne
doit-il pas l'amener presque irrémédiablement à se considérer comme
centre du mouvement œcuménique, comme « Père du mouvement
œcuménique » comme cela a déjà été formulé à l'occasion Ne doit-il
pas être le héraut paternel qui appelle la chrétienté séparée à l'unité
Ces questions ne sont pas posées en l'air. De nombreuses déclarations
du pape actuel semblent établir qu'aujourd'hui encore l'Eglise
romaine ne comprend pas autrement sa tâche. Mais cette prétention
représente un obstacle pesant pour les Eglises non romaines. Même
si elles divergent dans leurs conceptions de l'ecclésiologie, elles
s'accordent à rejeter cette prétention. C'est pourquoi, elles ne pourront

entrer en discussion que le jour où celle-ci ne sera pas déterminée
d'avance par cette prétention. Cette prétention ne peut pas être le
cadre de la discussion, elle doit lui être soumise.

La prétention de l'Eglise romaine à être l'Eglise pleine et unique
entraîne une autre difficulté. Elle peut certes parler séparément des

Eglises non romaines et de leurs relations avec l'Eglise romaine,
mais elle ne peut que difficilement prendre au sérieux le fait que les

Eglises non romaines sont aussi reliées entre elles. Le schéma « de
oecumenismo » fait clairement apparaître cette difficulté. Le
troisième chapitre donne une description des Eglises non romaines. Les
relations particulières unissant les Eglises de l'Est et de l'Ouest à

l'Eglise romaine y sont mentionnées. L'intention du chapitre est
manifeste : la description doit donner une image meilleure et plus
ouverte des Eglises séparées de Rome. L'image forgée par la
discussion polémique doit faire place à l'esprit de compréhension
œcuménique. Mais, en même temps, la construction du chapitre montre
que l'Eglise romaine envisage la conversation œcuménique avec les

Eglises séparées d'elle dans des relations bilatérales. Le fait que la
chrétienté séparée est une réalité multilatérale apparaît à peine.
Cette lacune doit agir sur le développement des relations entre les

Eglises séparées. En effet, cette conception ne traduit-elle pas une
tendance involontaire à voir dans la discussion entre l'Eglise romaine
et les Eglises non romaines séparées le seul véritable thème du



224 LUKAS VISCHER

mouvement œcuménique Mais, par là même, la réalité se trouve
simplifiée et raccourcie dans sa diversité.

A côté de ces difficultés, il faudrait mentionner encore des
problèmes particuliers qui doivent être résolus, si les relations entre les
Eglises doivent se développer. Il faudrait, par exemple, résoudre la
question de la relation du travail œcuménique et de la conversion
individuelle. Le problème des mariages mixtes devrait trouver une
solution. Des questions pratiques de ce genre sont d'une grande
signification, si la confiance doit grandir entre les Eglises. Les
déclarations du schéma « de oecumenismo » ne paraîtront dignes de foi
que si, à propos de ces points, on parvient à des changements
concrets. Si, par exemple, il n'est pas souligné clairement qu'il y a
une tension entre le travail œcuménique et la conversion d'individus
isolés, on soupçonnera aisément le travail œcuménique de ne
représenter en dernier lieu qu'une nouvelle forme d'expansion.

Les difficultés mentionnées sont connues de nombreux orateurs
du Concile. Au cours de nombreuses interventions, on proposa des
amendements pour que le schéma dépasse ou adoucisse les obstacles
qui gêneraient maintenant encore le cours de la rencontre des Eglises
séparées. C'est pourquoi le schéma révisé peut encore subir des
amendements sur certains points. Mais les difficultés citées sont si
profondément ancrées dans la compréhension qu'a l'Eglise romaine
d'elle-même qu'on ne peut pas compter sur leur dépassement.

L'élaboration progressive d'une vue romaine des tâches
œcuméniques est, bien entendu, d'un intérêt particulier pour le Conseil
œcuménique des Eglises. Comment la mentalité romaine va-t-elle
réagir aux principes du Conseil œcuménique Sera-t-il possible
de trouver une base de travail en commun Ou bien la perspective
défendue par l'Eglise romaine s'opposera-elle aux fondements reconnus

en commun par les Eglises réunies dans le Conseil œcuménique des

Eglises La question est si importante pour l'avenir du mouvement
œcuménique qu'elle doit intéresser dès maintenant tous ceux qui
en portent la responsabilité. C'est pourquoi, il était naturel que lors
de sa session du io au 14 février 1964 le Comité exécutif du Conseil
œcuménique discute en détail la situation œcuménique et
s'exprime à ce sujet dans une même déclaration ». L'explication ne
prétend absolument pas porter un jugement définitif sur la situation.
Elle veut simplement rappeler, compte tenu de la nouvelle situation
résultant des années écoulées, les convictions sur la base desquelles

1 Cf. Ecumenical Review, vol. XVI, 3, 1964, p. 323 ss.



L'ŒCUMÉNISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL ŒCUMÉNIQUE 225

le Conseil œcuménique a pris naissance. Les Eglises réunies dans le
Conseil œcuménique ont commencé à vivre et à discuter ensemble.
Elles ont visé en commun certains progrès, définis même s'ils sont
limités, sur la route de l'Unité. L'explication veut présenter quels
fondements communs ont permis cette communauté. Naturellement,
elle veut en même temps exprimer la conviction que ces fondements
doivent rester la règle pour l'avenir.

L'explication débute en soulignant que nous avons pénétré dans

une nouvelle période du mouvement œcuménique. Le mouvement
œcuménique, déclenché tout d'abord par quelques-uns, concerne
maintenant près de l'ensemble de la chrétienté. L'Eglise catholique,
en particulier, est entrée dans le jeu. Cette nouvelle situation est
définie comme une occasion d'obéissance que nous donne Dieu.
D'emblée, l'explication tourne le dos au passé. Ce n'est pas son
intention d'évoquer le passé contre la nouvelle situation. Il s'agit
bien plutôt de préciser les points de vue permettant, dans la situation
présente, de conduire plus loin. Jusqu'à présent, l'Eglise romaine
s'est encore à peine prononcée sur la manière dont les Eglises séparées
pouvaient entrer dans une relation durable entre elles. La déclaration

veut rappeler que cette tâche nous est proposée à chacun d'entre
nous.

Nous en tirons quelques points particulièrement importants dans
notre contexte :

i. Le point de départ pour une communauté parmi les Eglises
séparées est la confession commune de Jésus-Christ. Si les Eglises
veulent se rejoindre, elles ne peuvent pas prendre pour base une
conception définie de l'unité. Chaque Eglise a sa conception
particulière de l'essence de l'Eglise. C'est pourquoi, elle a aussi sa propre
conception de l'essence de l'unité. Une communauté d'Eglises séparées

ne peut pas présupposer une conception définie de l'unité. Les

Eglises peuvent se rencontrer dans la certitude que l'unité est cachée

au plus profond du nom du Christ qu'elles confessent ensemble.
Dans cette certitude, elles peuvent se donner pour tâche de faire
toujours apparaître clairement cette unité et il est déjà permis
d'espérer que, durant leur vie en commun, une conception commune
de l'unité leur sera peu à peu révélée. L'élaboration des « New Delhi
Statements » au sujet de l'unité que nous recherchons, en est une
expression. Mais la conception commune de l'unité est le but, non le

point de départ de la communauté. Tout d'abord, les Eglises doivent
se rencontrer réciproquement dans leur totale diversité. Elles n'ont
pas le droit d'abandonner leurs convictions au sujet de l'essence de

l'Eglise et de leur unité. Mais elles doivent reconnaître en même temps
que chaque autre Eglise est liée exactement de la même manière
à sa conviction. Elles doivent s'accepter comme partenaires dans

»5



226 LUKAS VISCHER

la discussion sous la domination du Seigneur commun. C'est Lui
qui les réunit, pour tirer d'elles l'unité, qu'il est Lui-même.

2. La communauté du Conseil œcuménique est construite sur le
fondement de l'égalité. La déclaration d'Odessa renvoie au fait que
toutes les Eglises, prises séparément, dans le Conseil œcuménique,
ont les mêmes droits. Aucune Eglise ne peut prétendre à des privilèges.
Chacune d'entre elles entre comme membre dans la communauté.
Cela ne signifie pas que chaque Eglise doive considérer les autres
Eglises comme Eglises de la même espèce. « Etre membre du Conseil
œcuménique ne signifie pas pour une Eglise qu'elle doive considérer
sa propre compréhension de l'Eglise comme relative. » Mais si la
communauté du Conseil œcuménique n'exige aucune égalité au
sens ecclésiologique strict, elle exige néanmoins que les Eglises se

prennent au sérieux dans la rencontre comme des partenaires ayant
les mêmes droits, sans tenir compte de leurs convictions ou de leur
grandeur. Cette égalité est de rigueur. Ce n'est que de cette manière
que la réalité multiforme de la chrétienté séparée peut accéder à sa
juste valeur. Sans ce présupposé de l'égalité des Eglises dans la
rencontre, les plus petites Eglises seraient écrasées et leur témoignage
ne pourrait pas vraiment être entendu. Car la communauté a une
force contraignante et déterminante. C'est une illusion de penser
que chacun puisse demeurer lui-même dans la rencontre. C'est pourquoi

la communauté des Eglises séparées doit, par ses structures,
veiller à ce qu'il ne se produise aucune violence.

3. Si la communauté des Eglises séparées doit être capable de
vie, les Eglises séparées doivent se savoir solidaires les unes des
autres. Elles doivent aider les autres Eglises dans leur témoignage au
Christ. Elles doivent chercher à contribuer à leur sanctification.
Elles n'ont pas, en premier lieu, le droit de mettre en question leur
témoignage. Elles doivent plutôt tout employer à renouveler leur
vie. Elles n'ont pas le droit de tirer avantage de la situation difficile
d'une autre Eglise. Elles doivent bien plutôt chercher à l'aider à

sortir de ses difficultés internes. Les Eglises liées entre elles dans le
Conseil œcuménique tendent à vivre dans cette relation les unes
avec les autres. Le principe d'égalité en est une expression. L'intention

de solidarité s'exprime de manière encore plus nette en ceci :

les Eglises membres pourraient s'unir à l'occasion d'une déclaration
commune sur le prosélytisme.

4. En permettant aux Eglises séparées de manifester l'unité
qui leur est donnée en Christ, la communauté du Conseil œcuménique
sert aussi à exprimer d'une nouvelle manière l'universalité de l'Eglise.
La question de la véritable unité comprend nécessairement aussi la
question de la véritable universalité de l'Eglise, et dans la mesure où les



L'ŒCUMÉNISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL ŒCUMÉNIQUE 227

Eglises progressent dans la connaissance de l'unité, il faut également
qu'elles se demandent comment leur universalité peut se manifester
d'une manière correspondant à la volonté de Dieu. La déclaration
souligne que, dans le cours des années, les Eglises se sont toujours à
nouveau prononcées contre l'uniformité et l'autorité centralisée. Les Eglises

non romaines s'accordent donc pour déclarer que cette universalité
ne doit pas être exprimée par une organisation centralisée. A cette
déclaration négative correspond en même temps une déclaration positive :

Les Eglises unies dans le Conseil œcuménique sont parvenues à la
conviction commune que l'unité ne doit pas être recherchée en premier
lieu sur le plan de l'universalité, mais en chaque endroit particulier.
La déclaration d'Odessa cite, pour cette raison, la description de
« l'unité que nous cherchons », telle qu'elle a été admise par l'assemblée

plénière de New Delhi. La volonté de Dieu s'accomplit lorsque
tous, en chaque endroit isolé, se laissent mener par l'Esprit Saint
dans une communion totale. L'Eglise locale, la paroisse qui se réunit
pour le culte et rend témoignage au Christ, est, avant tout, l'Eglise.
Car là où l'Esprit Saint est à l'œuvre, l'Eglise se trouve dans sa
plénitude. Tout ce qui doit être dit sur l'universalité de l'Eglise doit,
en tout cas, rendre justice à cette première vérité.

Si nous opposons nos considérations sur l'œcuménisme de l'Eglise
romaine à la communication du comité exécutif, une différence
certaine se manifeste. Il est important de la voir clairement. Car le
mouvement œcuménique ne peut pas être accéléré en effaçant ou en

masquant des différences, si toutefois ces différences sont fondées
objectivement. Mais elles doivent plutôt être élaborées de telle sorte
qu'elles soient reconnues clairement et qu'on puisse travailler de

part et d'autre à les écarter. La différence que nous avons constatée
est, objectivement, si profondément enracinée que vouloir l'effacer
n'amènerait qu'à des désavantages. Nous devons plutôt nous poser
la question de savoir quelle attitude adopter à son encontre.

Des théologiens romains élèvent des protestations contre le fait
que l'on fasse valoir les différences et ils sont également soutenus en
cela par quelques théologiens non romains. La déclaration d'Odessa
n'est-elle pas injuste N'emploie-t-elle pas à l'égard de l'Eglise
romaine une autre échelle qu'envers les Eglises membres du Conseil
œcuménique Est-ce que le Conseil œcuménique n'est pas précisément

convaincu que chaque Eglise membre ne doit pas seulement
abandonner ses convictions ecclésiologiques, mais qu'au contraire,
elle doit en témoigner Cette conviction n'est-elle pas solennellement
abandonnée dans le document « L'Eglise, les Eglises et le Conseil
œcuménique des Eglises », appelé « Toronto Statement » Pour cela,



228 LUKAS VISCHER

l'Eglise catholique ne devrait-elle pas vivre à tous égards sa conception
de l'Eglise dans le mouvement œcuménique au lieu de se borner

à la représenter Le Conseil œcuménique ne recherche-t-il pas la
contradiction lorsque, soudainement, il annonce des considérations
qui semblent presque des conditions Ne devrait-il pas, au contraire,
souhaiter la bienvenue comme partenaire à l'Eglise catholique avec
toutes ses particularités Tout le reste n'est-il pas l'expression
d'une affirmation de soi-même peu œcuménique

Ces questions ont, il est vrai, un certain poids, mais il me semble
qu'elles ne reposent finalement que sur une logique apparente et
c'est pourquoi elles sont propres à brouiller les vraies relations. Le
principe que toute Eglise doit être fidèle à sa conviction doit, bien
entendu, être reconnu. L'Eglise romaine ne peut pas participer au
mouvement œcuménique autrement qu'en harmonie avec ses convictions.

Si des Eglises non romaines posaient l'exigence qu'elle doit
renoncer tout d'abord à certaines convictions, elles émettraient une
prétention injuste. Si les relations entre les Eglises doivent se
développer, chaque Eglise doit être telle que le lui ordonne sa connaissance
de la volonté de Dieu. Si l'Eglise romaine désire participer aujourd'hui

au mouvement œcuménique, cette déclaration ne doit pas
être limitée en quoi que ce soit. Si cela se produit pourtant, la
déclaration de Toronto peut être invoquée là contre.

Mais l'appel à ce principe formel ne suffit pas s'il s'agit de définir
la relation entre Eglise catholique et Conseil œcuménique. Nous
n'avons pas le droit de ne pas voir que le Conseil œcuménique est une
communauté d'Eglises définies possédant des convictions ecclésio-
logiques définies. Elles se sont trouvées ensemble. Elles ont pu
décider de vivre et de discuter communautairement toutes les
différences qui les séparent les unes des autres. Elles ne se sont pas réunies
sur la base d'un principe formel de reconnaissance réciproque. Elles
ont formé une communauté, parce qu'il leur apparaissait qu'elles
pouvaient vivre et discuter ensemble, malgré leurs convictions
ecclésiologiques différentes. Les expériences faites en commun depuis
la fondation ont approfondi la certitude de l'appartenance réciproque.
Si, pour cette raison, une Eglise qui n'est pas encore membre cherche
à définir sa relation avec le Conseil œcuménique, il faut tout d'abord
qu'elle se demande quelle est sa relation avec les Eglises aux convictions

ecclésiologiques définies qui le composent. Inversement, les

Eglises unies dans le Conseil œcuménique doivent se demander
jusqu'à quel point l'ecclésiologie d'une Eglise, qui n'en a pas encore
fait partie, modifierait la communauté constituée. Bien entendu, elles
n'interdiront à aucune Eglise de représenter son ecclésiologie.
Mais elles doivent pourtant éprouver ce que cela signifierait si cette
ecclésiologie était représentée et vécue à l'intérieur de leur commu-



L'ŒCUMÉNISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL ŒCUMÉNIQUE 229

nauté. Le pas qui sépare le plan du respect mutuel de celui de la vie
et de la discussion communautaires dans une communauté d'Eglises
séparées est un pas dont la signification ne doit pas être sous-estimée.
C'est pourquoi les Eglises réunies dans le Conseil œcuménique des

Eglises n'ont pas seulement le droit mais aussi le devoir de présenter
leurs convictions au sujet de la vie communautaire des Eglises,
même lorsqu'elles semblent mettre en question les convictions de

l'Eglise romaine. Elles ne peuvent pas en être empêchées par le
renvoi au principe formel du respect réciproque.

La réalité que le Conseil œcuménique doit être compris comme
une communauté d'Eglises définies avec des convictions ecclésiologiques

définies procède aussi de ce fait : le Conseil œcuménique n'a
jamais engagé les Eglises qui ne lui sont pas rattachées à se rallier à

lui. Certes, les Eglises se sont réunies dans le souhait brûlant qu'un
jour l'ensemble de la chrétienté formerait une communauté d'Eglises,
qui vise à accomplir ensemble la volonté de Dieu. C'est pourquoi,
dans toutes leurs discussions, elles se sont efforcées de garder la
totalité devant leurs yeux. Mais elles n'ont pas pensé que leur premier
devoir consistait à amener à elles des Eglises qui ne leur étaient pas
encore rattachées et ainsi à faire accéder la vaste communauté à la
totalité. Elles ont beaucoup plus insisté sur la vie en commun qui
leur était devenue possible. Par principe, elles ont totalement
abandonné aux Eglises séparées la décision de se rattacher à leur
communauté. Elles doivent décider si elles peuvent s'ajouter à cette
communauté, et la communauté constituée doit décider si elle veut
les accepter. La déclaration de Toronto est également à comprendre
dans ce contexte. Elle n'est pas une « Magna Charta » générale du
mouvement œcuménique. Elle est, bien plus, une déclaration par
laquelle une communauté définie, constituée d'Eglises définies,
cherche à rendre compte d'elle-même. Il n'est pas sans importance de

rappeler que le Conseil œcuménique avait été fondé depuis longtemps
lorsque la déclaration de Toronto fut élaborée. La déclaration fut
travaillée pour mieux comprendre une réalité déjà existante et pour
repousser des malentendus. C'est pourquoi la déclaration ne doit
pas être comprise comme la tentative de présenter de quelle manière
l'ensemble de la chrétienté pourrait, avec toutes ses ecclésiologies
différentes, former une communauté. Elle est la confession d'une
communauté se définissant elle-même et c'est pourquoi elle doit
toujours être lue à l'intérieur de cette communauté. Qui l'affranchit
de son « Sitz im Leben » et la considère comme une collection de

principes œcuméniques généraux, « fait nager le poisson hors de l'eau ».

De nombreux théologiens romains sont, au fond, au clair là-dessus :

le problème des relations entre l'Eglise catholique et le Conseil

œcuménique ne se résout pas par le simple renvoi à la déclaration



230 LUKAS VISCHER

de Toronto comprise formellement. Ils disent certes que, sur la base
des déclarations de l'Eglise romaine il devrait être possible, en principe,

de devenir membre du Conseil œcuménique. Mais ils ajoutent
que l'Eglise catholique ne peut pourtant pas entreprendre ce pas.
Ils sentent qu'ils ne peuvent pas s'ajouter avec leur ecclésiologie à

cette communauté constituée d'Eglises ayant une ecclésiologie
définie. Certes, ils voient et reconnaissent que le Conseil œcuménique
est un instrument indispensable sur la route de l'unité non seulement

pour les Eglises non romaines mais aussi, d'une manière limitée,
pour elle-même. Mais ils voient en même temps que cette communauté

a une forme ecclésiologique qui rend sa pleine participation
très difficile non seulement pour des raisons pratiques mais aussi

pour des raisons théologiques.
Et n'y a-t-il pas des empêchements du côté du Conseil œcuménique

Nous avons déjà souligné que la recherche de l'unité inclut
l'effort de faire apparaître sous un nouveau jour l'universalité de

l'Eglise. Pour de nombreuses Eglises membres, le Conseil œcuménique
est l'instrument qui leur permet de redécouvrir l'essence de la vraie
universalité. C'est pour cette raison qu'elles se sont associées à la
communauté du Conseil œcuménique. Les Eglises réunies dans le
Conseil œcuménique étaient si peu au clair au sujet de leur conception

de l'universalité de l'Eglise qu'une porte semblait s'ouvrir à la
recherche commune. Même si les Eglises ont des convictions
ecclésiologiques très diverses, aucune d'elles n'a imposé ses conceptions de
l'universalité, en théorie ou en pratique, de telle sorte qu'une
discussion très ouverte ne soit plus possible. Cette recherche pourrait-
elle se poursuivre Les Eglises pourraient-elles encore développer
leur conception spécifique de l'universalité Ne seraient-elles pas
bientôt presque irrémédiablement contraintes de le faire à l'extérieur
du Conseil œcuménique

Nous voyons donc que l'appel à la déclaration de Toronto, comprise
formellement, ne conduit, au fond, pas plus loin. Nous ne nous
perdons, par là même, que dans des réflexions formelles qui ne concernent
pas notre affaire. La différence subsiste néanmoins et si la question
hypothétique de savoir si l'Eglise romaine pourrait, en principe,
devenir membre du Conseil œcuménique, peut contribuer à clarifier
la pensée, il s'agit quand même en fin de compte d'une question
qui pourrait facilement embrouiller la situation. Si l'époque des
exercices de pensée est dépassée, nous devons nous tourner vers les
véritables problèmes.

Mais, d'un autre côté, devons-nous en rester à la conclusion
que la différence existe Même s'il est salutaire de voir clairement



L'ŒCUMÉNISME CATHOLIQUE ET LE CONSEIL ŒCUMÉNIQUE 23I

la différence, il serait en même temps extrêmement dangereux de

faire de cette différence une opposition ou, ce qui serait peut-être
encore plus dangereux, une coexistence inintéressée. L'Eglise romaine
et le Conseil œcuménique sont intéressés réciproquement de manière
vitale, et il est important que cette appartenance réciproque trouve
une expression dans le mouvement œcuménique. Si on doit atteindre
à une totale entente à propos des fondements de l'œcuménisme,
d'autres développements sont nécessaires. Un travail supplémentaire
doit être fourni. Cette réalité ne doit pas nous conduire à une marche
divergente ou simplement parallèle. Les Eglises séparées doivent
rester ensemble aussi loin que possible dans leur recherche de l'unité.
Sans cela il y a le danger que la situation entre elles se complique à

cause du travail œcuménique des Eglises isolées. C'est pourquoi,
l'Eglise romaine et le Conseil œcuménique doivent rester en étroite
relation. L'Eglise romaine a besoin du Conseil œcuménique si, dans

son travail œcuménique, elle ne veut pas passer par-dessus la réalité
pluriforme et multilatérale de la chrétienté. Elle a besoin de lui, si
elle veut prendre part aux questions qui ne préoccupent pas les

Eglises isolées, mais l'ensemble des Eglises. Le Conseil œcuménique,
de son côté, a besoin du contact avec l'Eglise catholique s'il ne veut
pas donner dans une vue de prime abord raccourcie de la tâche
œcuménique. Il doit accepter les questions qu'elle lui pose. Voilà
pourquoi également, un contact étroit est nécessaire : ses Eglises
membres sont en relation avec l'Eglise catholique. Chacune a sa
relation avec ses problèmes particuliers. L'une est plus proche d'elle,
l'autre plus éloignée. Mais chacune doit former la relation d'après
ses propres présuppositions. C'est pourquoi le contact au niveau
du Conseil œcuménique est nécessaire, si, dans cette multitude de

relations, la cohésion doit être maintenue. C'est pourquoi, il est

important que soit trouvée une forme de vie commune qui exprime
la tension en même temps que l'appartenance réciproque. C'est
pourquoi, on devrait arriver à ce que l'Eglise romaine et le Conseil
œcuménique d'aperçoivent de leur responsabilité commune.

1. Si on doit en arriver à une collaboration de ce genre, il est
indispensable d'exprimer ensemble que malgré les différences qui
excluent provisoirement une totale collaboration, nous portons les

responsabilités les uns des autres, dans le Conseil œcuménique.
L'Eglise catholique devrait admettre expressément qu'elle reconnaît
le Conseil œcuménique comme un instrument qui a aussi une
signification pour sa vie et pour ses relations œcuméniques. Elle devrait
s'engager à faire avancer la date de son rattachement interne. Elle ne
devrait pas se considérer comme se tenant totalement à l'extérieur,
et dégagée de tout engagement. Sans un engagement de ce genre, il
ne serait pas possible de parvenir à une collaboration même partielle.



232 LUKAS VISCHER

2. Le problème ecclésiologique dans lequel, comme nous l'avons
vu, réside la source de la différence, ne doit pas devenir un rempart
édifié contre le partenaire. On n'a pas le droit de l'utiliser pour
justifier le manque de relations. Il doit, bien plus, devenir l'objet
de la relation. L'Eglise romaine et le Conseil œcuménique devraient
se résoudre à discuter en commun la question de la catholicité et de
l'universalité véritables de l'Eglise. Ils devraient prendre pleinement
au sérieux le sujet de la question comportant la plus grosse difficulté.
Ils ne devraient pas éluder la question mais chercher à aller à cet
endroit aussi profondément que possible pour dégager de nouveaux
fondements. Les points les plus difficiles qui nous séparent auraient
donc à être discutés théologiquement.

3. L'Eglise romaine et le Conseil œcuménique ont de nombreuses
tâches communes. Ils se trouvent devant la question qu'ils se posent
de la même manière malgré toutes les différences. Ils sont atteints
de la même manière par les événements. Ils se trouvent devant des
tâches qui ne peuvent, au fond, être résolues que communautairement
ou, du moins, qui se laissent résoudre beaucoup plus facilement en
commun. C'est pourquoi, ils devraient mettre à profit les occasions
de la discussion commune. Nous ne pouvons pas évoquer ici tous les
domaines dans lesquels se poserait la question de la collaboration.
La question devrait être posée soigneusement dans le détail. Les
possibilités sont, en tout cas, nombreuses et si disponibilité et patience
sont présentes, plus d'un témoignage commun pourrait devenir
réalité. La présupposition c'est que l'on soit au clair sur les principes
et les modalités de la collaboration, si bien que tout malentendu et
que toute défiance soient exclus.

Le Concile peut contribuer à plus d'un titre à réaliser une telle
collaboration. Cela dépendra beaucoup de la manière et, avant tout,
de l'esprit dans lequel le décret sur l'œcuménisme sera révisé. Les
discussions qui auront lieu sur le décret, à l'intérieur et à l'extérieur
du Concile, peuvent fortement contribuer à faire prendre conscience
des problèmes qui nous ont occupés ici et à en rapprocher la solution
au moins de quelques pas. Les évêques iront-ils aussi loin Feront-ils
pression pour que l'on pose des fondements rendant possible une
relation durable aussi bien avec l'ensemble de la chrétienté non
romaine qu'avec les Eglises isolées Certains signes le laissent
entendre et c'est pourquoi nous avons le droit de regarder avec cet
espoir vers la troisième session.

Lukas Vischer
Secrétaire du Département « Foi et Constitution »

du Conseil œcuménique


	L'œcuménisme catholique romain et le conseil œcuménique des Églises

