Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 14 (1964)

Heft: 4

Artikel: Calvin et notre temps

Autor: Mehl, Roger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380814

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CALVIN ET NOTRE TEMPS

En cette année de jubilé calvinien, Eglises, universités et théolo-
giens se sont laissés distancer de quelques coudées par les marxistes :
le 14 avril dernier, le Centre d'études et de recherches marxistes
organisait & Paris une grande soirée ot il avait convié quelques théo-
logiens protestants a venir dialoguer avec des penseurs marxistes sur
I'alternative, évidemment assez peu calvinienne: sens humain ou
sens chrétien de la réforme calvinienne. Seuls ont pu s’en étonner
ceux qui ont oublié avec quelle attention passionnée Karl Marx et
Engels avaient étudié la Réforme du XVIe siécle. Cet hommage, si
ambigu soit-il, rendu par des marxistes au grand théologien de la
Réforme n’est-il pas comme une discréte invitation a nous interroger
nous-méme sur l'actualité de Calvin, sur la signification de son
ceuvre pour notre temps ? Il arrive, méme dans I’Eglise, que ceux
dont on prononce le nom avec le plus de révérence, auxquels on
reconnait libéralement le titre de péres dans la foi, deviennent par
le respect méme dont nous les entourons des figures de légende,
totalement refoulées dans une lointaine histoire sans communication
avec le temps que nous vivons. Nulle disgrace ne pourrait étre plus
cruelle que celle-1a 4 I’égard d'un homme qui n’a voulu étre et qui n’a
été qu’'un expositeur fidele, lucide et clairvoyant de 1'éternelle révé-
lation de Dieu.

Mais reconnaissons-le, c’est une étrange entreprise que de vouloir
dire, en cette fin du XXe siécle, I’actualité de Calvin. L’'univers dans
lequel il vivait était tellement différent du noétre. On peut dire qu’ils
n'ont vraiment pas les mémes dimensions. Calvin vit tout entier
dans un monde de chrétienté, qui conserve, malgré la déchirure de la
Réforme, une unité de style et cette chrétienté cohérente et fermée

N. B. Conférence faite & I'Université de Genéve le 28 mai 1964, a ’occasion
de la cérémonie commémorant le quatre centiéme anniversaire de la mort de
Calvin. On a respecté le style parlé de cette conférence.



206 ROGER MEHL

n’est plus pour nous qu'un souvenir lointain que personne ne songe a
ressusciter. Calvin pensait a « dresser » des Eglises et a définir leurs
rapports avec la cité. Tout son effort tendait & structurer la pensée
des fidéles, a affermir leur foi, a les conduire au respect de la souve-
raineté de Dieu. Il voulait que cette souveraineté éclatat, glorieuse
et incontestée, dans 1I’Eglise et dans la cité. Nous vivons dans un
monde ol Dieu n’est plus, dans les cas les plus favorables, qu'une
simple question pour la majorité de nos contemporains, question
dont il est méme difficile de dire qu’elle ait conservé pour eux un sens
existentiel, car ils sont infiniment plus préoccupés de retrouver leur
authenticité subjective, malmenée par la civilisation de la technique,
que de trouver Dieu. L’existence fait pour eux plus probléme que
I'étre. Et I'Eglise sait chaque jour davantage qu’elle doit moins
se préoccuper d’assurer ses assises dans la cité que de mobiliser toutes
ses forces pour un effort missionnaire et que cette cité elle-méme est
devenue terre de mission. Sans doute, comme notre collégue hollan-
dais W. F. Dankbaar* I’a montré de fagon trés lumineuse, la pensée
missionnaire n’est-elle pas aussi absente de I'ceuvre de Calvin qu’on
a pu le croire, mais il n’en demeure pas moins que dans son univers qui
était celui de la vieille Europe chrétienne, la mission n’avait pas la
méme urgence que pour nous. Si Calvin a bien pressenti que la science
allait par ses applications améliorer la condition humaine, le but
dernier de la recherche scientifique — il I’a dit fort clairement dans
I’ Avertissement contre I’ Astrologie — était de « nous faire connaitre les
secrets de la nature, en tant que cette connaissance nous conduit a
glorifier Dieu ». Il y a beau temps, n’est-il pas vrai, que nous n’atta-
chons plus a la science cette finalité démesurée et que celle-ci, aprés
avoir nourri pendant quelques siécles la vaine prétention de se
substituer a la religion, va hardiment son chemin, va tout simplement
1a ol des techniques de recherche, chaque jour perfectionnées, la
conduisent, sans avoir l'occasion de se soucier de la gloire de Dieu.
Nous pourrions multiplier & I'infini les antitheéses et les contrastes de
ce genre. Peut-étre Calvin se sentirait-il méme désorienté s’il venait
reprendre place parmi ses successeurs, les théologiens d’aujourd’hui.
Il ne se reconnaitrait ni dans leur style, ni dans leurs méthodes de
travail et & peine dans leurs problématiques.

Oui, c’est une étrange entreprise que de dire I'actualité de Calvin
— du moins s’il faut se borner a établir des paralléles et des communi-
cations entre son temps et la notre, entre son univers spirituel et le
nodtre, entre son histoire aux mouvements lents et vite amortis, et
notre histoire accélérée ou chaque événement a des répercussions

1 ¢ L’apostolat chez Calvin ». Revue d’histoive et de philosophie veligieuses,
41¢ année, 1961, N° 4.



CALVIN ET NOTRE TEMPS 207

mondiales. Mais peut-étre notre tache est-elle bien différente. Peut-
étre devons-nous essayer de saisir la pensée calvinienne dans toute
son altérité par rapport a nous, dans ce qu’elle a d’étranger et de
choquant par rapport a notre fagon d’envisager notre présence au
monde. Calvin ne répond pas directement aux problémes tels que
nous les posons. Mais — et ce serait la forme la plus haute de son
actualité — il nous rend attentifs a ce qu'il y a de partial dans notre
facon de poser les problémes. Peut-étre nous conduit-il & déplacer
certains accents. Certains accents seulement ? C’est beaucoup, car
lorsque I'homme est en face de questions essentielles et derniéres, qui
dépassent le monde de la technique, de l'organisation de la cité,
tout devient question d’accentuation. La seule ambition que puisse
avoir une théologie c’est d’étre une langue bien faite, c’est-a-dire une
langue ol les accents sont placés a leur vraie place et cette tache
suffit & remplir une vie d’homme.

*
* *

Je caractériserais volontiers la spiritualité de notre époque par
cette formule lapidaire : nous vivons wune crise de la transcendance.
I1 y a longtemps qu’elle est ouverte. Depuis que les expressions
spatiales d’ici-bas et d’au-dela ont perdu pour nous leur sens absolu,
depuis que les cieux ne sont plus au-dessus de la terre, le concept de
transcendance est devenu pour nous problématique et il faut avoir
la naiveté culturelle et théologique des astronautes soviétiques pour
s’étonner encore, et s’émerveiller, que I’homme n’ait pas rencontré
Dieu dans les espaces sidéraux. Mais voici que la crise de la trans-
cendance a atteint la pensée philosophique et, par vagues successives
et insidieuses, atteint la théologie. Dans la meilleure hypothese la
transcendance n’est plus que l’horizon de nos existences, la réalité
indéterminable, qui englobe les démarches existentielles du sujet
lorsqu’il se saisit dans son authenticité. Lorsque le sujet se dépouille
de ses contenus divers, lorsqu’il se saisit comme une pure visée, ou
une pure liberté, alors son acte d’exister, & moins d’étre totalement
absurde, d’étre de trop dans un monde de déterminations et de choses,
lui apparait comme englobé dans I'acte méme de la transcendance.
Mais bien souvent cette transcendance elle-méme lui apparait comme
intramondaine, comme une réalité qui maintient ouverte dans le
monde les possibilités indéfinies de décision et qui rend compte du
phénomeéne mystérieux de la communication entre les sujets. Déja
certains disciples audacieux de Bultmann nous expliquent que Dieu
n’est pas autre chose que l'intersubjectivité humaine et que le
Royaume des cieux, loin de venir & nous des profondeurs de I'éternité,
n’est pas autre chose que cette possibilité actuelle d’exercer hic et



208 ROGER MEHL

nunc notre Mitmenschlichkeit. Je ne voudrais certes pas vous présenter
— car vous ne me croiriez pas — l'excellent et pieux évéque Robinson *
comme le grand théologien de cette génération ; je dirai simplement
qu’'avec une belle naiveté il est I’écho de cette crise de la transcen-
dance, au moment précis ol elle commence a battre les murailles de la
forteresse théologique. Et il ne me parait pas douteux qu’en dépit
de la divergence des cheminements intellectuels, cette crise de la
transcendance, ce renvoi de la transcendance vers un avenir de
I’humanité, trouvera un appui dans la doctrine de Teilhard de Chardin.

Calvin, dans la formulation de la doctrine chrétienne, n’a certes
pas échappé — comment serait-ce concevable ? — au matériel
conceptuel de son époque et la transcendance divine s’exprime bien
chez lui dans I'opposition entre les cieux et la terre, 'au-dela et 1'ici-
bas. Il est méme possible que cette conception spatiale de la trans-
cendance lui ait interdit de comprendre entiérement le mystere de la
présence du Fils, élevé a la droite de Dieu, dans l'acte de communion
de la sainte Céne. Le fameux «extra Calvinisticum » implique sans
doute une vision trop spatialisée de la transcendance de Dieu, vision
que la doctrine de la présence de Dieu par le Saint-Esprit aurait pu
corriger. Mais la transcendance de Dieu ne s’exprime pas essentielle-
ment chez Calvin par des images spatiales. Calvin leur préfére des
images telles que souveraineté, majesté. A la maniére des auteurs
bibliques, il recourt volontiers & un langage de caractére juridique
et ce fait nous parait étre d'une extréme importance. Car le langage
juridique est celui des relations de personne a personne. Il n’y a pas
de souveraineté sans dépendance corrélative. La transcendance
divine, I’absolu de Dieu ne seront pas chez Calvin cette transcendance
coupée de toute relation, mais bien une transcendance tout entiére
orientée vers la relation avec sa créature. Il repoussait avec horreur
I'idée d’'un Dieu enfermé dans le monde de la transcendance. Sans
doute a-t-il souligné avec une force croissante, au fur et a mesure des
éditions de 1'Institution, la distance infinie qui sépare la majesté de
Dieu, de la misére et du néant de ’'homme. Mais cette distance ne
signifie jamais que Dieu ne soit pas pour I'homme. Calvin ne parle
pas d'un «en soi» de Dieu qui ne serait pas en méme temps un
« pour » ’homme.

Cette vérité apparait d’une facon particulierement nette dans la
conception que Calvin se fait de la révélation de Dieu. Dieu est en
lui-méme tel qu’il se fait connaitre & I'homme. La révélation n’est
pas l'acte par lequel un Dieu, mystérieux, abime insondable, livrerait
parcimonieusement quelque chose de lui-méme a sa créature. La

I Diew sans Diew (Honest to God). Traduction francaise. Paris, Nouvelles
Editions Latines, 1964.



CALVIN ET NOTRE TEMPS 209

griace de Dieu qui éclate dans sa révélation ne doit pas étre comprise
comme cette condescendance par laquelle I'Inconnu ferait entrevoir
a des créatures misérables et destinées a le demeurer une parcelle
équivoque de lui-méme. Dans sa révélation Dieu est pleinement
lui-méme, sa majesté souveraine et sa gloire tout entiére s’y mani-
festent — sans doute d'une fagon accessible & I’homme, adaptée au
caractére fini de son esprit, mais de fagon réelle et non symbolique.
La divinité de Jésus-Christ n’est pas pour Calvin une affirmation
traditionnelle de 1'Eglise universelle seulement. Elle est une donnée
fondamentale de la théologie : elle signifie que dans le Christ fait
homme nous accédons a la connaissance du vrai Dieu. Elle signifie
que Dieu ne veut point résider dans une transcendance inaccessible,
mais étre vraiment et sans réticence le partenaire de 1’homme.
« ... jentends, écrit Calvin 1, que Dieu ne s’est jamais manifesté
aux hommes que par son Fils, c’est-a-dire par sa vérité, sagesse et
lumiére unique.» S’il a eu tendance a aligner sur un méme plan
I’Ancien et le Nouveau Testament, d’'une fagon parfois excessive
et qui met en péril la dimension historique de la révélation, s’il a
inlassablement cherché a recevoir dans I’Ancien Testament le témoi-
gnage du Christ lui-méme, c’est bien parce qu’il repoussait 1'idée
d’une révélation qui ne serait pas pléniére, qui consisterait en quel-
ques lueurs fragmentaires, d'une révélation ol Dieu ne se ferait
pas connaitre tel qu’il est dans toute sa vérité, sagesse et lumiére. Le
christocentrisme, si souvent souligné, de Calvin, trouve sa racine
dans cette certitude, si semblable a celle du Prologue de Jean, que
la gloire du Dieu éternel a habité et a resplendi dans la personne de
son Fils incarné. L’incarnation n’est pas un voile jeté sur la trans-
cendance de Dieu, elle est sa manifestation, parce que cette trans-
cendance s’y révele comme offerte, dans un acte d’amour, a la parti-
cipation de I'homme.

A notre connaissance, il n’y a point chez Calvin de notion du
Deus absconditus, du Dieu caché. A certains égards, on peut le regret-
ter : comme le montre bien la théologie de Karl Barth, cette notion
permet une meilleure intelligence de la révélation, s’il est entendu
que Dieu se fait connaitre comme Dieu caché. Mais cette dialectique
était étrangére a la logique un peu massive et unilinéaire de Calvin.
Toutefois, nous devons aussi relever ce que I’absence de cette notion
a chez Calvin, si je puis dire, de positif. Peut-étre aurons-nous quelque
chance de l'apercevoir en comparant sur ce point Luther et Calvin.
On sait combien cette notion de Dewus absconditus a d’importance
pour le premier. Il en résulte que Dieu reste au-deld de sa propre
révélation. Il y a en Dieu un mystére que sa révélation n’épuise

r Institution 1V, 8, 5.

14



210 ROGER MEHL

pas. Certes cette position n’a pas d’influence directe sur la christologie
de Luther et mon collégue Wendel * a fort clairement mis en évidence
combien la doctrine du Christ chez Calvin était proche de celle de
Luther. Mais les conséquences apparaissent dans un autre domaine
et elles n'ont pas peu contribué a séparer, dans le passé, les deux
grandes Eglises issues de la Réforme. Pour Luther, il existe en dehors
de l'action claire de Dieu agissant en Jésus-Christ une action plus
obscure. Luther parle parfois de la main gauche de Dieu. Et a cette
action obscure de Dieu se rattache la loi. Bien sir, la loi vient de
Dieu, mais i1l arrive aussi a Luther d’identifier la loi avec Satan.
En tout cas la loi est beaucoup plus chez lui expression de la colére
de Dieu que de son amour manifesté en Jeésus-Christ. L’opposition
entre loi et Evangile s’en trouve durcie, si bien que la loi n’est pas
intégrée sans réticence a la prédication de I'Eglise ; 1’enseignement
de la loi reléve de ['opus alienum de 1'Eglise. 11 faut bien le donner,
pour amener le pécheur a la repentance et contraindre les méchants ;
mais 'opus proprium de 1'Eglise, c’est uniquement la prédication
de I’Evangile. Il y a chez Luther une forte tendance a considérer
la loi comme définitivement abolie par 1’Evangile.

Calvin, précisément parce que pour lui la loi était directement
rattachée a l'action miséricordieuse de Dieu, que l'«ire » de Dieu
n’était pas un abime mystérieux, mais l'expression méme de la
sainteté d’'un Dieu d’amour, n’a pas poussé aussi loin que Luther
la scission entre loi et Evangile. S'il est persuadé que la loi n’est
pas en elle-méme un instrument de salut, 1l est convaincu que la loi
garde son plein sens pour le croyant lui-méme, que la loi est récupé-
rable dans I’Evangile, ou, pour reprendre une formule de Karl Barth,
que la loi et 'Evangile sont les deux aspects inséparables, les deux
faces de la méme Parole de Dieu, de la méme révélation de Dieu.

Un Dieu infini, éternel, qui n’est pas différent, dans son essence,
de ce qu’il donne a connaitre de lui dans sa révélation en Jésus-Christ
— voila le Dieu de Calvin. C’est pourquoi, parce qu’il prend totale-
ment au sérieux cette homogénéité entre Dieu dans son essence et
Dieu dans sa révélation, Calvin a pu affirmer que dans I'Ecriture, lieu
de cette révélation de Dieu, nous entendons Dieu « parler de sa propre
bouche » 2. Sans aucun doute une telle affirmation n’est-elle pas sans
périls et I'on a pu parfois, encore qu'avec quelque exces, accuser
Calvin d’étre le pére du littéralisme biblique. Il est certain qu’il a trop
rapidement identifié révélation et Ecriture et n’a pas suffisamment
compris ce que les exégeétes modernes ont beaucoup mieux saisi, a

1 F. WENDEL : Calvin, Sources et évolution de sa pensée veligieuse. Paris,
Presses Universitaires de France, 1950, p. 161 et suiv.
2 Institution 1, 7, 1.



CALVIN ET NOTRE TEMPS 21T

savoir que 1'Ecriture n’est pas autre chose et n’a pas l'intention
d’étre autre chose qu'un témoignage rendu a la révélation de Dieu.

En revanche cette audacieuse affirmation que le Dieu en soi est le
méme que le Dieu pour nous — je me risque a traduire Calvin dans
des catégories sartriennes — fait entrer Calvin de plain-pied dans
nos débats actuels. On sait qu'un grand nom domine a I’heure actuelle
la théologie américaine et commence a étendre son ombre majestueuse
sur le vieux continent, celui de Paul Tillich. Or Tillich, retenant un
enseignement de I'un de ses maitres spirituels, le philosophe Schelling,
lequel soutenait que si le mal n’est pas en Dieu, du moins il apparte-
nait a la périphérie, a la proximité de Dieu, Tillich donc a voulu
retrouver en Dieu une sorte de bipolarité: 1'une positive, 1'autre
négative. Il a voulu réinstaller en Dieu I’étre et le non-étre, par quoi
Dieu redevient cet abime inconnaissable et & la limite impensable.
Nous n’essayerons pas de départager Calvin et Tillich. Qu’il nous
suffise de constater que Calvin est toujours un partenaire valable
des grands débats théologiques ol notre époque, par ailleurs telle-
ment sécularisée, se trouve paradoxalement, mais passionnément
engageée.

Ne nous imaginons pas cependant que le Dieu de Calvin, le
Dieu qui se révele sans réticence, ait perdu de sa majesté, soit devenu
un Dieu a la mesure de notre esprit, a la mesure de cette civilisation
bourgeoise et marchande qui a ¢été le contexte social de I’existence
de Calvin. Ce serait nous méprendre totalement sur le sens d'une
ceuvre qui a voulu étre un chant de louange a la gloire de Dieu. Le
Dieu de Calvin est un Dieu incompréhensible pour notre esprit fini
et au surplus corrompu par le péché. Mais dans la foi et la connaissance
qu’elle nous donne — car la foi, selon Calvin, n’est pas un cri, elle
est vraiment connaissance — nous comprenons du moins le pourquoi
de cette incompréhensibilité de Dieu. Dieu se donne si pleinement a
nous qu’encore qu’il ne puisse jamais devenir un objet que nous
dominions, définissions et saisissions, qu’encore que nous ne puissions
jamais le réduire a nos normes humaines, néanmoins nous savons qui
il est — et nous savons qu’il est le Dieu qui dans sa miséricorde
ceuvre pour notre salut. Calvin se tient a égale distance de la mystique
et de la théologie négative d’une part, qui ne croient pouvoir désigner
Dieu que comme un Abgrund et méme un néant, et de ce rationalisme
d’autre part qui émet la prétention de définir Dieu. Calvin est exem-
plaire précisément en ce qu’il évite ces deux tentations qui d’époque
en époque n’ont cessé de solliciter la pensée humaine lorsqu’elle
s’interroge sur Dieu.

On dira peut-étre que dans notre interprétation de la théologie
de Calvin, nous faisons bon marché de ce qu'on a appelé la sombre
doctrine de la prédestination. En aucune fagon, car sans vouloir le



212 ROGER MEHL

moins du monde justifier cette doctrine sous la forme que lui a
donnée Calvin, sans reconnaitre que les arguments évoqués par
Calvin soient convainquants, nous devons rendre justice a I'intention
qui était la sienne et qu’il n’a cessé de rappeler : la prédestination
ne signifie en aucune fagon que Dieu soit une puissance ténébreuse,
agissant avec arbitraire et ayant une volonté que nous ne pouvons
pas connaitre : la prédestination, selon Calvin, pour incompréhen-
sible qu’elle soit, ne manifeste pas autre chose que cette justice que
Dieu nous fait connaitre dans sa révélation. Certes nous ne pouvons
que référer la prédestination au « bon plaisir » de Dieu, mais nous
savons dans la révélation que ce bon plaisir est une « sagesse » et un
« conseil admirable» et nous pouvons au moins comprendre qu’il
y a dans 1’élection éternelle de Dieu une finalité : « Chacun confesse,
écrit Calvin, combien l'ignorance de ce principe diminue la gloire de
Dieu, et combien aussi elle retranche de la vraie humilité: c’est de ne
point mettre toute la cause de notre salut en Dieu seul. » * Si Calvin
a pensé que, dans la perspective de la révélation biblique, la predes-
tination était inévitable, c’est qu’il ne voulait pas que fussent obs-
curcies la connaissance de Dieu comme seul auteur de notre salut
et la connaissance d'un Dieu qui manifeste toute sa gloire dans ’accom-
plissement de notre salut.

Comme Auguste Lecerf 1’a bien souligné, la volonté de Dieu est
infinie, elle échappe a nos prises, comme la doctrine de la prédestina-
tion le met en évidence, ¢« elle n’est pourtant pas arbitraire et capri-
cieuse, car elle contient en elle-méme des raisons qui sont celles de
I’Etre sage, bon, juste, miséricordieux par essence et au degré émi-
nent » 2. Comment Calvin pourrait-il I’affirmer, si I'essence méme de
Dieu ne nous était pas révélée en Jésus-Christ et si en lui nous n’avions
pas une connaissance suffisante de Dieu ?

Il y a un autre point dans la théologie de Calvin qui mérite d’étre
relevé, parce que lui aussi est susceptible d’éclairer nos débats actuels :
c’est la parfaite unité en Dieu de I’étre et de I'acte. La pensée contem-
poraine est tout entiére braquée sur la notion d’acte. L’existence est
acte, parce qu’elle est surgissement et donc liberté. Mais cette liberté
qui, selon 1’aveu de Sartre, s’angoisse d’étre le fondement sans fonde-
ment des valeurs, ne parvient pas & s’enraciner dans 1’étre. Nous ne
connaissons plus le moyen de fonder I’acte dans1’étre et c’est sans doute
la raison pour laquelle nos philosophies sont devenues des philosophies
de la pure subjectivité, de la liberté insensée qui se sait menacée par
la montée de l'absurde. Sans doute Calvin n’a-t-il guére analysé la
relation de 'étre et de l'acte, mais il suffit pour qu’il prenne place

1 Institution 111, 21, 1.
2 FEtudes calvinistes. Neuchitel, Delachaux et Niestlé, 1949, p. 23.



CALVIN ET NOTRE TEMPS 213

comme partenaire dans le dialogue que notre génération poursuit avec
elle-méme, qu’il ait fondé toute sa pensée sur l'indissoluble alliance
de I'étre et de I'acte et qu’il ait trouvé dans ce principe le fondement
d’une vision cohérente du monde : « Quand on parle de la providence
de Dieu, écrit-il, ce mot ne signifie pas qu’étant oisif au ciel, il spécule
ce qui se fait sur la terre, plutdt qu’il est comme un patron de navire
qui tient le gouvernail pour adresser tous événements. »* Le Dieu
de la Bible, selon Calvin, ne cesse d’ceuvrer. « I1 a ordonné si bien
toutes choses comme par compas.»2 Et comme cet ouvrier, c’est
I'étre, il a donné a son ceuvre une consistance remarquable. Non pas
cette consistance d’éternité et de suffisance qui était celle du monde
dans la pensée grecque, 'ceuvre est dans une parfaite dépendance a
I’égard de son Créateur ; cependant la création est définie par Calvin
de la fagon suivante : « C'est de donner naissance i quelque essence
qui n’¢tait point.»3 Ici encore le contraste avec la spiritualité de
notre si¢cle est manifeste : I'existence nous apparait dans toute sa
fragilité et le monde dans toute sa contingence. Calvin souscrirait
sans aucun doute a ces deux termes de fragilité et de contingence.
Toutefois ils n’auraient pas dans sa bouche la méme saveur que dans
la notre. Fragilité et contingence seraient rapportées par lui & une
création qui doit tout a son Créateur, mais & un Créateur dont la
volonté, inséparable de son étre, est toute fermeté et qui a donné a sa
création autant de consistance qu’il a donné de certitude inamissible
a son salut.

Si Calvin a abandonné, estimant que « notre devoir est de ne rien
savoir qu’'en sobriété», les spéculations scolastiques sur Dieu, sur
I'essence de Dieu en soi, c’est qu’il avait hite, pressé qu’il était par
I’appel biblique a la sanctification, de se tourner vers les responsabi-
lités confiées a la créature par le Dieu pour nous. L'honneur de Dieu
a pour corrollaire immédiat, chez Calvin, le service que le Tout-
Puissant requiert de nous. Il suffit que nous ayons re¢u dans la révé-
lation en Jésus-Christ I'assurance de la sainteté et de la miséricorde
d’'un Dieu qui est a la fois étre et acte, pour qu’aussitét vocation nous
soit adressée d’ceuvrer pour la gloire de son nom et du méme coup
pour notre sanctification. Bien des historiens se sont étonnés — nous
pensons en particulier & Imbart de la Tour — en constatant que le
calvinisme, théologie de la toute-puissance de Dieu, ouvre un si
vaste champ a l'entreprise et a l'initiative humaines, au point que
Calvin a pu étre parfois tenu, a tort, hitons-nous de ’ajouter, pour
le pére de l'activisme réformé. Le paradoxe n’est qu’apparent ;

1 Institution 1, 16, 4.
2 Traité contre I’ Astrologie. Paris, Editions de Cluny, p. 14.
3 Institution I, 15, 5.



214 ROGER MEHL

la reconnaissance de la souveraineté de Dieu et la connaissance de
notre salut opéré en Jésus-Christ n'ont d’autres sens que de nous
accorder la liberté de le servir comme 1l veut étre servi; c’est-a-dire a
travers des ceuvres qui le glorifient, et en toute liberté. C'est pourquoi
jamais chez Calvin la théologie n’est séparée de l’éthique. Si Dieu
est pour nous, qui pourrait nous empécher d’accomplir 1'ceuvre qu’il
nous a confiée en nous faisant ses lieutenants. Autant est absurde
le moralisme d’un homme qui prétend faire son salut par les ceuvres,
autant 1l est nécessaire que celui qui a tout recu de Dieu manifeste sa
reconnaissance par des ceuvres. Obéissance, service, responsabilité
vont étre les marques d'une existence justifiée. « Il y a deux choses
principales ol il nous faut tendre et c’est méme la somme de tout
ce que Dieu enseigne par ’Ecriture sainte et 1a ol il nous faut appli-
quer toutes nos études et nos sens. L'une, c’est que Dieu soit magnifié
comme il le mérite ; la seconde, c’est que nous soyons certifiés de
notre salut pour l'invoquer comme notre Pére en pleine liberté. Si
nous n’avons ces deux choses, malheur sur nous, il n’y a plus ni
foi, ni religion. On pourra bien parler de Dieu, mais ce ne sera que
mensonge. » T Retenons, aussi fermement liés qu’ils le sont chez Calvin,
ces deux aspects de l'existence chrétienne, de I'existence de 'homme
justifié par la grace : il peut invoquer Dieu comme son Pére, en foute
liberté et il doit magnifier son nom, avec toutes les ressources dont il
dispose. Parallélement lorsque Calvin traite de 1'ceuvre du Christ,
c’est toujours pour souligner cette unité entre la parole et l'acte,
entre la connaissance et 1'obéissance, entre la confiance et la louange
en acte.

Laissons une fois encore Calvin dialoguer avec notre époque.
Vous étonnerai-je beaucoup en vous disant que la présente génération,
bien différente de celle qui I'a précédée vers les années 30-40, est une
génération de moralistes, une génération en quéte d'une morale
sans moralisme, d'une morale qui paradoxalement soit une morale
de I'authenticité et en méme temps une morale de I’ambiguité, une
morale ot 'homme s’engage pleinement dans une rencontre difficile
avec autrui et oll en méme temps il est sans illusion sur la valeur et
sur 'efficacité de ses actes ? Toute notre génération a salué dans le
Dr Rieux, le héros de La Peste de Camus, la figure de I'homme exem-
plaire. Exemplaire parce qu’il est sans orgueil, parce que de son action
qu’il sait désespérée et inefficace il ne tire aucune gloire et finale-
ment parce qu’il pense que l'acte le plus simple, le plus inefficace,
I'acte de simple présence auprés des pestiférés, est la chose qui lui est
impérieusement demandée. Notre génération est aussi profondément

I Sermon 2 suv I'Epitre aux Ephésiens, 1562.



CALVIN ET NOTRE TEMPS 215

convaincue de la nécessité de l'engagement sans réserve, qu’elle
est peu disposée a mettre ’absolu dans ses actions. Nous trompons-
nous en disant que Calvin serait sensible a cette ferveur sans orgueil,
ol 1l reconnaitrait le chiffre de I'humilité ?

Mais il n’irait pas plus loin dans son approbation ; car il ne com-
prendrait pas que cette ferveur soit si désespérée, qu'on puisse a la
fois étre si passionné dans ’engagement au service des autres et si
peu joyeux dans le service. Sans doute vous étonnerez-vous qu’a
propos de Calvin j’utilise le mot de joie. Encore qu’il ne fiit pas aussi
sombre et maussade qu'une tradition partisane 1'a dépeint, encore
que son caractére n’elit pas toutes les aspérités qu’on lui a prétées,
Calvin n’était certes pas un homme porté a 1'optimisme joyeux.
Mais il ne s’agit pas ici du caractére de 1’homme, il s’agit de son
message. Et Dieu soit loué, il arrive — et c’est méme une grace qui
est parfois faite au théologien — que le message transcende le carac-
tére et s’en libére. Or, le message éthique de Calvin, homme peu
joyeux, est un message de joie. Comme A. de Quervain vient de le
rappeler 7, l'existence humaine dans la prédication de Calvin est
caractérisée par trois signes: la joie a cause du grand ceuvre de
Dieu, la joie a cause du don que Dieu nous a fait en Jésus-Christ ;
la patience dans la souffrance & cause du triomphe de Dieu en Christ ;
le travail et le combat dans la liberté a I’égard de tout souci, et dans
I'espérance. Ces termes de patience, combat, ont peut-&tre a votre
oreille une résonance bien ecclésiastique. Je dirais volontiers que
pour Calvin ils avaient aussi une signification profane. Il écrit : « La
souveraine consolation est quand nous endurons persécution pour
justice, car il nous doit lors souvenir quel honneur nous fait le
Seigneur en nous donnant les enseignes de sa gendarmerie. Or j’appelle
persécution pour justice, non seulement quand nous souffrons pour
défendre I'Evangile, mais aussi pour maintenir toute cause équitable,
soit pour défendre la vérité de Dieu contre les mensonges de Satan,
soit pour soutenir les innocents contre les méchants »2.

C’est bien une sobre et madle joie qui baigne ces affirmations.
Pas plus que le Dr Rieux, Calvin ne pensait que nous sommes des
batisseurs triomphants. Mais le courage du DT Rieux s’inscrit dans
une vision fondamentalement soucieuse de 1’Histoire : Dieu, s’il
existe, est peut-&étre méchant, et, s’il n'existe pas, il y a sur notre
histoire une fatalité mauvaise: la peste reviendra. Le courage de
Calvin s’enracine dans la certitude de la victoire aujourd’hui secréte
et demain éclatante de Dieu. La lutte n’est pas moins rude, mais le

1 ¢ Das Lob Gottes bei Calvin und seine Bedeutung fiir die Welt heute ».
Kirche in der Zeit X1X, 5.
2 Institution, éd. 1541, chap. 17.



216 ROGER MEHL

souci qui ronge 'existence, le souci qui déprécie toute espérance, en
a été arraché.

Nous en revenons ainsi & notre point de départ : si I’éthique prend
chez Calvin cette forme grave et joyeuse, si la responsabilité n’y
décroche pas de l'espérance, c’est bien parce que le Dieu de Calvin
— et sur ce point je crois que 1'on peut dire le Dieu des chrétiens,
Celui qui se rend témoignage a lui-méme dans 1'Ecriture — est bien
en réalité tel qu’il se fait connaitre dans sa révélation : le Dieu pour
I’homme, le Dieu avec I’homme, le Dieu fait homme.

Dans cette cité de Genéve, ou le souvenir de Calvin est loin d’étre
éteint, dans cette université ot les études calviniennes continuent
a briller du plus vif éclat, je n’ai pas voulu me donner le ridicule
de vous exposer, flit-ce sommairement, la doctrine de Calvin. Mon
propos ne pouvait étre que plus modeste. J’ai voulu relever quelques
points, ou méme quelques pointes de la doctrine de Calvin, et & propos
de ces points demander a Calvin de dialoguer avec notre temps. Un
tel dialogue n’est sans doute pas facile. Les interlocuteurs ne parlent
pas le méme langage, ils ne s’insérent pas dans l'existence et dans
I'histoire de la méme facon ; leurs angles de visée différent. Mais il
leur arrive pourtant de s’apercevoir qu’ils parlent de la méme chose,
qu’ils sont mus par un méme éros, et qu’ils participent & la méme
attente. Si Calvin est parvenu, a la faveur du message qu’il nous
transmet, & entrer dans notre dialogue, la cérémonie qui nous ras-
semble aura été tout autre chose qu'une pieuse, touchante et pourtant
un peu vaine commémoration d'un grand passé. L'un des signes
visibles de l'unité et de la continuité de 1'Eglise, ou en d’autres
termes de la communion des saints, c’est précisément ce dialogue
sans équivoque et dans la transparence qui se réalise entre tous les
siécles, malgré les changements d’horizon culturels, les bouleverse-
ments de la table des valeurs et les mutations du langage. Si Calvin,
comme j’en aila conviction, est un partenaire solide de ce dialogue-la,
il le doit moins a 'universalité de son génie — car I’homme Calvin
reste tributaire des catégories de son époque — qu’a la majesté du
Dieu vivant pour la gloire de qui il a pensé, ceuvré, vécu et témoigné.

RoGERrR MEHL.



	Calvin et notre temps

