Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 14 (1964)

Heft: 4

Artikel: L'Eucharistie dans le Nouveau Testament
Autor: Kilpatrick, George D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’EUCHARISTIE
DANS LE NOUVEAU TESTAMENT

En 1933 parut en Angleterre un livre de S. H. Hooke, intitulé
Mythe et Rite. Le titre dit ’essentiel du livre. Dans I’ancien Orient
nous trouvons un certain nombre de liturgies composées de deux
parties. Par exemple, & la féte du Nouvel-An a Babylone, une partie
consistait en rites et cérémonies, que Hooke décrit en tant que rites,
et la seconde partie consistait en un poéme épique de la création,
Enwma élish, qui donnait 1'explication du rituel. Cette partie narra-
tive, Hooke 1’appelle mythe.

Quand nous arrivons au judaisme du premier siécle aprés Jésus-
Christ, les sources rabbiniques nous fournissent au moins deux
exemples de mythe et de rite.

Le premier concerne le Jour des expiations. Tandis que le taureau
et le bouc expiatoires étaient briilés sur l'autel dans le temple, le
grand prétre lisait sur un rouleau (Lév. 16:1-34; 23:26-32); il
récitait ensuite de mémoire Nombres 29 : 7-11 (Yoma 7 : 1-2, Sola
772 %7), qui sont les principaux passages de la Torah relatifs a la liturgie
de ce jour, donnant 'origine de cette coutume, prescrivant la procé-
dure a suivre et commandant une célébration annuelle. Dans la
terminologie de Hooke, ces passages constituent le mythe, et le reste
du service le Jour des expiations c’est le rite.

Le second exemple est celui de la Paque. Dans la Haggadah de la
Paque, nous voyons que, immédiatement aprés la préparation du
repas, y compris la préparation de la premiere coupe, le plus jeune
enfant présent demandait au maitre de maison la raison de cette
pratique. Pour répondre a cette demande, le maitre de maison four-
nissait une longue explication. Le noyau de cette explication, qui
doit au moins remonter au premier sieécle apreés Jésus-Christ, est
un exposé sur Deutéronome 26 : 5-8 : la PAque est observée année
aprés année pour commeémorer la délivrance du pays d’Egypte. Cet

N. B. Cet article est I'abrégé de deux conférences données a I'Université
de Geneéve sur l'invitation de la Faculté de théologie, le 29 février 1964.

13



194 GEORGE D. KILPATRICK

exposé ne fait pas partie de la liturgie, qui suit, mais il explique la
pratique. C’est pourquoi il correspond a ce que Hooke appelle mythe,
et la pratique elle-méme correspond au rite.

Avant d’appliquer cette analogie au cas de 1'eucharistie, considé-
rons de plus prés la relation du mythe et du rite. En premier lieu,
le mythe sert de fondement narratif au rite dont il donne !’origine.
En second lieu, il explique ce qui se passe dans le rite. Troisiémement,
il sert de norme a ce qui doit étre dit ou fait dans le rite. Ainsi le
mythe expose 'origine du rite, il I’explique et il le régle. I1 peut aussi
contenir l'ordre de répétition du rite. Le rite dérive du mythe ; il
I'imite et il est contrélé par lui

Si nous appliquons cette analyse a l’eucharistie, il faut opérer
deux modifications dans la terminologie. Il est entendu que, quand
I'école parle de mythe, elle ne porte pas de jugement sur la vérité
ou l'erreur de l'histoire qu'il rapporte. Il n’en reste pas moins que le
mot «mythe » suggeére si infailliblement I'idée de fable qu’il vaut
mieux l'éviter. En outre, le mythe est une «histoire», et cela ne
convient pas a plusieurs de nos exemples. Ainsi les trois passages
lus dans le temple le Jour des expiations ne sont pas en ce sens des
«mythes », mais des «lois». La Haggadah pascale est un exposé.
Je suggére donc d’employer le mot «narration» ou «texte» De
méme, rite est peut-étre trop étroit et je propose de parler de
liturgie.

A la lumiére de ces remarques, examinons l’eucharistie pour
voir si elle peut étre considérée analytiquement comme narration
et comme liturgie. D’abord, le récit de 'institution, tiré du Nouveau
Testament, constitue la narration ou texte. Ensuite, si nous pouvons
parler le langage de ’ancienne Eglise, 1’action dés le moment ol sont
apportées les offrandes du peuple jusqu’a la fin de ’eucharistie cons-
titue la liturgie. Troisiémement, la narration a le triple rapport
avec le rite que nous avons mentionné : il donne I’origine de la liturgie,
il en explique le contenu ; il en est la régle. Il contient en outre un
ordre de répétition.

Si nous acceptons cette analyse, nous avons au moins deux ques-
tions a poser concernant la relation de la narration a la liturgie.
D’abord celle-ci: la description que nous venons de donner, de la
relation de la narration a la liturgie, est-elle compléte ? ou bien
faut-il y ajouter des éléments ?

J'explique cette question. Dans la chrétienté postérieure, le
récit de l'institution est considéré comme effectuant lui-méme la
consécration. Notre question sera donc, plus concrétement: le
récit est-il non seulement un élément de la liturgie, mais aussi facteur
de consécration ? Pour répondre a cette question, je ne veux pas
discuter tout le probléme de la consécration comme telle, mais seule-



L’EUCHARISTIE DANS LE NOUVEAU TESTAMENT 105

ment la relation de cette doctrine de la consécration avec la structure
de l'eucharistie.

Réponse ne sera donnée que plus tard a notre premiére question.
Occupons-nous ici de la seconde. Etant admis que I’eucharistie consiste
en narration et liturgie, comme cela vient d’étre dit, quelle est la
place propre de la liturgie ? A quel point devrions-nous la rattacher ?

Une autre analyse nous aidera. Elle est bien connue en Angleterre
par 'ouvrage de G. Dix, The Shape of the Liturgy (1945), p. 103. Selon
Dix, l'eucharistie consiste proprement en quatre actes essentiels :

I. «Le fait de prendre le pain et le vin. »
2. La priére d’action de graces.

3. La «fraction du pain ».

4. La communion.

Si nous rappelons la précédente analyse distinguant narration et
liturgie, nous voyons que ces quatre moments essentiels apparaissent
aussi bien dans la narration que dans la liturgie. Nous devrions
nous attendre a cela, étant donné la relation de la narration et de la
liturgie.

En fait, il n’y a qu’un élément du récit qui n’est pas contenu dans
cette quadruple analyse. C’est la déclaration: «Ceci est mon corps,
cecl est mon sang », et la suite. Ces mots disent ce qui est offert et
on devrait les ajouter aux quatre actes essentiels déja mentionnés.

Naturellement cette déclaration est destinée & fournir une inter-
prétation. Dans des liturgies postérieures, d’autres éléments d’inter-
prétation sont ajoutés. Mais ces éléments demeurent secondaires
et n’appartiennent pas aux actes essentiels. C’est ce que nous pouvons
¢tablir trés clairement en les comparant au récit d’institution dans
lequel ils manquent.

Ou devons-nous placer, parmi les actes essentiels, le récit de
Pinstitution ? Ce récit apparait dans chaque, ou presque dans chaque
ancienne forme de l’eucharistie, et toujours dans le second acte, la
prieére d’action de graces, par exemple dans Hippolyte (Tradition
apostolique : IV, 4-8), dans la priére eucharistique.

C’est 1a, en fait, une action de grice pour 'incarnation de Jésus-
Christ et pour notre salut. Les anciennes liturgies offrent trois genres
d’action de grace : en premier lieu pour la création et le bien que nous
recevons par elle ; en second, pour la miséricorde que Dieu a montrée
envers Israél ; troisiémement, pour l'incarnation et notre salut par
I'incarnation du Fils. Il est compréhensible que, si un choix était a
faire, le récit de l'institution devrait étre rattaché au troisieme type
d’action de grice.

I1 y a un témoignage qui peut militer dans ce sens. Nous lisons
dans I Corinthiens II :24-25: to0to moiweite eig v éunv avduvnorv.



196 GEORGE D. KILPATRICK

Que signifie el¢ v Eunv avéuvmow ? Différentes réponses ont été
données a cette question.

D’abord, avéuvnoic était employé dans I'’Antiquité pour la
commeémoration d'un déces. En particulier il était associé habituelle-
ment & des repas pris sur la tombe. Le sens, bien qu’il soit ainsi
attesté, ne peut étre appliqué a I'’eucharistie chrétienne. Les chrétiens
n’offraient pasl’eucharistie en mémoire du Seigneur en tant que défunt.

Secondement, on a suggéré que dvauvnowg pourrait signifier
davantage. Dans The Shape of the Liturgy (p. 245), Dix s’exprime
ainsi : « Nous avons d’abord a tenir compte de la signification qu’avait
le mot anamnesis dans une large partie de 1'Eglise de langue grecque,
qui désignait le rappel ou représentation d'une chose de telle maniére
qu’elle n’était pas considérée comme absente, mais présente et
opérant certains effets. C’est 14 un sens que ne rend pas exactement
le latin memoria et que ne comporte guére le frangais rappeler ou
représenter et moins encore mémorial ou souvenir. » En fonction de
cette interprétation, il faut distinguer deux choses. Personne ne
doute que le Seigneur est présent dans l'eucharistie. Que davéuvnoig
puisse signifier cela, reste question ouverte. Aucun exemple décisif
n’'a ¢été produit d'un usage du mot dans ce sens. La ou le sens apparait,
c’est le contexte dans son ensemble et non le mot lui-méme qui le
présente.

En troisiéme lieu, le professeur J. Jeremias, pour 1’ceuvre duquel
j’al beaucoup de respect, a proposé l'interprétation suivante : Dement-
sprechend diirfte der Wiederholungsbefehl zu verstehen sein : « Tut
dieses, damit Gott meiner gedenke»: Gott gedenkt des Messias,
indem er das Reich hereinbrechen ldsst in der Parusie (Die Abend-
mahlsworte Jesu, p. 243). Cette suggestion est trés stimulante et je lui
dois beaucoup dans le présent essai. Elle a en sa faveur un témoignage
d’appui philologique plus fort que 1'opinion tenue par Dix. Le titre
du Psaume 69 et du Psaume 37 ei¢ avépwmowv et Nombres 10: 10
kol €otar Uiy avéuvnoic évavri tod Ocod vudv illustrent ce sens. Nous
pouvons paraphraser le passage de Nombres 10 ainsi: «Cela fera
que Dieu se souviendra favorablement de vous. »

Cette suggestion est nouvelle, ce qui n’est pas une objection.
Elle a un grave inconvénient. Elle parait contredire le caractére
général du récit de l'institution. Par exemple tooté éotiv T0 aiud pou
THg d1adNKng To éxxuvvbuevov Umep moldyv ; ces mots font état d’un fait ;
il y a 1a la conviction que Dieu agit avec puissance et pour le salut.
Cela suppose comme arriére-plan que le drame de la rédemption est
une réalité présente. L'interprétation du professeur Jeremias, avec
sa priere tournée vers l’avenir, contredit cette assurance.

Reste une quatriéme possibilité. La phrase signifierait : « pour
rappeler mon acte rédempteur». C’est 1a tout autre chose que la



L’EUCHARISTIE DANS LE NOUVEAU TESTAMENT 197

premiére explication, car nous rappelons, non pas une personne
défunte, mais le salut que le Seigneur nous procure, le salut apporté
par celui qui est vivant et qui peut sauver. Dans I’Ancien Testament,
on citera comme paralléle les passages qui se rapportent a la délivrance
d’Israél, comme Psaumes 78, 81. Ainsi l'avépvnorg du Seigneur serait
le rappel des actes accomplis par le Seigneur pour notre salut durant
son incarnation.

Bien que avdpvnoig ne soit pas employé dans Deutéronome
26 : 1-11, ce passage fournit un paralléle véritablement intéressant.
L’Israélite installé dans la terre promise prend les prémices de sa
récolte et les apporte au prétre dans le temple. Quand le prétre les a
prises et déposées devant 'autel, I'Israélite se rappelle comment Dieu
I'a délivré de l'esclavage et I'a conduit dans ce bon pays. On peut
penser que cette pratique, et en particulier ce qui est adressé a Dieu,
pourrait étre correctement décrit comme une avéuvnoic. C'est une
signification inusuelle en ce qu’elle se trouve en relation avec une
offrande. Rappelons qu’une partie de ce passage est exposé dans la
Haggadah pascale.

Venons-en maintenant a notre probléme. En dehors de ce passage
relatif a ’eucharistie, il n’y a pas d’exemple dans le grec biblique ol
avépvnoic soit employé dans ce sens. D’autre part, le verbe avaup-
viokesbar est employé ainsi: 2 Esdras 19: 17 (= Néh. 9: 17):
« Ils ne se sont pas souvenus (aveuviodnoav) des merveilles que tu
as opérées avec eux ; de méme deux paralleles dans la version de
Symmache : Psaume 76: 12: « Je me souvenais (dvemuvnokéuny)
des actes providentiels du Seigneur, dénombrant ses merveilles
anciennes » ; Psaume 77 : 42 : «Ils ne se rappellent (dvepiuvijoxovro)
pas sa main, le jour ou il les a délivrés de I'oppresseur », ou dans
Aquila Esaie 63: 7: « Je me souviendrai (avopviow) de la miséri-
corde du Seigneur ». 11 se peut qu’il en soit de méme dans Symmache :
Psaume 41: 7: «Quand je me souviens (dvomuvioxwpat) de toi
depuis le pays du Jourdain»; 62 : 7 « Quand je me souviens (dvauipu-
vnoképevoc) de toi sur mon lit » ; ou dans Aquila, Théodotion et
Symmache : Psaume 44 : 18 « Je me rappellerai (avauvijow) ton nom
dans chaque génération ». Nous pouvons comparer Exode 23: 13:
« Vous ne devez pas vous souvenir (avapvijces®e) du nom d’autres
dieux. »

En dehors de la Bible grecque, il y a trois ou quatre exemples
intéressants. Le Testament de Job: « Par le chant des psaumes je
les fais se souvenir (avepfuvnoxkov) de Dieu pour qu'’ils glorifient le Sei-
gneur» (XIV, 112: 3 dans I’édition de James) et « mais pourquoi ne te
souviens-tu (&veuviodng) pas de ces grandes bontés que nous avons
gotitées ? » (XXVI, 119: 15). Polybe a : « Le souvenir (avauvnoic) des
bienfaits antérieurs par lui accomplis» (16.26.5) et Joséphe: «Et il se



198 GEORGE D. KILPATRICK

souvint (avepiuvnoxev) de tous les bienfaits qu'ils avaient regus de
Dieu» (Ant. juive., v. 115).

Si ces témoignages sont suffisants pour appuyer notre suggestion
qu’avéuvnorg peut par exemple signifier le « souvenir des actes
rédempteurs de Dieu», l'expression eig v éunv &véuvnowv pourrait
signifier : « pour le souvenir de mes actes rédempteurs », c’est-a-dire
I'incarnation du Seigneur et la délivrance qu’il apporte a 1'homme.
Cela admis, nous pouvons comprendre pourquoi le récit est rattaché
a l'action de grace adressée a Dieu pour l'incarnation et pour notre
salut dans la priére eucharistique d’Hippolyte comme dans la majo-
rité des anciennes liturgies.

Nous pouvons donc considérer que cette interprétation était
acceptée dans 1’Ancienne Eglise. Etait-elle également acceptée, avec
les conséquences liturgiques, dans la période néo-testamentaire ?
Pour étre plus concret, le récit de l'institution était-il déja une partie
de la priére eucharistique et était-il déja rattaché a cette priére
par l'avépwnoig, le souvenir de l'incarnation du Seigneur et notre
salut.

Pour répondre a cette question, nous avons a considérer quatre
points, dont trois sont positifs.

D’abord, que signifie todto moiwcire (I Cor. 11 : 24, 25) ? En bref,
cela veut dire : « Faites ce que je fais. » Ce qui ne se rapporte pas a la
récitation de l'institution, mais a I'accomplissement des actes essentiels
de la liturgie. Si cela est vrai, le minimum de la liturgie existait au
moins aussi anciennement que I Corinthiens.

Secondement considérons la nature des récits de l'institution
dans Marc 14 et I Cor. 11. Le texte de I Cor. 11 est le plus ancien
et il contient des indications de fait plus anciennes. Par exemple,
peta 1o demvioon : les mots «aprés avoir soupé» rendent plus clair
que ne fait le texte de Marc que le repas se place entre ce qui est fait
avec le pain et ce qui est fait avec la coupe. En cela, I Cor. conserve
la trace des faits originaux. De méme pour: todto T6 motrplov 1
kv d1a@nkn otiv év @ ¢ud oiuamt (Cette coupe est la nouvelle
alliance en mon sang) ; ces mots sont évidemment plus archaiques
que Marc todté totiv 16 alpd pov TH¢ dadhkng (Ceci est mon sang de
I'alliance). La forme marcienne parait étre une harmonisation due
a la déclaration correspondante: todté éotiv 10 obud pov (Ceci est
mon corps).

D’autre part la relation de Marc a également ses données anciennes.
L’unique conjonction est xaf (et) ; les génitifs suivent le nom déter-
miné, par exemple 1 owué pov; l'unique adjectif attributif vient
aprés le nom dans la phrase (¢wg TAg Muépag éxelvmg (jusqu’a ce jour) ;
les formes verbales sont situées au commencement des phrases ou
des clauses. Abto wivw (Je le bois) est 1'unique exception. Il y a



L’EUCHARISTIE DANS LE NOUVEAU TESTAMENT 199

d’autres expressions intéressantes, comme eiAéynoag (ayant rendu
grace) et ol pn wiw ou bien od ph mpos®W meiv, quoi que nous lisions
(Je ne boirai plus, ou je ne boirai pas de nouveau). On a souligné que
ces faits littéraires sont caractéristiques de Marc ; mais ils ne sont
pas caractéristiques également de toutes les parties de Marc et dans
14 : 22-25 ils apparaissent particuliérement nombreux.

I Corinthiens fait contraste avec Marc 14. Nous y avons des
conjonctions variées ; un génitif est séparé de son nom dans o076
pov éotiv o odpa (Ceci est mon corps); les adjectifs attributifs
précedent toujours leur nom, par exemple dans thv éunv dvéduvnav
(en souvenir de moi) ; jamais les formes verbales ne commencent les
phrases. Seul apparait edxapiorioac, et non edréynooc. Kovhy, dans
N xawvn dw0dikn (la nouvelle alliance) est une interpolation. ‘0 xipiog
‘Incodg, ou bien é xbpiog, quoi que nous lisions, est secondaire. Ni
Matthieu ni Marc n’usent de 6 «dpiog & propos de Jésus de cette
facon, et l'expression est rare et incertaine chez Luc. Elle est égale-
ment vraiment exceptionnelle chez Jean. ‘O xipiog 'Incodc est entiére-
ment étranger au texte original des évangiles. Ces détails montrent
que le langage a été considérablement remanié pour étre assimilé au
grec courant de cette époque. En outre, I Corinthiens ajoute la notice :
év 19 vukti ) mapedidero (dans la nuit ol il fut livré). C’est une
introduction donnée au récit quand il a été isolé et pris pour lui-méme.
Nous pouvons admettre que cela s’est passé en méme temps que
I’adaptation du grec. Cela ne parait pas étre 1'ceuvre de l'apdtre.
Celui-ci est capable de conserver des phrases de caractére sémitique
comme Romains I: 4 mvedpa anwedvne (esprit de sainteté), g: 8
T Téxva Thg ocapkdg Tadta (ces enfants de la chair) ; I Thessaloniciens
4 : 8 1o mvedua adtod T dywov (son esprit saint). Ce qui suggére donc
que l'adaptation de la langue et I’adjonction de I'introduction eurent
lieu avant que le récit ne parvint a I'ap6tre. Mais le grec était appa-
remment adapté uniquement pour 'usage régulier du récit dans une
communauté de langue grecque. Et le contexte normal de cet usage
doit étre I’eucharistie et nous pouvons conjecturer que ladite commu-
nauté de langue grecque fut celle d’Antioche. Ceci est un argument
en faveur d'un usage antique du récit de l'institution dans la liturgie
eucharistique.

Troisitmement, nous avons dans Jean 6 :48-58 un exposé sur
I'eucharistie. L’évangéliste explique souvent un fait ou une parole de
Jésus qui se trouve dans I'Evangile. Ici, il explique un incident qui
n’est pas relaté dans 1’Evangile. A premiére vue, nous pourrions
penser que le passage est un commentaire du repas de la multitude
raconté auparavant. Il y a a cela deux objections. D’abord la multi-
plication des pains a lieu plus tét, en 6 : 31 ss. Ensuite, la mention
« boire mon sang » (6 : 53-56) n’a pas de paralléle dans le repas offert



200 GEORGE D. KILPATRICK

a la multitude. Bien qu'’il ait eu sans doute des raisons pour ne pas
donner de récit de l'institution dans son évangile, I’évangéliste peut
en fournir un commentaire en le supposant bien connu de ses lecteurs.
S’il n’en était pas ainsi, Jean 6 :48-58 aurait été bien mystérieux
pour eux et problématique pour nous. L’explication la plus simple,
c’est qu'a la fin du premier siécle le récit de l'institution était régu-
liérement récité lors de 1'eucharistie chrétienne.

Ces trois points ensemble pourraient s’accorder avec I’opinion que,
dés I'époque néotestamentaire, le récit de l'institution faisait partie
de 'eucharistie. En outre, nous pouvons supposer que, lors de chaque
eucharistie, tous les actes de celle-ci étaient accomplis. Nous avons
dans les Actes (2: 42, 46 ; 20: %) des références répétées a 1’eucha-
ristie. Nous pouvons avoir une référence a une priére eucharistique
dans I Cor. 14 : 16. Une eucharistie sans participation serait incon-
cevable et contraire & Héb. 13 : 10.

Si l'interprétation que nous avons proposée pour dvéuvnoig est
correcte, nous pouvons aller plus loin et admettre la possibilité que
le récit de l'institution était, au premier siécle aprés Jésus-Christ,
rattaché a l'action de grace pour l'incarnation et notre salut, comme
il en va dans la priére d’'Hippolyte. Cela suggére que la structure
essentielle de 1’eucharistie telle qu'Hippolyte la décrit existait déja
au temps du Nouveau Testament.

Ainsi nous pouvons reprendre un point déjad mentionné dans cette
conférence. Si le récit de l'institution et le reste de I’eucharistie sont
considérés comme récit et liturgie, correspondant & ce que le pro-
fesseur Hooke et ses collégues appellent le mythe et le rite, il semble
s’ensuivre que le récit joue le role suggéré par cette analyse et non
pas le role de consécration. Mais alors on demandera : comment, dans
ces conditions, la consécration était-elle opérée ?

En premier lieu, nous pouvons penser que la bénédiction ou les
bénédictions qui apparaissent dans les diverses liturgies pouvaient
opérer la consécration. Mais le Nouveau Testament et la pratique
juive contemporaine de la bénédiction ne nous le permettent pas. Au
premier siécle, comme en d’autres temps, l'usage juif était de pro-
noncer des bénédictions sur Dieu et sur les étres humains. Les Juifs
n’en pronongaient pas sur les choses. Cependant, ils bénissaient
Dieu a leur occasion. Nous pouvons voir cela dans différentes béné-
dictions relatives aux repas, dans la priére dite des Dix-huit Béné-
dictions ou Shemone Esré, et dans les bénédictions de Qumran.

Cette pratique apparait dans le Nouveau Testament. Dieu est
fréquemment béni, et généralement de telles bénédictions commencent
avec ebhoyntég (béni!). Par ailleurs, edloyeiv n’est pas couram-
ment utilisé pour un objet. Le dictionnaire donne peu d’indications
de cet usage. Dans Luc g: 16 nous devons probablement lire



L’EUCHARISTIE DANS LE NOUVEAU TESTAMENT 201

eO\éynoev ¢ adtolg avec Dabdff? 1q r*p (il les bénit). Dans
Marc 8 : 7 ebloyhoag adré, les manuscrits byzantins omettent
avta. Reste I Corinthiens 10: 16 10 motipiov TAc edroyilag & edhoyoduev.
C’est le seul exemple d'un accusatif aprés ethoyeiv dans le Nouveau
Testament et la littérature chrétienne primitive. Méme ici nous
n’avons aucune raison de penser que nous avons un autre genre de
bénédiction que la bénédiction de Dieu sur la coupe. Le Nouveau
Testament n’offre aucun exemple d'une bénédiction d’une chose.

Nous pouvons appuyer cette conclusion sur l'usage de edxepioreiv,
qui est souvent synonyme de ebloyeiv. Il est utilisé avec le datif,
fréquemment 1@ 6e®, pour rendre grice a Dieu et 'objet a propos
duquel grace est rendue est indiqué par én (parce que), imép ou
nept avec le génitif, et émi avec le datif. I1 n'y a qu'un exemple
d’accusatif : Pasteur d’Hermas (Sim. 7 : 5) 7tobto ebyapotel TQ
xupfw 6t (rendre grice a Dieu concernant ceci ou cela). Probablement
est-ce 1a un exemple d’accusatif de respect (v. Blass-Debrunner,
§ 160). Cela peut également étre l'explication de & ebloyoduev que
nous venons de relever. Dans chaque cas, nous avons un pronom
neutre singulier (todto ou 6) avec lequel cette construction serait
plus aisée.

A en juger d’aprés le judaisme du premier siécle et le christianisme
antique, nous pouvons exclure toute bénédiction directe sur le pain
et le vin considérée comme étant 1’occasion de la consécration.

I1 y a quelques années, on a donné une forme nouvelle a la théorie
de la consécration par bénédiction. Elle accepte que edhoyeiv était
employé au premier siécle apres Jésus-Christ, et s’appuie sur I Timo-
thée 4: 4-5 oldév amdéBAnTov petd evyapiotiag Aappavduevov: dyidZerar
Yap dix Aoyou Beod kai évrevZewg (Rien n’est a rejeter, qui est pris avec
action de grice; car cela est sanctifié par la parole de Dieu et
I'intercession). Cela signifie exactement que la nourriture sur laquelle
evxapiotia OU ebloyia a été prononcée est acceptable ou pure. De
méme dans Actes 10: 15 (Ce que Dieu a purifié, ne le tiens pas
pour souillé). La différence entre les deux passages est dans 1'emploi
du verbe éniazeron (est sanctifié). Il est affirmé que, dans l'eucha-
ristie, I'ensemble de la priére eucharistique est, par sa véritable
nature, une evyapioria, une bénédiction et une action de griace envers
Dieu, et que, en vertu de cela elle sanctifie le pain et le vin.

Hélas, cette théorie n’est pas suffisante. L’edyapioria peut rendre
une nourriture sainte au lieu de profane ou impure, mais il faut
davantage que cela. Nous offrons une nourriture sainte, mais
nous offrons beaucoup plus, la coupe et le sang du Seigneur. Pour
notre explication il faut chercher ailleurs.

L’apo6tre écrit, dans I Corinthiens II : 30: dr todto év Upiv moAhoi
dodeveic kai appworor kai wowwdvron ikavol (C’est pourquoi plusieurs



202 GEORGE D. KILPATRICK

sont parmi vous faibles et malades et quelques-uns sont morts).
Il met en garde les Corinthiens contre un usage indigne de ’eucha-
ristie, mais, méme cela étant, nous pouvons trouver ce langage
sévére. Comment en est-il arrivé a parler ainsi ?

Selon I'opinion des peuples de 1’Antiquité, un sacrifice n’est pas
seulement propre a libérer une vie, mais également 4 mettre en jeu
une puissance surhumaine. Ainsi, le roi de Moab (II Rois 3 : 27), alors
que lui et son peuple sont dans une situation désespérée, prend son
fils ainé et le sacrifie sur le mur de la cité avant que soit donné le
dernier assaut. Une force surhumaine était libérée, le rempart
pouvait résister aux agresseurs, les envahisseurs reculérent 1.

C’est pour ces raisons que les sacrifices étaient entourés de toutes
sortes de précautions et d’interdictions. Ils ne pouvaient étre offerts
que par des personnes diiment qualifiées et en un lieu choisi par Dieu.
Les participants devaient étre rituellement purs et porter des véte-
ments adéquats.

L’apétre écrit a propos des viandes sacrifiées achetées au marché, le
macellum, & Corinthe. C’est 1a un détail sur lequel la pratique juive
différait de celle des Gréco-romains de 1’époque. Ilserait inconcevable
qu'une viande offerte dans un sacrifice juif fiit vendue A n’importe
quel marché ; elle devait étre entierement consommeée a I'intérieur de
I’aire sacrée.

Toutes ces mesures étaient nécessaires. Le sacrifice libérait des
puissances, qui pouvaient étre bénéfiques ou maléfiques. Si Dieu
était offensé ou le sacrifice profané, cette puissance pouvait apporter
le désastre a4 ses participants. Cela nous permet de comprendre
I'avertissement de l’'apdtre aux Corinthiens et son interprétation
des maladies et des décés survenus parmi eux. La puissance divine
libérée par l'eucharistie était désastreuse pour les communiants
indignes. Notre interprétation de ces paroles est renforcée par la
phrase : pf duakpfvwy 10 odpa (I Cor. 11: 29). Cela ne signifie pas
«ne percevant pas le corps», mais: «ne faisant pas de distinction
entre le corps et le monde profane, ne traitant pas le corps comme
quelque chose qui est mis & part ».

En disant cela, ai-je trop facilement considéré comme acquis que
I’eucharistie est un sacrifice ? Je me permets d’ajouter alors ceci.
D’abord, si Jésus dit : todro 10 motipov B dadikn éoTiv év T Eud
aipart (« Cette coupe est I'alliance en mon sang »), cela implique
que 'eucharistie est une alliance. Comme nous le savons par 1’Ancien
Testament, les alliances étaient scellées par un sacrifice ; par exemple
celle du Sinai. La parole de Jésus se référe particuliérement a cette

I Comparez les histoires d’Ozias (II Chron. 26 : 16-21) et de Coré
(Nombres 16 : 1-40).



L’EUCHARISTIE DANS LE NOUVEAU TESTAMENT 203

circonstance et oppose son propre sacrifice d’alliance a celui-la.
Secondement, que Jésus ait dit o Omép Ouwv (pour vous) ou bien
1O Exxuvvbuevov Umep moldv (versé pour beaucoup), les mots, appli-
qués au corps ou au sang ont des implications sacrificielles. Troi-
siéemement, nous avons un argument ad hominem. Si le dernier
repas fut un repas pascal, ce qui est trés discuté, la Paque est un
sacrifice et 1'Institution s’inscrit dans un contexte sacrificiel. Nous
devons étre préts a admettre que le chrétien du premier siécle consi-
dérait d’abord qu’il offrait du pain et du vin ; puis que, sur eux, il
louait et rendait grice, et que, en eux, il voyait le corps et le sang
du Seigneur. L’idée que, selon les termes de la liturgie anglaise,
« nous offrons nos dmes et nos corps » est dans la méme ligne, et elle
n’exclut pas la précédente compréhension du sacrifice eucharistique.

En fait, 'apdtre considére 1'offrande eucharistique comme sanc-
tifiée, consacrée, pour parler en termes de sacrifice. Elle a le caractére
général d’'un sacrifice et spécialement elle est le sacrifice ou I’offrande
du corps et du sang du Seigneur. Si nous la traitions purement
comme un sacrifice en général, nous ne rendrions pas justice aux
mots de l'apotre : «le corps et le sang du Seigneur ».

Toute offrande est sainte parce qu’elle est une offrande. L’offrande
du corps et du sang du Seigneur de méme est sainte, parce qu’elle
est une offrande, et spécialement parce qu’elle est offrande du corps
et du sang. En d’autres termes, le sacrifice implique la consécration.
Cela nous permet de mettre l'intention réelle de I’eucharistie au
centre de notre exposé. Cette intention, c’est d’offrir le sacrifice
eucharistique, non d’effectuer une consécration. La consécration
est une incidence de notre offrande.

Ceci nous permet de répondre a la question : « Ot la consécration
se situe-t-elle dans ’eucharistie ? » Nous rappelons qu’en Occident
prédomine I'opinion que le récit de l'institution effectuait la consé-
cration ; mais en Orient c’est I'epiklesis du Saint-Esprit. Une théorie
moderne, nous l'avons vu, veut que ce soit la priére de bénédiction
qui accomplit la consécration. Toutes ces théories ne réussissent pas
a relier de fagon immédiate consécration et sacrifice. Si la consécration
est effectuée par le sacrifice, alors ’action sacrificielle est consécratoire.
Comme l'action sacrificielle est continue depuis qu'on prend le pain
et le vin au début jusqu’a la communion a la fin, on peut considérer
que toute cette action est dans son ensemble consécratoire, que
I'offrande est sainte par la vertu de 1’action sacrificielle prise comme
un tout.

Nous voudrions enfin relever un autre probléme : quelle est la
relation de l'offrande faite par Jésus de lui-méme durant sa vie
incarnée avec 1'offrande eucharistique ? Je ne propose pas une réponse
a cette question, mais je voudrais faire une suggestion. Pour autant



204 GEORGE D. KILPATRICK

que les réformateurs du XVIe siécle sont partis de I'épitre aux
Hébreux, ils se sont trompés, et leur erreur a un écho dans le Prayer
Book. Nous devons partir des faits positifs donnés dans le Nouveau
Testament concernant 1’eucharistie. Selon eux, l’eucharistie est
manifestement un sacrifice et nous devons leur rapporter 1’enseigne-
ment de I'épitre aux Hébreux.

Les pensées et les termes du Nouveau Testament ne sont pas
nécessairement les mots et les pensées d’aujourd’hui. Le terme de
sacrifice en est un exemple. Si nous désirons le comprendre, nous
devons nous familiariser avec la signification du sacrifice dans le
Nouveau Testament et dans l’ensemble de la Bible, méme si nous
devons laisser de c6té pour un temps bien des idées qui sont pour nous
liées a I'idée de sacrifice.

GEORGE D. KILPATRICK.



	L'Eucharistie dans le Nouveau Testament

