
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 3

Artikel: Bibliothèque gnostique. Partie I, Le livre secret de Jean = 'Aóv 'Ivv

Autor: Kasser, Rodolphe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOTHÈQUE GNOSTIQUE I

LE LIVRE SECRET DE JEAN
'An-c-Kpuqpov 'Iwâvvou1

En 1945 étaient retrouvés près de Nag'Hammâdi, en Haute-
Egypte, une cinquantaine de traités ayant appartenu, très
vraisemblablement, à une communauté gnostique 2. Cette découverte devait
enrichir considérablement notre information sur la Gnose ; en effet,
on ne connaissait, jusqu'ici, que peu d'ouvrages utilisés par les adeptes
de ce mouvement religieux et pseudo-philosophique, mouvement
essentiellement syncrétiste qui fit, dans les premiers siècles de notre
ère, une concurrence assez sérieuse au christianisme. La Gnose n'a
d'ailleurs pas entièrement disparu aujourd'hui ; d'une part, elle se

manifeste encore ouvertement sous la forme de l'anthroposophie, la
théosophie, ou divers mouvements et groupements analogues ;

d'autre part, elle a survécu sous une forme plus cachée dans
différentes tendances théologiques qui réapparaissent périodiquement,
avec plus ou moins d'ampleur, dans toutes les Eglises chrétiennes
actuelles, plus particulièrement au sein de celles qui, dès les temps
anciens, ont combattu cette hérésie avec la plus grande énergie, et
qui, néanmoins, doivent à l'influence gnostique d'importants
éléments qui caractérisent non seulement leur mode de penser, mais
encore leurs institutions.

L'étude de la Gnose a donc un intérêt que ni le théologien moderne,
ni le philosophe, ni même le psychologue ne peuvent négliger : ne
s'agit-il pas là de l'une des composantes constantes de la pensée
humaine Nous pensons faciliter cette étude en rendant accessibles

aux lecteurs de cette Revue les textes des gnostiques d'Egypte : nous

1 Tel est le titre dans la version courte, cf. infra, p. xxx ; dans la version
longue, on a l'équivalent de kcito lu)âvvr|v àitÓKpuopov.

1 Cf. R. Kasser : Les manuscrits de Nag'Hammâdi : faits, documents,
problèmes, RThPh, 1959, p. 357-370



LE LIVRE SECRET DE JEAN I4I

les publierons ici, par fragments, dans une nouvelle traduction
française ».

Nous commencerons par le Livre secret de Jean, appelé aussi
« Apocryphe de Jean ». On peut le considérer en effet comme un
ouvrage de base, l'un des traités les plus importants que la Gnose
nous ait fournis à ce jour. L'importance de ce traité nous est d'ailleurs
prouvée par le nombre des documents qui nous l'ont rapporté, et par
la place qui lui était assignée à l'intérieur des codices de Nag'Hammâdi.

D'une part, fait unique dans la tradition manuscrite gnostique,
pas moins de quatre papyri composites contiennent le Livre secret
de Jean ; d'autre part, dans trois de ces codices, les n08 II, III et
IV de Nag'Hammâdi2, il occupe la première place, comme si le

copiste avait voulu montrer par là que les autres traités, abordant des

questions de détail, n'étaient guère accessibles au lecteur tant qu'il
n'avait pas connaissance de l'ouvrage de base, où se trouvaient
donnés, sous une forme systématique, les fondements mêmes de la
théologie et de la cosmologie gnostiques, le récit de la création des
êtres célestes et terrestres, l'explication de la chute et du péché, la
révélation, enfin, de l'activité salvatrice entreprise par les entités
lumineuses dès ces temps très anciens, et les conséquences actuelles
de cette activité pour le salut de l'humanité. De même, pour le chrétien,

la connaissance de la Genèse, premier livre de la Bible, est une
condition indispensable, et sans cette connaissance première, les
autres parties de l'Ancien et du Nouveau Testament ne sauraient être
méditées avec profit.

En étudiant le Livre secret de Jean, nous pourrons d'abord
aborder de plain pied les problèmes difficiles de transmission littéraire
qui sont posés par tous les écrits de la Gnose. En effet, nous l'avons
vu, nous possédons aujourd'hui quatre manuscrits de ce traité 3,

1 Certains des textes que nous donnerons ici auront déjà été publiés ailleurs,
et traduits en diverses langues, parfois même en français. Mais comme ces
traductions, de l'avis même de leurs auteurs, doivent être considérées comme
provisoires (chaque nouvelle publication de texte gnostique enrichit notre
connaissance de la langue théologique utilisée par les membres de la secte),
qu'elles ont été déjà, en fait, améliorées par de nombreuses monographies de
détail, et qu'en outre elles comportent une part d'interprétation que nous
aurions voulue moins importante, nous n'estimons pas mutile d'établir ici une
nouvelle version française plus littérale, en suivant les principes auxquels nous
nous sommes tenu en traduisant l'Evangile selon Thomas et les Papyri Bodmer.

1 Nous adoptons ici les numéros donnés aux codices de Nag'Hammâdi par
M. Krause (cf. note suivante), non pas pour des raisons de principe, mais pour
des raisons pratiques, puisqu'il semble que les auteurs de cette numérotation
nouvelle nous fourniront, en fait, les éditions princeps de la plupart des
nouveaux textes gnostiques.

3 Voici leurs sigles et leurs éditeurs : BG W. Till : Die Gnostischen
Schriften des Koptischen Papyrus Berolinensis 8502, Berlin 1955 ; II, III, IV
M. Krause & P. Labib : Die drei Versionen des Apokryphon des Johannes im



142 RODOLPHE KASSER

représentant presque tous des types de texte un peu différents les

uns des autres. Deux d'entre eux, BG et III, nous donnent une
recension brève (ces deux manuscrits diffèrent cependant l'un de

l'autre, au point qu'on peut voir là deux versions coptes différentes
d'un même original grec, ou de deux formes grecques très voisines) ;

les deux autres, II et IV (très mutilé) contiennent une recension
longue du même écrit, et nous les avons groupés sous le même sigle L.
En publiant la version française de l'Evangile selon Thomas », nous
avions déjà eu la possibilité d'entrevoir par quels chemins tortueux,
en l'absence d'une tradition contrôlée par un organisme soucieux de
la transmission littérale des textes originaux, les traités gnostiques
ont pu parvenir jusqu'à nous. Nous en aurons ici une nouvelle preuve :

cette littérature paraît avoir été l'objet de rééditions, de réadaptations

continuelles, alors même qu'elle était en grec, et probablement
aussi lorsqu'elle fut traduite en copte 2. On se demandera d'abord
quel texte du Livre secret de Jean est le plus ancien, le texte court
ou le texte long ; on remarquera ensuite que même le plus ancien des
deux textes est déjà très élaboré, très loin du stade primitif de

l'ouvrage.

Commençons par examiner la langue des trois textes en présence,
BG, III, et L, d'après un critère assez simple : l'usage des mots
d'emprunt. On sait que le copte contient toujours un certain nombre de
mots grecs (ou de mots sémitiques adoptés par le copte sous leur
forme grecque), et ces mots se distinguent immédiatement du reste
du vocabulaire, d'origine égyptienne. Contrairement à ce que l'on
croyait autrefois, ces mots ne sont pas, pour la plupart d'entre eux,
des corps étrangers introduits arbitrairement dans la langue par ceux
qui, devant traduire des textes grecs, n'auraient pas trouvé dans le
vieux fonds égyptien les équivalents nécessaires, ou auraient répugné
à les y chercher, l'usage de certains termes évoquant un contexte
païen. En fait, le fonds linguistique égyptien est extrêmement riche,
même à cette époque tardive, et l'on observe qu'il existe, pour presque
tous les mots d'emprunt, un doublet autochtone parfaitement suffisant

: les traducteurs utilisent souvent tantôt l'un tantôt l'autre, pour

Koptischen Museum zu Alt-Kairo, Wiesbaden 1962 (contient II, i, III, i, IV, 1,
soit le premier traité des trois codices II, III, et IV). Ces quatre manuscrits
paraissent à peu près contemporains, du IVe siècle environ. Une autre édition
de II a paru : S. Giversen : Apocryphen Johannis, Copenhague 1963.

1 R. Kasser : L'Evangile selon Thomas, présentation et commentaire
théologique, Neuchâtel, 1961.

2 A ces transformations littéraires voulues s'ajoutaient, naturellement, les
fautes introduites involontairement dans le texte par les copistes et les traducteurs,

fautes que les gnostiques eux-mêmes devaient avoir quelque peine à
déceler étant donné l'obscurité de leurs doctrines, et, surtout, en l'absence d'un
texte « canonique » (trop de versions parallèles circulaient en même temps).



LE LIVRE SECRET DE JEAN I43

des raisons stylistiques. De plus, ces termes grecs ont été parfaitement

assimilés, et ils ne sont plus sentis comme des éléments provenant

d'une langue étrangère : ils font partie du langage courant de la
population indigène, qui vit en contact quotidien avec une forte
minorité grecque, surtout dans les villes, minorité cultivée, commerçante,

et très active dans la vie publique ». On aurait donc tort de
croire que plus une version copte est archaïque, plus elle contient de
mots grecs, le premier traducteur s'étant simplifié la tâche en
introduisant dans sa version le plus de mots grecs possibles empruntés au
texte original, soit par paresse, soit qu'il n'en ait pas compris le sens
(ces cas-là sont relativement rares). L'étude des vieilles versions
coptes de la Bible nous a montré que les choses n'étaient pas aussi

simples ; ces versions ne sont pas caractérisées par une teneur en mots
grecs particulièrement élevée 2, mais par l'irrégularité avec laquelle
sont employés tantôt ces mots d'emprunt, tantôt les termes
indigènes. Les premiers traducteurs n'avaient pas le souci, et probablement

pas le temps, d'édicter à ce propos des règles fixes, et de s'y
tenir rigoureusement ; ils travaillaient en quelque sorte en pionniers,
poussés par les nécessités pratiques d'une evangelisation rapide, d'une
propagation efficace de leurs doctrines. Mais, plus tard, ceux qui
revisèrent ces premières versions essayèrent de codifier les procédés
de traduction : ils étaient choqués, sans doute, par le fait que
certains termes théologiques grecs soient rendus par des équivalents
égyptiens pouvant susciter des malentendus, alors que ces termes

grecs avaient déjà fait l'objet d'âpres discussions théologiques dans
les conciles, et tendaient à être interprétés de façon divergente par
ceux que l'on considérait comme hérétiques. Ce qui pouvait être
observé dans l'Eglise pouvait l'être sans doute aussi dans le mouvement

gnostique, également divisé en de nombreux courants souvent
hostiles les uns aux autres. C'est ainsi que, en fait, et en tout cas dans
les ouvrages religieux, le nombre des mots grecs utilisés exceptionnellement

diminue dans les textes révisés, mais ceux qui sont définitivement

adoptés reviennent alors avec une plus grande régularité, en
sorte que finalement, en règle générale, la proportion absolue des

mots grecs a tendance à augmenter dans les textes récents. Notre
analyse de BG, III, et L, nous a montré que, parmi les manuscrits de

1 D'ailleurs, si le copte a subi l'influence du grec, on peut penser légitimement

que la koiné n'a pu subsister si longtemps en Egypte sans subir quelque
influence des dialectes locaux.

2 Au début, cette teneur est plutôt basse, l'apport linguistique grec étant
encore peu élevé dans les débuts de la langue copte. Plus tard, la langue s'enrichit

progressivement en termes d'emprunt, qui ne sont pas, cependant, employés
systématiquement par tous les auteurs : très vite, on dénote chez certains
d'entre eux (par nationalisme purisme littéraire un effort tendant à éviter
le plus possible le vocabulaire d'origine grecque.



144 RODOLPHE KASSER

la recension courte du Livre secret de Jean, III donne l'impression
d'un texte jeune, fortement révisé : c'est peut-être même une traduction

nouvelle et tardive, basée uniquement sur le texte grec. En
revanche BG et L sont plus archaïques, leur taux d'irrégularité dans
l'usage des mots grecs étant plus élevé ; et comme ces irrégularités
sont moins fréquentes dans les termes théologiques utilisés par la
version longue, il nous paraît que, pour l'essentiel, le texte du papyrus
de Berlin est le plus proche des origines, bien qu'il nous soit conservé
dans une copie moins soignée que celles de L.

Ce premier examen ne prouve pas encore que la recension courte
de notre traité soit plus ancienne que la recension longue ; même si BG
est la plus archaïque des trois versions, elle a pu être établie sur une
forme textuelle relativement récente, la naissance des divers types
de texte grec étant antérieure à la période où ces textes, subsistant
côte à côte, furent occasionnellement traduits en copte ; et même, le
codex III nous montre que le texte bref était encore en circulation
à une époque assez tardive. La primauté de BG ne nous donne donc
qu'une légère présomption en faveur du texte court. Seule une analyse
du contenu des passages présents dans L et absents dans BG et III
nous permettra peut-être de situer ces deux formes textuelles l'une
par rapport à l'autre. Cette analyse, Giversen l'a tentée dans son
édition commentée du texte long d'après le manuscrit II, et il conclut
en faveur de l'antériorité de la recension longue, l'autre recension
étant, d'après lui, mutilée et tronquée. Nous avouons ne pas pouvoir
le suivre dans ses conclusions. D'une part, il est extrêmement rare,
dans la littérature antique, qu'un texte sacré soit raccourci : tout au
plus pouvait-on en retrancher, ici ou là, quelques expressions devenues
particulièrement choquantes, ou les remplacer par des équivalents
plus acceptables ; mais le plus souvent, ces textes s'enrichissaient de
gloses et d'adjonctions diverses, servant d'abord de commentaire ou
d'explication, et passant ensuite dans le corps de l'ouvrage ; les
apparences sont donc déjà, à priori, pour le texte court. D'autre part, si
l'on examine successivement les principaux passages propres à L, on
peut dire ceci : a) ce qui va de II, 11,21 à 13,10 paraît être une glose
explicative, qui interrompt sans nécessité le cours du récit, après
l'exclamation de Ialtabaôth : « Je suis un Dieu jaloux, (et) il n'y a
aucun autre (Dieu) en dehors de moi !» ; b) ce qui va de II, 15,23 à

19,10, liste minutieuse et détaillée des parties du corps humain et
des puissances qui ont présidé à leur création matérielle, est un
enrichissement du texte original, beaucoup plus concis, et l'origine de cet
emprunt littéraire nous paraît indiquée clairement par la mention
finale : « Il y a encore d'autres choses (écrites) au sujet des autres
passions (corporelles), (choses) que je ne t'ai pas dites: si tu veux les

connaître, (sache que) c'est écrit dans le livre de Zoroastre » ; c) alors



LE LIVRE SECRET DE JEAN I45

que BG et III ne mentionnent que brièvement la création de l'Eimar-
mené, L (II, 28,11 à 32) ne se croit pas dispensé d'expliquer beaucoup
plus longuement comment cette puissance s'efforce de tenir enchaînés,
en son pouvoir, aussi bien les entités célestes inférieures que les hommes ;

d) II, 30,11 à 31,28 contient un fort bel hymne », qui s'intègre très
mal au contexte dans lequel il a été placé. De tout cela, il nous paraît
résulter avec évidence que la recension longue du Livre secret de

Jean est un développement de sa recension courte, ou, du moins, d'un
texte bref très proche de celui qui nous est rapportépar BG et III.

On peut aller plus loin encore : en analysant le contenu de la
recension courte et en examinant son plan de composition et ses
diverses parties, on est immédiatement frappé par l'aspect hétérogène

du traité. On pourrait le diviser en deux parties principales :

d'une part, il y a une révélation qui occupe la plus grande partie
de l'ouvrage, et d'autre part il y a, avant et après cette révélation, un
bref cadre « historique », qui n'est qu'un procédé littéraire, et dont
le caractère fictif ne peut guère échapper au lecteur attentif, fût-il
même gnostique : le lecteur gnostique s'intéresse d'ailleurs fort peu
aux faits historiques, à ce temple (de Jérusalem) près duquel se passe
l'action, à ce pharisien médisant qui porte, comme par hasard, le
nom d'Arimanios, celui de l'Esprit Mauvais dans la religion de
Zoroastre, à ce disciple Jean, frère de Jacques, et fils de Zébédée :

pour lui, l'important est le contenu de la longue révélation mise dans
la bouche du Christ céleste. Cette révélation, à son tour, peut être
subdivisée en neuf parties, suivies (et précédées) d'une invitation au
secret, et de terribles imprécations contre ceux qui oseraient divulguer

ces mystères. De ces neuf parties, les quatre premières sont
comme un vaste prologue théologico-cosmologique : 1) « Définition »

de celui que, faute d'autre terme, on pourrait appeler 1'« Etre
suprême », et qui est, par nature, indéfinissable ; 2) description du
monde de la lumière, tel qu'il émana de cet Etre suprême ; 3) récit
de la déchéance de Sophia, l'une des puissances les moins hautes du
monde de lumière : son péché est de créer sans l'assentiment de l'Etre
suprême, et sa création est un produit mauvais, Ialtabaôth, le
premier archonte ; 4) création du monde des ténèbres par le premier
archonte : autres archontes, anges, démons, etc. Ces quatre premières
parties auraient pu jouer le rôle de « confession de foi » si le Livre
secret de Jean, dans sa version longue, avait eu une utilisation
cultuelle. Les trois parties suivantes sont comme un commentaire du
livre de la Genèse, commentaire souvent interrompu par des questions

que pose le disciple : dans ses réponses, le Révélateur céleste

répète fréquemment que « Moïse » a fort mal compris et fort mal

1 Cf. infra, p. xxx.



I46 RODOLPHE KASSER

exprimé ces mystères dans son livre ; 5) repentance de Sophia : elle
est graciée ; 6) création de l'homme, piège que le monde lumineux
tend au premier archonte et à ses acolytes, afin de leur reprendre les

parcelles lumineuses que Sophia leur avait abandonnées ; y) multiples
péripéties d'une lutte au cours de laquelle le monde des ténèbres
essaie, en vain, de disputer au monde de la lumière la possession de
l'homme, en qui se sont concentrées les parcelles lumineuses convoitées.

Dans une liturgie, ces parties joueraient le rôle de « l'explication
biblique ». Viennent encore deux parties nettement isolées : 8) le
disciple pose au Révélateur une série de questions tendant à
connaître la situation spirituelle actuelle et future des diverses catégories
d'hommes ; 9) enfin, et seulement dans L, on a l'hymne que nous
citons plus loin, et dont la présence ne serait pas déplacée à la fin
d'un service religieux. Cette analyse nous permet-elle d'entrevoir les
diverses étapes de la formation du Livre secret de Jean On remarquera,

tout au long de l'ouvrage, une série de doublets, dans lesquels
on retrouve tantôt les éléments d'un système où la terminologie
judaïque ne joue encore qu'un rôle effacé (l'apport chrétien, ou para-
chrétien, manquant aussi), et tantôt les éléments d'autres systèmes
où la terminologie biblique (en particulier, la terminologie
néotestamentaire) est utilisée et interprétée ; ces doublets créent parfois des

confusions, pour ne pas parler de contradictions. Nous pensons que
le noyau du traité pourrait être ce commentaire de la Genèse (parties

5, 6 et y), auquel fut ajouté d'une part le prologue (parties 1, 2, 3
et 4) dont les éléments non bibliques sont sans doute repris à d'autres
traités beaucoup plus anciens », et d'autre part encore, plus tard, le

petit « catéchisme » (partie 8), et l'hymne (partie 9). Finalement, sans
doute pour donner au traité quelque apparence de vraisemblance
aux yeux des chrétiens habitués à la littérature néotestamentaire, on
le compléta par le cadre historique fictif à l'intérieur duquel il se

présente à nous maintenant.
On pourrait se demander aussi comment il est possible qu'un

mouvement religieux ait admis, sans difficultés apparentes, que l'un
de ses livres essentiels ait subi de telles transformations, et comment
il a pu admettre, surtout, de voir figurer côte à côte, dans une même
bibliothèque, trois formes extrêmement divergentes du même texte
sacré : le texte long est presque deux fois plus long que le texte court.
Cette question nous amènera d'abord à rechercher qui étaient exactement

les gnostiques parmi lesquels fut écrit et utilisé le Livre secret
de Jean, et quelle était leur conception de la tradition textuelle. Qu'en
dit l'ouvrage lui-même

1 Ces traités pourraient dater d'une période où la Gnose n'était pas encore
en contact, du moins en contact prolongé, avec le christianisme.



LE LIVRE SECRET DE JEAN I47

Les élus auxquels sont destinées les révélations recueillies par le

disciple Jean sont appelés à plusieurs reprises la génération des

ATKIM (ou la génération ETE MECKIM, ce qui revient au même) ;

une fois seulement, le copte a conservé, à la place d'ATKIM, l'adjectif
grec àaàXeuToç. Le verbe Kl M signifie en général « se mouvoir,
bouger, remuer », et il en est dérivé le substantif KMTO « tremblement

de terre » ; AT- est un préfixe privatif, correspondant au à grec.
La ["ENEA NATKIM est donc la « génération immobile, inamovible,
immuable », ou mieux, « inébranlable », en se référant à la nuance
plus forte donnée par le terme grec. On devine immédiatement le
sens de cette qualification, qui n'est, d'ailleurs, pas inconnue de la
terminologie biblique. Mais ATKIM devient plus clair encore quand
on se rappelle le passage du Livre secret de Jean où il est question
du repentir de « Sophia » qui, dit le texte, commence alors à « se

mouvoir » (verbe KIM, ou équivalents approximatifs signifiant « aller
et venir », ou aussi le grec èitupépeaecu). L'image évoquée est
psychologiquement très claire : c'est celle de l'enfant qui se sent coupable
et se balance d'un air gêné, s'appuyant tantôt sur un pied, tantôt sur
l'autre ; c'est celle aussi de l'homme tourmenté par le remords, et qui,
ne pouvant tenir en place, va et vient incessamment, comme un
fauve en cage. Au contraire, celui qui se sent sûr de sa bonne
conscience n'a pas à se mouvoir, il n'a pas à réclamer à grands cris, comme
le fait Sophia, le secours et le pardon. Le gnostique sait que le bien
suprême, la perfection, c'est l'immobilité et le silence ; tout le mal
naît du changement, de l'instabilité, comme le mythe gnostique le
montre, et le mal à son tour enfante une série de nouveaux mouvements,

de nouvelles transformations. Les membres du conventicule
auxquels s'adresse le Livre secret de Jean se reconnaissent à cette
immobilité, cette stabilité, cette unité intérieure qu'ils ont retrouvée.
Doit-on les assimiler aux Séthiens, comme le pense Giversen
Certains passages comme II, g, 12-15, 25,1 etc., et parallèles, pourraient
le faire penser. Mais comme nous avons dans le Livre secret de Jean
la synthèse de plusieurs doctrines, peut-être sera-t-il plus prudent de
reconnaître simplement que nous retrouvons, dans ce traité destiné
aux ATKIM, des éléments séthiens.

Voyons maintenant comment ces gnostiques cherchaient à
préserver la pureté de leur doctrine, et comment leur souci de ne pas la
divulguer put causer les étranges variations textuelles que nous
observons. Dans le christianisme, très tôt, l'Evangile fut apporté aux
auditeurs les plus divers, et la « bonne nouvelle » fut ouvertement
prêchée à tous les hommes, sans distinction de race ou de valeur ;

mais d'autre part, pour sauvegarder l'unité de la doctrine diffusée,
on ne tarda pas à comprendre qu'il fallait créer un canon, pour conserver

sans changement, sans altération, mais aussi sans additions, les



148 RODOLPHE KASSER

textes sacrés. La Gnose, au contraire, n'admet pas que ses doctrines
soient livrées à n'importe quel esprit possédé d'une curiosité plus ou
moins suspecte : son idéal n'est-il pas la pureté, une pureté comparable
à celle de son Dieu suprême, qui se refuse à tout contact, même
visuel, avec le monde, et qui n'agit (s'il est permis de s'exprimer
ainsi à propos du Silencieux et de l'Immobile) que par de multiples
intermédiaires Les traités gnostiques dévoilent les secrets les plus
intimes de l'univers, ils donnent les divers noms d'innombrables
puissances célestes, et des secrets aussi dangereux ne doivent pas
tomber entre les mains de tout le monde. Aussi trouverons-nous, dans
le Livre secret de Jean, des avertissements tout à fait significatifs sur
les précautions que doit prendre celui à qui les révélations sont
confiées ; au début de l'ouvrage, le révélateur dit à son disciple :

« Viens, écoute, et comprends ce que je vais te dire aujourd'hui, afin
qu'à ton tour tu le racontes à tes compagnons en Esprit, ceux de la
génération des ATKIM, de l'homme parfait, qui sont capables de

comprendre. » Une mise en garde similaire se retrouve à la fin du
traité : « Je t'ai dit toutes ces choses, afin que tu les écrives et que tu
les donnes secrètement à tes compagnons selon l'Esprit, car c'est (là)
le mystère de la génération des ATKIM. » Puis le rédacteur ajoute
ceci : « Et le Sauveur lui donna ces paroles, afin qu'il les écrivît et les

mît en lieu sûr. » Une imprécation terrible est enfin lancée contre
ceux qui oseraient vendre ces révélations à des non-initiés ; après
quoi le disciple Jean « alla vers ses compagnons et commença à leur
dire tout ce qui lui avait été dit par le Sauveur ». On remarquera
aussitôt le rôle important que joue la transmission orale du message
gnostique. Certes, la révélation céleste doit être « écrite », et sans
doute consignée dans un livre ; mais ensuite, ce livre doit être caché

en un lieu sûr, afin qu'il ne tombe pas entre des mains profanes : et
l'on songe aussitôt à la jarre enterrée dans laquelle furent retrouvés
les papyri de Nag'Hammâdi. Ainsi, la grande terreur des gnostiques
n'était pas que l'on changeât tel ou tel mot particulier de la révélation,

pourvu que son message central restât intact ; ce qu'il fallait
éviter à tout prix, c'était que le livre précieux tombât au pouvoir
de quelque personne étrangère à la communauté des initiés. Dès lors,
on peut se demander si les prédicateurs gnostiques itinérants, qui
parcouraient l'Egypte pour fortifier dans leur foi les conventicules de
fidèles dans telle ou telle localité, ne voyageaient pas sans emporter
avec eux aucun écrit, afin de limiter au minimum les risques de divulgation.

Ils pouvaient, avant de partir en tournée, s'efforcer de fixer,
autant que possible, dans leur mémoire, le message qu'ils voulaient
transmettre ; s'ils étaient arrêtés en route et s'ils savaient se taire,
nul ne pouvait leur arracher leur secret ; parvenus devant l'assemblée
des initiés, ils répétaient leur message le mieux possible, en l'enri-



LE LIVRE SECRET DE JEAN I49

chissant peut-être d'inspirations qui leur étaient venues en cours de

route, d'explications, de commentaires, de citations complémentaires
extraites d'autres traités dont ils avaient le souvenir, et ce message
pouvait finalement, selon les réactions de l'auditoire, prendre la
forme d'un dialogue catéchétique ou d'une exhortation. Une telle
hypothèse semblera sans doute quelque peu aventureuse ; elle
expliquerait pourtant certains aspects de la tradition littéraire gnostique :

d'une part, le ton direct, presque homilétique, de maint traité (par
exemple, l'Evangile de Vérité) ; d'autre part, les diverses formes d'un
même traité, coexistant sans s'éliminer mutuellement ». Les
premières traductions coptes du Livre secret de Jean ont pu être faites
oralement par un prédicateur qui avait lu l'ouvrage en grec, et s'est
trouvé, inopinément, devant un public auquel il lui a paru préférable
de parler l'idiome indigène : un sténographe aura noté cette première
version. Voilà qui expliquerait bien les « dialectalismes » que l'on note
dans les divers textes (on parle toujours moins correctement que l'on
n'écrit), et les irrégularités dans l'usage des mots grecs, irrégularités
tout à fait excusables de la part d'un homme qui ne pouvait pas « se
relire », et qui, même s'il relisait le texte copte noté par le
sténographe, ne pouvait pas comparer sa version improvisée à un original
grec qu'il avait laissé chez lui. Ainsi furent faites peut-être aussi les

plus vieilles versions de la Bible. Plus tard, la Gnose put devenir
consciente des dangers que présentait un mode de transmission littéraire

aussi incertain, et l'on put faire voyager occasionnellement tel ou
tel traité grec ou copte, ce qui permit de réviser les versions sur les

originaux. Mais quoi qu'il en soit, la tradition textuelle gnostique
n'eut jamais, et de loin, la rigueur littéraire (on pourrait même dire
« scientifique ») de celle qui nous transmit, à la même époque, les
textes bibliques.

Nous terminerons cette introduction au Livre secret de Jean par
la citation de l'hymne dont nous avons parlé plus haut 2, hymne
conservé par la recension longue, et qui nous donnera un avant-goût
du climat mystique dans lequel s'est développée la recherche gnostique

: 3

Moi donc, la Pensée-Originelle (et) parfaite [du tout], je me suis
changée en ma semence ;

1 Nous avons essayé d'expliquer, par une hypothèse analogue, les similitudes
et les divergences étranges existant entre deux livres néotestamentaires, l'Epître
aux Ephésiens et l'Epître aux Colossiens : cf. R. Kasser : L'autore dell'Epistola
agli Efesini, Protestantesimo, 1962, p. 74-84.

2 Cf. supra, p. 145.
3 La version que nous donnons ici est moins littérale que celle qui suivra

dans notre traduction totale du Livre secret de Jean. Dans cet hymne aussi,
Ton distinguera peut-être différentes couches rédactionnelles. Nous avons mis
entre [ ] ce qui pourrait être considéré comme des gloses explicatives.



I50 RODOLPHE KASSER

Car j'étais au commencement, marchant en toutes routes ;
Car moi, je suis la richesse et la lumière,
Moi, je suis le souvenir de la plénitude.

Je marchai donc dans l'immensité de l'obscurité,
Et je tins bon, jusqu'(au moment) où j'entrai au milieu de la prison ;

Et les fondements du Chaos furent ébranlés,
Et moi, je leur demeurai cachée à cause de leur méchanceté, et ils

ne me reconnurent pas.

A nouveau [je me tournai pour la seconde fois (vers eux), et] je
marchai, je sortis des régions de la lumière [: je suis le souvenir de
la Pensée-Originelle],

J'entrai au milieu de l'obscurité et à l'intérieur de l'Amenté » [(pour
accomplir) ma mission] ;

Et les fondements du Chaos furent ébranlés,
Risquant de tomber sur ceux qui sont dans le Chaos, et de les détruire.

Et encore, je courus vers ma racine de lumière [afin qu'ils ne soient
pas détruits avant le temps (prévu)], encore [une troisième fois]
je marchai [: je suis la lumière qui est dans la lumière, je suis le
souvenir de la Pensée-Originelle],

Afin d'entrer au milieu de l'obscurité et à l'intérieur de l'Amenté ;

Je remplis mon visage de la lumière de l'accomplissement de leur Eon,
Et j'entrai au milieu de leur prison [: c'est la prison de leur corps].

Et je dis : « Celui qui m'entend, qu'il se lève du lourd sommeil »

Et (celui-là) pleura, et il versa de lourdes larmes ;

Il les essuya de son (visage) et dit : « Qui (donc) appelle mon nom
Et d'où m'est venue cette espérance alors que j'étais dans les liens

de la prison »

Et je dis : « Je suis la Pensée-Originelle de la pure lumière, [je suis
la pensée de l'Esprit virginal, qui te rétablit au lieu honoré] :

Lève-toi et souviens-toi, car tu m'as entendu, [et je suis ta racine :

je suis la compassion] ;

Assure-toi contre les anges de la pauvreté [et les démons du Chaos,
et tous ceux qui s'attaquent à toi],

Et sois vigilant contre le sommeil lourd [et contre l'enveloppement
de l'intérieur de l'Amenté]. »

Et je l'ai fait lever, et je l'ai scellé [par la lumière de l'eau] par les
cinq sceaux,

Afin que la mort n'ait aucun pouvoir sur lui depuis cette heure ;

Et voici, maintenant, je (re)monterai (jusqu')à l'Eon parfait,
Après avoir achevé pour toi toutes choses en tes oreilles.

Rodolphe Kasser.

1 Séjour des morts.


	Bibliothèque gnostique. Partie I, Le livre secret de Jean = 'Aπóκρυφοv 'Iωαvvου

