
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 3

Artikel: Vérité historique, vérité révélée

Autor: Senft, Christophe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VÉRITÉ HISTORIQUE, VÉRITÉ RÉVÉLÉE

Depuis deux cents ans la recherche historique joue un rôle
déterminant dans l'étude de la Bible. Il n'y a plus un récit, plus un verset,
plus un mot, qui n'ait été à plusieurs reprises soumis à l'interrogatoire
rigoureux et impitoyable de l'historien. La critique — qui doute de

tout — pèse, analyse, disjoint et recombine, et publie ses résultats
eux-mêmes sans cesse remis en question. Si nous lui demandons
pourquoi, elle répond : Je cherche la vérité.

Il y a là un problème. Simple au fond mais, comme beaucoup de
choses simples, extrêmement complexe et enchevêtré en ses
manifestations concrètes.

I

La vérité en présence de laquelle le Nouveau Testament prétend
nous placer n'est-elle pas, par définition, hors des prises de l'historien
En Jésus Dieu lui-même est apparu, et Dieu ne peut pas être constaté
comme un fait historique. La venue de Jésus marque la fin du temps,
et ce n'est pas là un objet possible pour la méthode historique : on ne
parle pas ici d'une nouvelle période de l'histoire, après une crise

peut-être particulièrement grave, mais de la mise en jugement de
l'histoire ; non d'une nouvelle phase de l'évolution spirituelle de

l'homme, mais de la mise en jugement de l'homme. Rencontrer Dieu
ne signifie pas que je découvre en moi une nouvelle dimension ou une
nouvelle profondeur, mais que je suis interpellé par une instance face
à laquelle je ne suis juge en aucune mesure, car c'est elle qui me juge.

Ce n'est pas là une vérité historique. Une vérité historique peut
être atteinte et vérifiée par une méthode bien définie : analyse des

documents et des faits, hypothèses, recoupements, analogies
permettent de cerner peu à peu les faits et les problèmes. Aucune méthode

ne peut cerner Dieu. Le Dieu de la Bible n'est pas un facteur de
l'histoire, le « facteur spirituel » ; ni cette sorte de totalité vivante dont
l'histoire procède, selon la philosophie idéaliste, dans le mouvement

N. B. Leçon inaugurale donnée à la Faculté de théologie de l'Université
de Lausanne, dans la chaire de Nouveau Testament, le 31 octobre 1963.



130 CHRISTOPHE SENFT

continuel de ses manifestations concrètes. Il ne peut être saisi
historiquement en aucun fait de l'histoire, ce fait fût-il une résurrection.
D'ailleurs, dira un historien, qu'est-ce qu'une résurrection La Bible
entière ne suffit pas à établir, au sens où l'entend l'historien, que Dieu
a parlé. Il faut affirmer clairement que vouloir cerner et saisir
historiquement la révélation de Dieu, serait proprement et au sens le plus
strict une négation de Dieu, puisque ce faisant on fait de lui un objet
de l'histoire, passible comme tout objet de l'histoire de la méthode
historique et de ses critères de vérité.

Dès lors il semble que la méthode historique n'a que faire dans
une faculté de théologie. Passe encore, peut-être, pour l'histoire de

l'Eglise. Mais appliquée à la Bible n'est-elle pas un non-sens Que
veut-on et que peut-on trouver avec son aide Quelle vérité Aurons-
nous avancé, ne serait-ce que d'un pas, quand, par exemple, nous
aurons démêlé — si c'est possible — les fils des diverses traditions
relatives à la résurrection, et quand l'historien pourra émettre une
hypothèse acceptable sur les faits qui sont à la base du message :

Jésus est ressuscité S'il est vrai — et c'est vrai — que l'historien
avec sa méthode ne peut mettre en lumière autre chose que des faits
historiques, il ne peut en rien servir la foi.

Cela est vrai, même s'il est lui-même croyant.
Sa foi, si on peut dire, n'est pas représentée, elle n'est pas active

dans la méthode qui guide sa recherche. Il nous dira même que s'il
s'avisait, comme on le lui demande souvent, de faire entrer dans sa
méthode des considérations de la foi, sa recherche, loin d'être ainsi
valorisée, serait faussée et manquerait son but, la vérité historique.
Prenons un exemple. Pour la foi, la Bible, dans le concret de sa forme
historique, est la parole de Dieu. L'historien va-t-il, tenant compte
de cette vérité de foi, s'interdire l'analyse des textes et suspendre son
jugement sur leur valeur historique Assurément non. Sa conscience
d'historien ne peut renoncer à une vérité, qui certes n'est pas de foi,
mais qui n'en a pas moins la dignité absolue de la vérité.

Pourquoi donc une recherche, qui se situe, par les principes mêmes
de sa méthode, en dehors de la foi Scientifique, on le veut bien,
mais par ce fait même inutile

En réalité le problème est bien plus aigu encore. Le Nouveau
Testament, bien que les éléments de doctrine y abondent, n'est pas
une doctrine plus ou moins intemporelle, mais une histoire et son
interprétation. Son message a pour objet un événement de l'histoire,
Jésus de Nazareth, qu'il déclare être la révélation. Cela ne poserait
aucun problème, si révélation était pris dans le sens, vulgarisé depuis
le romantisme, d'une efflorescence des forces latentes de l'histoire
ou de l'esprit humain. Mais il s'agit d'autre chose : en Jésus de
Nazareth paraît ce qui est radicalement différent de l'histoire, en



VÉRITÉ HISTORIQUE, VÉRITÉ RÉVÉLÉE I3I

discontinuité avec l'histoire et ses dieux — « l'eschaton ». Or, aux
yeux de l'historien, il n'y a nulle possibilité de faire de Jésus de
Nazareth un fait privilégié, « absolu » ; il est rattaché de mille façons
à l'histoire environnante. Il est si peu hors de toute analogie, que
pour l'historien toute meilleure connaissance de cette histoire est
comme telle toujours aussi une meilleure connaissance de Jésus lui-
même. Ainsi l'événement que le Nouveau Testament déclare unique
et incomparable devient, en tant que tout et dans ses moindres
détails, objet de la critique et de jugements historiques. Les
documents vont être exactement analysés, comparés, leur vraisemblance
pesée, parfois confirmée, souvent contestée. Non seulement les
éléments secondaires, géographie, chronologie, mais l'essentiel même
de la teneur des textes. Jésus a-t-il apaisé la tempête S'est-il considéré

comme le Messie Le tombeau était-il vide le matin de Pâques
L'évangile de Jean a-t-il une valeur historique Pensons aussi à la
question, tant débattue actuellement, de la structure de la pensée et
du langage des écrits bibliques.

Le résultat Les contours des faits deviennent douteux. Où nous
pensions entendre la voix de Jésus lui-même, la critique discerne
l'intervention consciente d'un rédacteur, si ce n'est même qu'il s'agit
d'une parole formée de toutes pièces au sein de la communauté
primitive. Tel récit apparaît comme la condensation, sur un noyau
historique, de plusieurs couches, difficiles à démêler, de traditions
diverses. A des faits que l'on croyait solidement établis, il arrive que
d'autres se substituent, parfois bien différents et qui n'ont que la
certitude provisoire des hypothèses. L'impression est consternante :

où l'historien a passé avec sa méthode, une histoire que l'on pensait
connaître semble se dissoudre. On finit par se demander s'il est encore
possible de savoir qui était Jésus et ce qu'il a fait et dit. La critique
historique ne fait-elle pas s'effondrer le pont entre le Jésus historique,
tel qu'il a été réellement, et le Jésus de la Bible, tel que nous le
connaissons par les témoignages de l'Eglise primitive

Il y aurait un remède : refuser d'appliquer à la Bible la méthode
historique. Pourquoi s'entêter, si le résultat est désastreux L'argument

théologique garde tout son poids : A-t-on le droit de soumettre
aux jugements de la raison historique, et de dissoudre dans le fleuve
du relatif cette parole qui est la voix de l'eschaton et qui nous appelle
en jugement

En réalité ce n'est pas un remède. Nier les problèmes ne les
supprime pas. Ils ne sont pas créés par la méthode historique, elle ne
fait que les cerner et en chercher la solution. Ils sont posés par les
documents eux-mêmes, et tout lecteur un peu attentif de la Bible
en découvre sans peine un bon nombre. A Béthanie, par exemple,
Marie (était-ce bien Marie a-t-elle oint la tête de Jésus ou ses



132 CHRISTOPHE SENFT

pieds Pourquoi Luc ne raconte-t-il pas cet épisode Existe-t-il une
relation entre ce récit et celui de la femme pécheresse, que Luc raconte
au chapitre y de son évangile Nous ne pouvons pas, sous prétexte
que la valeur d'une vérité de foi est sans commune mesure avec celle
d'une vérité historique, ignorer délibérément ces choses et imposer le
silence à l'interrogation critique. Ce serait, on le voit bien, imposer
le silence aux textes eux-mêmes.

Ce serait ignorer, aussi, que cette interrogation n'est rien d'autre,
finalement, que la manifestation d'un besoin élémentaire de clarté
et de transparence en face de la Bible.

II
Le problème est bien trop vaste et complexe pour être présenté

en une rapide esquisse. Nous nous contentons d'en éclairer ici un
aspect. Non en introduisant quelque point de vue nouveau (ce serait
difficile), mais en prenant pour guide un homme qui a voué à ce

problème, il y a soixante-dix ans, son attention clairvoyante : Martin
Kahler.

Kahler a publié en 1896 un étrange petit livre, résultat d'années
de réflexion, intitulé Der sogenannte historische Jesus und der
geschichtliche biblische Christus, c'est-à-dire, à peu près : « Le Jésus
dit historique et le Christ réel de la Bible. » » Malgré le contexte
théologique d'un autre temps, ce livre n'a rien perdu de son actualité.
Non point qu'il offre la solution définitive ; il en est loin. Mais avec
ses imperfections et ses contradictions mêmes il a posé le problème
de la compétence de l'historien et des certitudes de la foi avec une
netteté si provocante, qu'il ne cesse de stimuler salutairement la
réflexion.

C'était l'époque où florissaient les « Vies de Jésus », cette littéra-
rature qui a eu ses grands noms, Strauss en Allemagne, Renan en
France, et dont Albert Schweitzer a écrit l'histoire dans son ouvrage
célèbre : Die Geschichte der Leben-Jesu-Forschung. Ses origines
remontent au milieu du XVIIIe siècle, à l'époque où se généralise la
critique des traditions doctrinales des Eglises, héritières, à travers
une histoire longue et compliquée, de la théologie des conciles et des
siècles de luttes et de querelles qui ont suivi la Réforme du XVIe
siècle. On pourrait parler d'une rébellion ouverte contre une forme
d'enseignement ressentie de plus en plus comme une mise sous tutelle,
ou plutôt comme une aliénation de la pensée, rendant impossible une
connaissance transparente à elle-même de la vérité révélée. Les rebelles
cherchaient refuge dans ce qu'on appelait alors la religion naturelle,

1 Nous citons d'après l'édition de 1928.



VÉRITÉ HISTORIQUE, VÉRITÉ RÉVÉLÉE I33

dans le déisme, en même temps qu'ils se servaient, pour saper les
autorités traditionnelles, d'un instrument des plus efficaces, dont on
avait depuis peu appris à se servir : la critique de l'histoire biblique.

Suffit-il, demandait-on, que telle affirmation se trouve écrite dans
la Bible, pour que je sois obligé de m'incliner et de croire... ce que je
ne croirais certes pas si je le trouvais écrit ailleurs Quelle est la
valeur d'une autorité ¦— même divine — qui n'est vérité que parce
qu'elle est autorité, et qui ne peut m'atteindre ni me convaincre en
mon for intérieur

Il était aisé d'ébranler l'autorité de la Bible. Il suffisait de mettre
en évidence les incohérences et les contradictions des textes bibliques,
les déformations des faits faciles à déceler, les invraisemblances d'une
historiographie naïve, ou peut-être trop peu naïve. La Bible elle-
même, affirme Semler, nous invite à distinguer entre la lettre écrite et
la parole de Dieu. L'orientaliste Reimarus, avec la clairvoyance que
lui donnait une haine robuste de l'Eglise et de sa théologie, démontre
d'une manière irréfutable qu'il est impossible de faire coïncider le
Jésus historique et celui de la prédication des apôtres. On découvre

que les documents bibliques sont les produits d'une histoire, qu'ils
portent les marques d'une origine et d'un travail humains. Peu à peu
s'élabore la méthode de travail, dont les succès nombreux n'ont cessé

de confirmer jusqu'à ce jour la valeur.
Voilà donc ruinée l'autorité de la lettre biblique : une libération

Mais cette libération n'était-elle pas chèrement, trop chèrement
payée Avec l'arme de la critique on n'avait pas seulement abattu
l'ennemi, l'autorité rigidement, matériellement surnaturelle, devant
laquelle il faut plier sans comprendre. On privait du même coup la
foi de l'assise historique dont il lui est impossible de se passer. Que
croire et comment croire maintenant

Il serait bien étonnant qu'une situation aussi nouvelle et
déconcertante eût été maîtrisée d'un coup et en toute netteté. On était en
réalité en pleine confusion. Les uns, considérant non sans apparence
de raison, la critique historique de la Bible comme la négation de la
révélation, accumulaient les tentatives, grossières ou ingénieuses, de
soustraire la Bible à la prise de l'histoire. Elles étaient d'avance
vouées à l'échec, et nous n'en parlerons pas ici. Les autres, persuadés
que la prédication apostolique avait profondément altéré la « religion
de Jésus » qu'ils espéraient retrouver, entreprenaient — travail bien
délicat — d'isoler dans la masse des traditions évangéliques la vie et
les paroles authentiques de Jésus. Il fallait à tout prix découvrir sous
les sédiments la roche primaire, la religion de Jésus en sa simplicité
native. Ne sourions pas d'une si grande ambition : les auteurs des
« Vies de Jésus » se proposaient de récrire l'Evangile — l'Evangile tel
qu'il faudrait pouvoir le lire, libre des surimpressions qui le défigurent.



134 CHRISTOPHE SENFT

Retrouver Jésus derrière le Christ, la religion derrière le dogme, la vie
derrière la doctrine ; libérer la foi d'une contrainte sous laquelle elle
perd sa vérité intérieure et sa transparence, en retrouvant l'expression
non dogmatisée, mais immédiate et spontanée de la vérité religieuse.

C'est ici que Kahler intervient.
Il est vrai qu'il s'accorde avec les auteurs des « Vies de Jésus »

pour penser qu'une rencontre réelle ne peut avoir lieu qu'avec un
Christ humain, non avec un Christ dont l'humanité se réduit aux
minces linéaments de l'énoncé des conciles. Il n'est pas seulement
permis, il est théologiquement nécessaire de mettre en évidence toute
son humanité ; il est légitime de recourir à la Bible contre un « dogmatisme

abstrait », car la christologie des conciles est une chose, le Christ
vivant en est une autre. Pourtant, après mûre réflexion. Kahler
désigne toute l'entreprise des « Vies de Jésus » comme un « Holzweg »,

une fausse piste (p. 47). Verdict d'autant plus digne d'intérêt qu'il ne
se fonde pas sur des considérations dogmatiques, mais sur la nature
et les nécessités de la méthode historique.

On était parti à la recherche de Jésus tel qu'il fut en réalité. On
s'aperçut bien vite que le Nouveau Testament n'est pas, en toutes
ses parties, également propre à fournir les éléments de la réponse.
Les écrits de Paul offrent en abondance les éléments des doctrines qui
forment l'armature de la dogmatique que l'on a prise en aversion,
mais ils ne font tomber aucune clarté sur la vie et l'enseignement de
Jésus. Le quatrième Evangile, texte biblique favori de l'époque idéaliste,

fut lui aussi relégué : trop chargé de réflexion théologique, il ne
pouvait être une source pure. Restaient les Synoptiques. Mais voilà
que, serrés de près, eux aussi se révélèrent entachés de dogmatique :

plus proches évidemment de l'histoire qu'ils racontent, ils portent
néanmoins les marques visibles de remaniements, par l'Eglise, en vue
de la prédication.

On en conclut qu'il fallait résolument laisser derrière soi même les
Evangiles synoptiques, puisque eux aussi ne sont plus de l'histoire
pure. Trouver ce qui leur a servi de canevas, dégager le vrai Jésus,
reconstituer sa vie, qui semble transparaître dans le plan général des

Evangiles : enfance à Nazareth, baptême, succès d'abord, puis déclin
de la popularité. Ici ou là, oublié dans un recoin par les prédicateurs
apostoliques, un détail humain : une indignation de Jésus, un regard,
un mouvement de son cœur (« et Jésus l'aima », Marc 10 : 21), une
expression de sa piété (ses nuits de prière, Marc 1: 35), sa foi si simple
et poétique en la Providence (les oiseaux du ciel et les lis des champs,
Mat. 6 : 26, 28), son amitié pour les enfants, les femmes et les humbles.
Repères rares, mais significatifs, qui vont permettre, avec un peu
d'imagination, de psychologie et de connaissances historiques, de
reconstituer et de rejoindre le vrai Jésus et sa pure spiritualité...



VÉRITÉ HISTORIQUE, VÉRITÉ RÉVÉLÉE I35

Voilà la fausse piste, dit Kahler.
Car « la première vertu d'une science historique authentique est

d'être au clair sur ses limites » (p. 48). Ces limites, Kahler ne les voit
pas, notons-le bien, dans la doctrine de l'Eglise ou dans quelque
postulat de la foi ; elles sont imposées par l'objet lui-même, sa forme
historique et l'intention qui a pris corps en lui. Les auteurs des « Vies
de Jésus » ne se sont même pas aperçus que les documents qu'ils
se proposent d'exploiter ne leur fournissent pratiquement rien qui
puisse servir leur dessein, étant conçus dans un but tout autre. Leurs
« Vies de Jésus » utilisent en apparence la matière évangélique ; en
réalité elles ne sont que fantaisie romanesque (« Christusnovelle »,

p. 70), comblant les lacunes biographiques des Evangiles avec du
fatras psychologique, pieux ou historique, ou substituant naïvement
à la « dogmatique » des apôtres les idées religieuses modernes.

Le Jésus des « Vies de Jésus » n'a jamais existé. Il était absurde
de s'imaginer qu'on allait dégager la vraie histoire de Jésus, trouver
un Jésus historique qui serait le vrai, en retranchant du témoignage
de ses témoins, le plus complètement possible, ce qui est la substance
de ce témoignage, les expressions théologiques dont ils se sont servis

pour dire ce qu'ils ont vu. Entreprise absurde de vouloir connaître,
mieux connaître, en laissant de côté ce qui est en même temps
le seul donné accessible et le seul moyen de connaissance Kahler
le dit et il y revient sans cesse : ce Jésus, que nous voulons connaître,
se présente à nous dans la signification (Bedeutsamkeit) que les

apôtres lui ont reconnue, ou comme il dit plus volontiers : dans
l'image de lui (Bild) qu'il a imprimée en leur esprit. Leur prédication
est le fait historique primaire. C'est en elle, dans la « dogmatique » des

apôtres, dans l'expression théologique variée que les témoins ont
donnée à la signification de Jésus, que nous reconnaîtrons Jésus.
Toute autre démarche est arbitraire et conduit dans le vide non seulement

le croyant, mais aussi — et c'est décisif — l'historien.

Il vaut la peine, avant de poursuivre, de commenter brièvement
ce résultat.

Une réflexion des plus simples sur la méthode de l'historien a suffi
pour dissiper l'équivoque des « Vies de Jésus ». Les textes du Nouveau

Testament ne sont pas des relations historiques par malheur
entachées d'erreurs et surchargées de légendes et de « dogmes ». Ils
sont dès le départ autre chose : ils sont d'abord et essentiellement des
témoignages rendus à Jésus, et c'est à ce titre qu'ils sont des
documents historiques et doivent devenir l'objet des recherches de
l'historien. Il a donc suffi que l'historien se laisse guider par ses propres
règles de jeu, pour être ramené devant le vrai objet, qui risquait d'être
perdu de vue. Loin de détourner ceux qui veulent connaître Jésus sur



I36 CHRISTOPHE SENFT

on ne sait quelle voie oblique, la méthode historique, fidèlement
observée, les ramène devant les textes tels qu'ils sont.

Elle accomplit donc une fonction éminemment positive, on peut
même dire conservatrice.

Mais nous allons voir que cette fonction conservatrice a sa dialectique

propre. Car l'objet auquel elle ramène, le texte des témoignages,
n'est pas la lettre sans histoire, qu'une certaine orthodoxie avait crue
nécessaire comme fondement de la foi, mais une parole à laquelle une
histoire compliquée a donné sa forme. Il s'ensuit que pour connaître
et comprendre les témoignages, il faut en comprendre l'histoire, et
cette histoire n'apparaît et ne peut être saisie qu'avec l'aide de

l'analyse critique des textes.
A cette nécessité Kahler va se dérober, remettant ainsi en question

le progrès que représente son importante mise au point.

III
Fort justement Kahler remarque que la conclusion à laquelle il

se voit conduit : ne pas chercher derrière les témoignages la vérité
sur Jésus, certainement rassurante, est aussi fort embarrassante.
Voilà en effet ramenée, très exactement, la situation qui avait
provoqué naguère la vaste entreprise de la critique. Même, dirons-nous,
avec une sérieuse aggravation. On se trouve de nouveau en face de la
prédication des apôtres, mais privé, cette fois, du naïf espoir des

initiateurs, de pouvoir découvrir derrière ses « dogmes » la simple
religion de Jésus. Nous sommes arrêtés devant la prédication apostolique

comme par un fait infranchissable et irréductible.
Il importe de nous rappeler ici le nœud du problème, cause

première du long effort des historiens de Jésus. Ce qu'ils cherchaient
n'est que pour un regard superficiel la « religion de Jésus ». La nécessité

profonde à laquelle ils obéissaient est d'un autre ordre : s'affranchir

d'un ensemble de doctrines, qui de langage intelligible étaient
devenues des mots incapables de dire leur vérité, et pousser jusqu'à
une vérité capable de les atteindre et de les convaincre par sa force
propre. Ce problème, après la faillite des « Vies de Jésus », demeure
entier, et il est devenu plus pressant. Que veut dire Fils de Dieu
Fils de l'Homme Préexistence Résurrection Droite de Dieu
Quelle est la signification de tous ces mots et de tous ces dogmes

Les recherches des savants ont confirmé sur un point essentiel les
vues des premiers critiques : les livres de la Bible ne sont pas tombés
du ciel tout faits, ils résultent d'une histoire et reflètent une histoire
fort terrestre et aussi fort compliquée. Kahler dit : « Aussi loin que



VÉRITÉ HISTORIQUE, VÉRITÉ RÉVÉLÉE I37

porte notre regard, les écrits bibliques se sont constitués d'une manière
pleinement humaine » (p. 13). Y aurait-il de ce côté une voie de

pénétration, non plus derrière, mais dans les textes, un moyen de

récupérer les significations devenues impénétrables, disons-le
honnêtement, à la pensée de nos contemporains, de façon que les mots
redeviennent pour nous ce qu'ils furent de toute évidence pour les

contemporains des apôtres : un langage transparent et efficace Si
nous pouvions élucider dans une mesure suffisante la genèse des

témoignages apostoliques, par l'analyse littéraire des textes et des
traditions qu'ils utilisent, en les situant dans l'histoire de l'Eglise
primitive et en projetant derrière le Nouveau Testament le contexte
des mouvements religieux de l'époque, nous aurions déjà fait un pas
important.

Après la critique de la critique, son réengagement, avec une
connaissance plus nette de l'objet à atteindre et des écueils à éviter
On s'attend à ce que Kahler, qui, nous l'avons vu, reconnaît le
devenir historique de la Bible, s'engage lucidement et résolument
dans la voie qu'il s'est, semble-t-il, lui-même désignée. A notre
surprise il s'y refuse absolument : il n'en voit que les risques, il veut
fermer les yeux sur sa nécessité. Devenir historique de la Bible
Il enlève aussitôt toute portée réelle à cette déclaration, en affirmant
que bien entendu elle ne concerne pas le « fait principal » (p. 13).
Distinction absurde Bien entendu, Kahler ne dit nulle part où et
comment la limite entre le fait principal (Hauptsache) et les faits
secondaires (Nebensachen) apparaît et devient méthodiquement sai-
sissable. Dans les récits de la résurrection, par exemple, quel est le
fait principal Le tombeau vide L'apparition de Jésus aux Onze
en Galilée (Matthieu) Ou l'apparition, à Jérusalem, d'un Jésus en
chair et en os, qui mange du poisson et du miel (Luc) Ou encore
l'apparition à Pierre, que certaines indications des Evangiles laissent
supposer, et qu'aucun Evangile ne raconte N'est-il pas évident que
la « Hauptsache » est tout entière incluse, à la fois cachée et
manifestée, dans les « Nebensachen », et que cette distinction est un
sophisme

Kahler croit pouvoir se soustraire à ces questions embarrassantes.
Par une théorie assez curieuse, dont la confusion historico-dogmatique
rappelle beaucoup la doctrine orthodoxe de l'inspiration littérale, il
essaie de prouver qu'il n'y a nulle relation réelle entre la connaissance

historique et la foi : selon lui, celles-ci coexistent sans vraiment se

toucher « comme l'eau et l'huile » (p. 74). En effet, selon cette théorie,
Jésus, quand il obtint de ses disciples la foi, avait définitivement
quitté la sphère historique, son devenir et ses limitations. Il était le
ressuscité, le glorifié, et comme tel, doté du pouvoir d'imprimer son
image (Bild) en ses disciples avec une efficacité absolue et définitive,



I38 CHRISTOPHE SENFT

il a suscité en eux, saws nulle médiatisation historique, non seulement la
foi, mais aussi l'expression de la foi, la prédication. Ainsi la prédication

apostolique ne doit rien et ne peut rien devoir au monde
religieux environnant, judaïque ou hellénistique (p. 63) : elle est une
histoire en dehors de l'histoire.

Il en résulte que l'historien est destitué devant la Bible de toute
compétence. Il n'a sur elle aucune prise et ne peut tirer à son sujet
aucune conclusion valable. Kahler lui concède qu'il peut constater
des problèmes, mais il lui dénie la possibilité et le droit de les résoudre :

que l'historien, conscient de son essentielle incompétence, arrête
tous les frais et se contente, dans l'embarras, d'un modeste « non
liquet » (p. 117). Et c'est l'Evangile de l'incarnation qui doit fournir
le texte à l'appui de ce nouveau docétisme Citant Jean 1 : 14, « la
Parole a été faite chair », Kahler pose cette question ahurissante :

« Est-ce dans la chair qu'il faut chercher la révélation, ou dans la
parole » (p. 58), question qui montre on ne peut plus clairement que
pour lui la chair, c'est-à-dire l'humanité concrète, historique de
Jésus et de la prédication, n'est plus qu'une sorte de substrat neutre
et muet de la révélation.

Soyons justes. Ce refus de toute collaboration avec l'historien, dès

que celui-ci veut, si l'on peut dire, entrer dans les textes, vient d'une
préoccupation légitime. Si les textes deviennent la proie de l'historien,

et que celui-ci, par sa critique et ses hypothèses, en dissout la
solide objectivité, la foi n'a-t-elle pas perdu son assise Il est urgent
de dire aux croyants que la foi est fondée non sur les conclusions des

historiens, mais sur la parole de Dieu Il n'en est pas moins certain
que Kahler est dans l'erreur et qu'il s'est engagé dans une impasse.
Car cette parole, qui doit engendrer et fonder la foi, il faut la laisser
parler et il faut la comprendre, et Kahler ne voit pas qu'en ôtant,
en fait, toute réalité à l'insertion du témoignage apostolique dans
l'histoire, il coupe la parole à la parole. La parole n'a pas d'autre
langage que la forme multiple, concrète, historique, qu'elle s'est
donnée et qui lui a été donnée, et cette forme n'est pas une sorte
de réceptacle fortuit et neutre, elle est la parole elle-même.

Pourquoi et comment Kahler a-t-il pu prendre à l'égard de l'étude
historique une position aussi ambiguë Nous ne pouvons songer à

l'expliquer dans le détail. Il a su évidemment trouver pour sa
personne un équilibre des tendances inconciliables qui existaient en lui,
de manière à pouvoir éviter les décisions et persister dans le
traditionalisme, qui est un caractère marquant de sa piété.

Mais le problème qu'il a approché avec tant de clairvoyance et
qu'il a cependant si bien enveloppé de brouillard, existe et reste posé.
Il est posé depuis le moment où est apparu, pour la première fois dans



VÉRITÉ HISTORIQUE, VÉRITÉ RÉVÉLÉE I39

l'histoire, un divorce entre la doctrine de l'Eglise et l'Evangile, c'est-
à-dire depuis la Réforme du XVIe siècle. C'est alors qu'est née, par
un processus nécessaire et irréversible, l'étude historique de la Bible ».

Cette étude, jusque dans ses aspects techniques parfois déconcertants,
loin d'être, comme Kahler le pense, une mode qui passera, est la
conséquence nécessaire de l'effort des Réformateurs, pour connaître
la Bible et pour donner à la Bible le pas sur les traditions qui tendent
toujours à se substituer à elle. En travaillant sans cesse au contrôle
et à la révision d'interprétations toutes faites, cette étude, qui semble
à certains faire à la Bible une intolérable violence, a pour but, en
réalité, de restituer à la Bible la liberté d'être ce qu'elle est et de parler
comme elle parle, en mettant à découvert son histoire, sa forme, son
langage.

Si Kahler a pu ne pas comprendre ce fait fondamental, comment
aurait-il pu se rendre compte que le caractère historique des écrits
bibliques ne peut pas être regardé comme une sorte d'épiphénomène,
bon peut-être à faire mieux ressortir la vérité éternelle de la parole,
mais qu'il doit être reconnu comme un fait théologique primordial,
une manifestation de la vérité même de l'Evangile, qu'on ne peut
ignorer ou minimiser sans fausser l'Evangile et compromettre la foi

Nous sommes loin d'avoir fait le tour de la question. Du grand
problème de la connaissance et de l'interprétation de la Bible nous
n'avons abordé qu'un aspect, et en une esquisse trop rapide pour
laisser apparaître clairement les questions difficiles, techniques et
théologiques, que la mise en œuvre de la méthode historique fait
surgir. Nous évoquions en commençant la pénible impression d'incertitude

que peut susciter dans les esprits le travail de l'historien, quand
il interroge les textes avec toute la rigueur de sa méthode. Certains
considèrent ce travail comme sacrilège. Ne prenons pas à la légère
leurs scrupules et leurs objections. Mais soyons bien persuadés que
la quête historique à laquelle le théologien est appelé n'est pas un
caprice, mais une nécessité.

Nécessité imposée par la Bible elle-même à ceux qui veulent la
connaître et la comprendre, ceux principalement qui ont reçu vocation

de ministres, de serviteurs de la parole de Dieu.

Christophe Senft.

1 On sait que parmi les premières études critiques de la Bible se trouvent
celles de l'oratorien français Richard Simon (parues de 1678 à 1693), dont le but
était de démontrer, contre les protestants, la nécessité et le caractère normatif
de la tradition doctrinale de l'Eglise, en mettant en évidence les incertitudes
des textes bibliques et de leurs traductions.


	Vérité historique, vérité révélée

