
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : la parole et l'image

Autor: Biéler, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380808

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PAROLE ET L'IMAGE

L'ouvrage de M. Ramseyer » suscite, sinon l'adhésion, du moins
le respect et l'admiration. L'auteur, en effet, a tenté une prodigieuse
prouesse. Il s'est fixé l'ambitieux mais périlleux dessein d'opérer la
jonction entre les voies évangéliques de la connaissance de Dieu par
le témoignage apostolique et les chemins terrestres par lesquels
l'homme, au moyen de ses propres œuvres, a toujours espéré pouvoir
connaître et même révéler la Divinité, en particulier par les images
qu'il s'en fait. D'où le titre significatif de cet essai : La parole et l'image.

L'ardeur, la finesse et l'habileté avec laquelle l'auteur s'emploie
à cette tentative de synthèse, de même que la ferveur avec laquelle
il s'efforce de ne pas démériter d'une théologie de la Parole à laquelle
il croit fermement, crée un ensemble d'ambiguïtés qui rend la critique
malaisée. Aussi nous faudra-t-il recourir à d'importantes citations
pour permettre au lecteur de se faire une opinion fondée des thèses
de l'auteur et de corriger, si c'est nécessaire, ce que notre interprétation

pourrait avoir de subjectif.
Le début de la première partie de l'ouvrage est excellent. C'est là

que l'auteur montre combien est grande la part de sa pensée qui
plonge ses racines dans la théologie évangélique. Partant du rôle de
la parole humaine et de la vision dans la Bible, puis de celui du signe,
il souligne l'importance dominante de la parole par rapport aux
autres instruments de la Révélation, menacés, sans elle, par cette
tendance permanente à la corruption qui conduit l'homme religieux
à l'idolâtrie. Quant à l'image, elle n'est jamais utilisée par Dieu pour
se faire connaître dans tout l'Ancien Testament. Motivée par des

raisons théologiques essentielles, cette absence «crée un vide, laisse une
place inoccupée, délimite un espace qui devient alors comme une
invitation à une présence. Le signe est la marque de l'attente. L'image

1 Jean-Philippe Ramseyer : La parole et l'image. Neuchâtel et Paris,
Delachaux et Niestlé, 1963, 206 p.



I06 ANDRÉ BIÉLER

est la marque de la réalisation. Le signe indique un inachèvement,
l'image un accomplissement» (p. 35). Cette absence est encore une
sorte « d'image négative ». « Il ne doit pas y avoir d'image... parce
que l'homme ne peut qu'attendre la manifestation de l'Image. Il ne
faut pas qu'il l'imagine lui-même, et encore moins qu'il la représente.
Ce serait un péché abominable. Ce serait céder à la tentation qui
guette tous les peuples, toutes les religions, tous les hommes, et
justement les plus religieux » (p. 36). Car « avant l'Incarnation, il
ne peut y avoir, au sein du peuple de Dieu, que des arts exprimant
l'attente et non l'accomplissement » (p. 37).

Or, Noël vient combler cette attente. « L'Incarnation, c'est la
visibilité de la Parole qui, jusque là, était comme recouverte d'un
voile » (p. 42). En Jésus-Christ se réalise l'union parfaite de la Parole
et de l'Image.

On ne saurait mieux dire. Mais ici intervient une première ambiguïté

qui aura des conséquences considérables dans la suite des
déductions de M. Ramseyer. Comme la parole humaine, et en particulier

celle qui sert au témoignage prophétique et apostolique, est
capable de toutes sortes de déformations et d'interprétations erronnées,
c'est, dit l'auteur, l'incarnation de la Parole divine devenant image
qui préserve la parole de toutes ses corruptions. « L'image accrédite la
parole, elle lui confère sa dimension d'incarnation, elle la préserve
de l'intellectualisme, elle la protège contre la tentation de l'abstraction,
elle la défend contre une fausse spiritualité» (p. 44). Nous sommes
tout à fait d'accord avec l'auteur pour affirmer que l'incarnation du
Verbe divin en l'homme Jésus aide à comprendre combien la Parole
divine est pleinement humaine. Mais est-ce vraiment l'incarnation
de l'Image de Dieu qui, en soi, ajoute au témoignage verbal un
supplément quasi irréfutable de crédibilité Du vivant du Christ,
l'Image de Dieu n'est-elle pas demeurée aussi voilée aux yeux de
l'incrédulité que l'a été et que le sera toujours le témoignage verbal
L'Image de Dieu devenue visible aux yeux des hommes sous Ponce
Pilate n'est pas pour cela plus compréhensible à leur cœur, à leur
sensibilité et à leur intelligence que les discours du Seigneur ; elle
reste tout à fait cachée « aux sages et aux intelligents » (Mat. 11 : 25)
et l'Incarnation ne révèle absolument rien de plus « à la chair et au
sang » (Mat. 16 : 17) que le témoignage verbal. Il ne faut, pour que
l'une et l'autre dévoilent le Dieu vivant, rien de plus ni rien de
moins que l'action spécifique du Saint-Esprit. On ne saurait donc
présenter, comme le fait M. Ramseyer, l'Incarnation du Verbe comme
une sorte de correctif apporté aux insuffisances du témoignage de
la parole. Et l'on ne saurait davantage, par un prolongement de ce
raisonnement jusque dans l'actualité, accorder à l'image que l'homme
s'efforcera de fabriquer, après l'Ascension, pour représenter l'Image



LA PAROLE ET L IMAGE IO7

incarnée disparue, une sorte d'office privilégié chargé de corriger ce

que le témoignage verbal aurait d'insuffisant pour véhiculer la grâce.
La Bible nous dit clairement que, sans le Saint-Esprit, la parole
humaine, même accompagnée de l'image, est totalement inefficace ;

et elle ne nous dit nulle part que le témoignage apostolique verbal
ait besoin d'autre chose que du Saint-Esprit pour devenir efficace
et pour être préservé des multiples corruptions que l'homme lui fait
sans cesse subir. Nulle part, dans le Nouveau Testament, nous voyons
une autre image que celle du sacrement être revêtue d'un pouvoir
sacerdotal, alors que la parole, accompagnée des actes qui en découlent,
est entièrement suffisante pour communiquer le mystère du salut.
L'image ne saurait donc tenir, dans le témoignage chrétien, une autre
place que celle, importante, utile, mais jamais indispensable,
d'illustration de la parole. A ce titre, assurément, l'image peut devenir,
occasionnellement, le support du Saint-Esprit, l'instrument de la
grâce, mais jamais d'une façon aussi certaine que la parole ; car le

plus humble et le plus maladroit des discours humains par lequel
une créature essaie de rendre compte des œuvres de son Sauveur
sera toujours plus explicite que la plus belle image, non pas en
raison de sa valeur intrinsèque, mais à cause des seules promesses
qui sont attachées au témoignage du verbe.

Or, pour assurer à l'œuvre d'art un ministère permanent, M. Ramseyer

emprunte un chemin difficile. En des pages d'une grande richesse,
dont un résumé comme celui-ci ne saurait rendre compte, il commence

par montrer comment le sacrement de l'eucharistie vient en aide
à la parole humaine pour nous donner de l'Image de Dieu une
communication globale. « L'eucharistie, écrit-il, est l'image de l'Image en
ce sens qu'elle incarne et communique les éléments qui font partie,
fondamentalement, de l'Image de Dieu révélée en Jésus de Nazareth »

(p. 86). Jusque là nous sommes tout à fait d'accord. Mais voici que
le terrain devient extrêmement glissant. Passant du sacrement, qui
est l'image de l'Image, à l'œuvre d'art qui aurait la mission d'être
l'image de cette image de l'Image (« Nous ne croyons pas jouer sur
les mots » p. 88), M. Ramseyer imagine que cette œuvre, à condition
d'être accomplie dans la foi et dans la communion du sacrement,
peut se charger elle-même du rayonnement de l'eucharistie. « Ainsi,
écrit-il, naîtront des images... qui ne devront pas prétendre être des

images de l'Image — car il n'y en a qu'une donnée par l'institution
de la sainte cène — mais qui pourront être elles-mêmes à l'image
du mystère eucharistique, en accord avec lui, à l'unisson de son

rayonnement » (p. 88). Certes «la liturgie, l'architecture des lieux de

culte, l'art sacré ne sont pas à proprement parler, et ne doivent pas
être, des images de l'Image, car alors ils usurperaient la place qui
revient à l'eucharistie et à elle seule. Mais, en revanche, on peut



I08 ANDRÉ BIÉLER

parfaitement attendre d'eux qu'ils soient à l'image de l'Image, ce

qui revient à dire qu'ils doivent être en accord avec la célébration
eucharistique, que celle-ci doit rejaillir sur eux, comme aussi la
parole doit rejaillir sur eux, de telle sorte qu'ils expriment à leur
tour quelque chose des éléments constitutifs de l'Image de Dieu »

(p. 88). Ainsi, de fil en aiguille, le témoignage révélateur du Dieu
vivant passe des personnes aux choses. « Si la créature est appelée
à être une icone vivante, pourquoi ses œuvres ne rendraient-elles
pas témoignage, elles aussi, à Celui dont elles doivent refléter l'Image »

(p. 89). Or, elles le peuvent, répond M. Ramseyer. Mais « cela suppose
une grâce particulière conférée aux choses visibles, une sorte de
miracle de l'expression, une conversion de nature sacramentelle »

(p. 90). Pour cela, il faudra que, se rapprochant le plus près possible
de « ce foyer rayonnant qu'est l'image-eucharistie » (p. 101) (d'où
l'importance pour M. Ramseyer de ménager un « chœur » dans les

églises), les œuvres d'art répondent aux quatre critères qui font de
l'eucharistie une image du Christ, c'est-à-dire qu'elles « reflètent les

quatre éléments constitutifs de l'Image : la divinité, l'humanité,
l'immuabilité et le dynamisme de l'Image de Dieu en Christ » (p. 127).
C'est alors que « l'art, par une sorte d'extension irradiante de la vie
sacramentelle, peut être touché d'une grâce qui le qualifie comme
instrument sacré ». Certes, l'art ne détient pas « en dehors de l'acte
qui le qualifie, une quelconque présence sacrée immanente » (p. 153),
mais l'œuvre d'art qui exprime « totalement » le mystère eucharistique
« fait écho au sacrement et en répercute le mystère ». Et « parce
qu'elle participe, sous une forme ou sous une autre, dans la liturgie,
dans l'architecture ou dans l'art sacré, à l'image eucharistie » elle est
la « sauvegarde de la parole, en fonction d'une sorte de délégation
de nature sacramentelle » (p. 196).

Nous voici ainsi parvenu à une très explicite sacralisation de
l'art. L'œuvre artistique, bien que l'art ne soit « pas sacré en soi »

(p. 103) devient donc instrument de la Révélation.
Il reste alors à définir de façon plus détaillée à quelles conditions

l'art peut devenir « sacré ». « Nous réservons, dit l'auteur, l'expression
d'« art sacré » à un art qui, non seulement participe à ce qui est sacré,
mais qui se trouve encore consacré à un service de Dieu et qui, de

ce fait, assume une fonction liturgique. L'art sacré, c'est l'art qui
a place dans le sanctuaire parce qu'il est à l'image de l'Image et

parce qu'il est en accord avec l'image-eucharistie dont il est le reflet
et l'écho » (p. 152).

Nous venons de dire à quels critères, au nombre de quatre,
M. Ramseyer croit reconnaître le moment où l'art devient sacré. Il
insiste à de multiples reprises sur le fait que, pour être vraiment



LA PAROLE ET L IMAGE IO9

sacrée, l'œuvre artistique doit répondre totalement et simultanément
à ces quatre critères. A son avis, les œuvres qui n'expriment qu'une
partie du mystère de l'eucharistie, telles qu'ont pu en faire, par
exemple, des Grünewald, des Rubens ou des Rembrandt, n'ont pas
droit au qualificatif de sacré. Elles ne sont que des œuvres «

religieuses », intermédiaires entre l'art sacré et l'art profane, d'une
catégorie inférieure. Quant à l'art profane, qui est celui qui n'exprime
aucune des quatre dimensions de l'Image, il ne peut prétendre à être
hébergé dans un sanctuaire.

Si contestable et arbitraire que soit cette hiérarchie artistique,
les quatre critères qui servent à l'établir le sont bien davantage
encore. Comment une œuvre d'art pourrait-elle « tout dire en une
seule image » et « refléter fidèlement la totalité des caractères essentiels

qui émanent de la personne du Christ et qui sont représentés dans
le sacrement » (p. 158), comme serait sensée le faire toute œuvre
appelée à constituer « l'art sacré » Est-il vraiment concevable qu'une
image représente « totalement » « la plénitude du Christ » (p. 175)
tout en exprimant tout à la fois son humanité et sa divinité, son
immuabilité et son dynamisme Qui pourra jamais représenter le

mystère des deux natures Et qui a jamais pu mesurer, même
approximativement, les dimensions cosmiques de la divinité, ses abîmes, sa
hauteur et sa profondeur Le Christ poignant de Germaine Richier
en l'église du plateau d'Assy, pour prendre un exemple précis, bien
qu'il n'exprime qu'un aspect du mystère chrétien, celui de la souffrance,
n'est-il pas, dans l'authenticité de son humanité, d'une éloquence
spirituelle bien plus frappante que les représentations synthétiques
que M. Ramseyer nous propose et qui, pour avoir le droit de figurer
dans le chœur d'une église, devraient nous présenter du Christ « une
image paisible, dont les tensions internes seront équilibrées et
surmontées dans la joie déjà présente du Royaume des cieux » (p. 176)

Les nombreuses pages dans lesquelles M. Ramseyer essaie

d'expliquer les normes de ce qu'il tient pour l'art sacré et les mesures
disciplinaires qui doivent être prises pour éviter que l'art religieux
et l'art profane ne pénètrent dans les sanctuaires (l'art sacré ayant
seul le droit d'y figurer) sentent vraiment la sacristie, et même un peu
l'Inquisition. « La présence de l'image peinte ou sculptée ne devrait
être admise dans un lieu de culte qu'après un examen extrêmement
rigoureux, portant non seulement sur sa qualité artistique, non
seulement sur son sujet, mais encore sur son intégralité, c'est-à-dire
sur sa fidélité à l'expression intégrale de l'Image de Dieu» (p. 154)-
Pour que l'œuvre d'art soit admissible « il faut, d'une part, qu'elle
atteigne à la plus grande objectivité, que d'autre part, elle assume
un style propre à l'art sacré. Que faut-il entendre par l'objectivité
de l'œuvre d'art Tout simplement qu'elle soit conforme à son



HO ANDRÉ BIÉLER

objet, c'est-à-dire qu'elle exprime davantage la réalité objective de

l'Image de Dieu que la subjectivité de l'artiste ». On comprend
bien les intentions de l'auteur. Il est certain que l'Eglise ne saurait
admettre n'importe quelle œuvre d'art dans ses sanctuaires. Mais
quelle institution pourra jamais exercer une telle discipline érigée
sur de tels critères Ne risque-t-on pas, en voulant soumettre l'art
à un contrôle de cette nature, d'élever à la hauteur d'un principe
artistique ce qui pourrait devenir le plus douteux des académismes
ecclésiastiques

Il faut le reconnaître, un tel autoritarisme est indispensable à

la sauvegarde de la piété chrétienne et de l'art lui-même dès l'instant
que l'on donne à l'art « sacré » l'éminente fonction liturgique que
lui attribue M. Ramseyer. C'est pourquoi nous pensons, pour des
raisons théologiques d'abord et pratiques ensuite, qu'il est aussi
dangereux pour la foi des croyants que pour celle des artistes d'en
arriver là. Lorsque, dès le IIIe siècle, les Pères de l'Eglise ont mis
celle-ci en garde contre l'usage des images dans l'office cultuel, ils
ne visaient pas seulement les abus bien connus et jamais définitivement

écartés qui inclinent la piété des fidèles vers l'idolâtrie ou la
superstition. Ils contestaient le principe même selon lequel l'art pût
servir d'instrument régulier de la Révélation. La parole humaine,
par son échelonnement dans le temps, n'est-elle pas seule capable
de présenter à l'homme successivement tous les « moments » de cette
Révélation et les divers aspects de son unité, discontinue pour notre
entendement, avec les contrastes incoordonnables de Pâques et de
Vendredi-Saint par exemple Il paraît bien téméraire, en tout cas,
de vouloir rassembler tout le mystère du Christ dans une seule
expression artistique, comme il est rassemblé (mais aussi caché)
dans le sacrement. Et que dire de la représentation de la Divinité
La crise iconoclaste byzantine du VIIe au IXe siècles et les mises
en garde, variant d'intensité, des Réformateurs (qui ne peuvent être
suspectés de docétisme) ne concernent pas non plus les seuls abus
de l'art religieux ; ils attestent l'existence d'une opposition permanente
dans l'Eglise chrétienne, en ses temps de plus grande fidélité
évangélique, à la confusion spirituelle qui surgit lorsque l'homme place
dans l'art l'espoir nécessairement déçu de rencontrer et de faire
connaître par son intermédiaire le mystère du Dieu vivant, Père,
Fils et Saint-Esprit.

Cela ne veut nullement dire, il faut le souligner, avec la Réforme
d'ailleurs, que l'art n'ait pas sa place — et une place importante —
dans la vie des chrétiens, dans l'édification des sanctuaires et dans
l'exercice du culte. La création artistique fait partie du travail
aux dimensions illimitées que l'homme a la vocation d'apporter en
hommage à son Seigneur, en retour et en reconnaissance de la rêvé-



LA PAROLE ET L IMAGE III
lation de sa grâce. Mais ces œuvres exalteront d'autant mieux sa
gloire qu'elles seront plus humbles et respectueuses, élevées à lui
comme une offrande très humaine et très profane, délivrées de toute
prétention à se substituer, tant soit peu, à l'œuvre de sa Révélation
qu'il entreprend lui-même avec les moyens qu'il a choisis. Rien
n'empêche, d'ailleurs, que, dans le secret mystère de son amour et
avec sa divine liberté, ce Seigneur ne se serve de telles œuvres pour
se révéler lui-même, occasionnellement et s'il le juge bon, en dehors
du témoignage régulier et privilégié de la parole qu'il a donnée à son
Eglise selon une élection qui n'a d'autre justification que son bon
plaisir et sa souveraine volonté, clairement consignée dans l'Evangile.

André Biéler.


	Études critiques : la parole et l'image

