
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : la foi d'un protestant libéral, le professeur Martin
Werner

Autor: Lemaître, Auguste

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380807

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FOI D'UN PROTESTANT LIBERAL,
LE PROFESSEUR MARTIN WERNER

Les savantes études de Martin Werner sur l'histoire du dogme et
de la théologie protestante sont aujourd'hui couronnées par un
ouvrage qui précise les positions de son auteur ».

A l'encontre de tels théologiens contemporains (Buri, Tillich, etc.)
qui associent à la hardiesse de leur méthode ou de leur exégèse le
désir de conserver une valeur aux affirmations de la dogmatique
classique, M. Werner ignore une telle préoccupation. Il croit servir la
vérité en abandonnant toute notion d'une histoire du salut fondée
sur une démarche unique et particulière de Dieu. Convaincu de la
faillite de tout essai de restauration orthodoxe, il dénonce l'ambi-
guité des formules de l'œcuménisme officiel.

Inspiré en philosophie par Jaspers, M. Werner est resté fidèle à

son maître Albert Schweitzer en éthique comme en exégèse. Héritier
de 1'« Aufklärung » du XVIIIe siècle dont il a su discerner les points
faibles en même temps que les mérites, M. Werner veut interroger
l'Evangile primitif d'une part et, de l'autre, l'expérience de la réalité
telle que la connaît l'homme d'aujourd'hui.

En des pages pénétrantes, pleines d'intelligence et de bon sens,
l'auteur envisage les conflits douloureux entre l'éthique du respect de
la vie et les nécessités cruelles de notre condition naturelle et de notre
existence en société. Il souhaite une Eglise large et populaire, ouverte
à la culture et souligne la responsabilité personnelle du prédicateur
qui doit puiser aux sources de la révélation biblique sans être lié ni
par la lettre du texte, ni par quelque autorité ecclésiastique. L'effort
de M. Werner a donc une incidence pratique. C'est souvent avec une
vraie passion qu'il s'en prend au conservatisme, aux étroitesses, au

1 Martin Werner, D.D. : Der protestantische Weg des Glaubens. II.
Systematische Darstellung, Bern, Paul Haupt, 1962.

Voir notre article paru dans cette Revue en 1957 : La genèse du dogme
chrétien et l'évolution de la pensée théologique selon Martin Werner.



LA FOI D'UN PROTESTANT LIBÉRAL, MARTIN WERNER 97

repliement résigné de nos Eglises pour les conjurer de regarder vers
de plus vastes horizons.

Mais renonçant à aborder cette dernière partie du livre, consacrée
à l'éthique et à l'ecclésiologie, nous voudrions avant tout présenter
ses thèses théologiques sur Dieu, le Christ, la foi et le salut.

Individu fini et contingent, je ne puis m'isoler de la réalité totale
et multiple dans laquelle je suis inséré. Je cherche à saisir mon rapport
avec le fondement de l'être, que je ne puis identifier au néant, celui-ci
présupposant au moins l'être de celui qui nie l'être. Ma conscience de
créature est une donnée première ; elle me place en face d'un mystère
qui se dérobe à toute explication. La puissance divine, éternellement
active, n'est pas définie par les symboles qui cherchent à l'évoquer.
Alors même que l'essence de Dieu peut se manifester en l'homme,
formé à son image, Dieu reste un Dieu caché et insondable. La
créature ne saurait s'égaler au Créateur ; elle n'est devant lui que
poussière ou herbe éphémère. La théologie négative a raison d'imposer
de sévères limites à la valeur des analogies auxquelles nous recourons
pour définir les caractères de Dieu.

Notre émerveillement devant l'œuvre créatrice (l'Ancien Testament

en témoigne) est indépendant de toute doctrine de salut. Partout

et toujours l'homme se trouve en présence de Dieu, conscient de

son propre néant mais aussi de la place d'honneur qu'il occupe dans
l'ensemble de la Création.

Ce Dieu, source de l'Etre, nous révèle-t-il le sens de l'univers et
celui de notre destinée A cette question la Bible ne donne pas une
réponse univoque.

L'optimisme du premier chapitre de la Genèse ne se retrouve
pas dans le chapitre suivant. Tandis que les Psalmistes célèbrent
volontiers les bienfaits de Dieu qui assure le bonheur du juste,
l'Ecclesiaste proclame le non-sens de l'existence. Le poème de Job
renverse les termes du drame de la chute et ose montrer Dieu séduit

par Satan ; Dieu n'a pas à accuser Job, c'est ce dernier qui est en droit
de réclamer un arbitre capable de prononcer entre lui et le Dieu qui
l'a injustement frappé. Mais lors même que le sens de sa vie lui
échappe, le croyant reste convaincu qu'en Dieu seul réside le fondement

de l'être.
Face à ce monde obscur, dont la figure passe, le judaïsme postérieur

et après lui la foi chrétienne primitive attendront pour un proche
avenir l'avènement d'un monde nouveau où tout s'éclairera.

Ainsi l'Ecriture a déjà, à sa manière, reconnu le caractère ambigu
de la nature et de l'histoire. Il nous est impossible de ne retenir de



98 AUGUSTE LEMAITRE

la réalité les seuls éléments négatifs ou les seuls éléments positifs.
La nature semble vouloir la vie, mais par la mort et pour la mort ;

elle porte ses signes d'intelligence et ses signes d'absurdité cruelle.
Quant à l'histoire, elle atteste l'essor de l'esprit qui développe les
valeurs des civilisations et de la culture. Mais les révélations et les
victoires de l'esprit sont irrégulières et imprévisibles. En tout cas, les
anciens schémas sont périmés, qui comptaient avec une durée limitée
de l'humanité et attendaient d'une fin prochaine la révélation du
sens de l'histoire.

Aucune théorie ne peut justifier la place qu'occupe le mal ici-bas.
Incapable de déchiffrer l'énigme universelle, l'homme doit se
contenter d'imprimer un sens à sa propre existence. Sans rompre ses

relations avec ce monde divisé, il s'y comportera tour à tour actif
et passif, en s'appliquant à demeurer uni à la puissance créatrice. Les
écrits bibliques illustrent les difficultés que nous avons à affirmer les

qualités morales de Dieu, sa justice et sa bonté. Les prophètes (Osée)
attribuent parfois l'initiative de l'Alliance à l'amour de l'Eternel et
discernent la vertu pédagogique des châtiments divins. Lorsqu'il est
atteint par la catastrophe, Israël garde la mémoire des bénédictions
du passé et espère en celles que l'avenir réserve, au moins au « reste »

fidèle. Mais les faits s'accordent mal avec la théorie courante des
rétributions divines, à laquelle s'oppose d'ailleurs l'idée de la miséricorde

gratuite d'un Dieu disposé au pardon. Souvent on attribue à
Yahvé l'alternance de la lumière et des ténèbres, de la félicité et du
malheur. Il est capable d'éclairer et d'aveugler, d'inspirer et d'endurcir,

de choisir Jacob et de rejeter Esaù. Si Job impose silence à ses

protestations passionnées, c'est après s'être prosterné devant le Dieu
insondable qui crée et qui détruit, et auquel il s'abandonne sans
comprendre.

Le recours à Satan ne procure aucune solution claire, la foi
monothéiste ne pouvant consentir qu'à un dualisme tout relatif. Le Chroniste

attribue à Satan une démarche qu'un narrateur plus ancien
référait à la colère de Yahvé. Zacharie, lui, dissocie l'intention du
Dieu sauveur, manifestée par l'ange de la volonté d'un Satan prêt à

punir.
Les incertitudes tant sur l'avenir d'Israël que sur l'exercice de la

justice divine à l'endroit de l'individu invitent l'homme à garder le
silence devant l'Eternel.

Le mot définitif est prononcé par l'oracle à Baruc, rapporté par
Jérémie (ch. 45) : «Ce que j'ai bâti, dit l'Eternel, je le détruirai, ce

que j'ai planté, je l'arracherai. Et toi, rechercherais-tu de grandes
choses Ne les recherche pas. Je vais faire venir le malheur sur toute
chair, mais je te donnerai ta vie pour butin, dans tous les lieux où
tu iras. » L'homme renonce ici à découvrir le secret du devenir univer-



LA FOI D UN PROTESTANT LIBERAL, MARTIN WERNER 99

sel, à prévoir le déroulement futur de l'histoire du peuple élu. Il lui
reste le seul devoir et le seul privilège de donner un sens à sa propre
vie.

Le christianisme des origines se situe dans le cadre d'une pensée
apocalyptique qui apparaît avec le livre de Daniel et a donné lieu à

une abondante littérature. Cette piété du judaïsme postérieur
s'inquiète avant tout du sort final du croyant. Celui-ci lutte pour sauver
son âme au sein d'un monde où régnent les puissances démoniaques.
Ce qu'on attend désormais, c'est le Royaume surnaturel où Dieu sera
vainqueur et d'où auront disparu le péché, la souffrance et la mort.

La pensée chrétienne renferme un élément dualiste en ce qu'elle
voit Satan et son armée à l'œuvre sur cette terre ; elle triomphe, par
contre, de tout pessimisme puisqu'elle escompte la défaite prochaine
de l'ennemi et l'avènement du siècle à venir où seront résolues les
contradictions et les énigmes du siècle présent.

La communauté messianique des disciples de Jésus (héritière du
reste d'Israël) est assurée d'avoir part au salut qui va être manifesté.
Dès lors toute théodicée est inutile.

Par ailleurs, tout en croyant à la puissance de Satan, Jésus et
Paul continuent à reconnaître en Dieu une face de colère, une liberté
dont les desseins nous sont impénétrables. Ils ne songent pas à identifier

le Tout-Puissant et l'Amour, comme le fera le johannisme ;

celui-ci, infidèle en cela à Jésus, borne d'ailleurs la sphère d'application
de l'amour de Dieu et de l'amour du chrétien aux seuls frères en

la foi.

II
Quelle est la portée actuelle du message de Jésus
Il nous fait entendre un appel à la confiance, facile à dégager de

son contexte eschatologique. Jésus invite les siens à affirmer les
valeurs spirituelles définies par la Loi, mais saisies aussi par la lumière
intérieure, instance suprême qui nous demande de ne rien faire qui
nuise à la vie, la nôtre et celle d'autrui. Chacun doit refléter quelque
chose de la perfection de Dieu, Père aimant et compatissant. Qui
s'engage dans cette voie est heureux et aura part au Royaume qui
vient. Qui refuse de trouver par là le sens de sa vocation se condamne
lui-même. Jésus, personnalité dominatrice, voit avec la sûreté d'un
esprit libre et lucide le caractère problématique des autorités
traditionnelles et prononce en toute occasion des paroles décisives. Son
attitude souveraine, illustrée par les accents de son verbe imagé, de
ses paraboles et de ses hyperboles, attire les foules, conquiert les

cœurs mais est faite pour troubler ses auditeurs, provoquer des
divisions et des oppositions. Les membres de sa famille ne le pensent-ils
pas possédé d'un démon



100 AUGUSTE LEMAÎTRE

En tant que Messie de l'avenir, Jésus émet des prétentions
exorbitantes ; il demeure néanmoins soumis sans condition au Père

qui l'invite à être le Serviteur-martyr avant d'être élevé à la dignité
du Fils de l'Homme annoncé par les apocalypses juives.

Le plein accomplissement du salut appartient à Dieu ; ce qui est
réclamé de chacun c'est de s'y préparer en marchant à la suite de

Jésus. Une telle décision n'implique de la part du disciple aucune
adhésion à une doctrine christologique. Sans aborder les problèmes de
la morale sociale, qui perdent toute importance dans une économie
qui va finir, Jésus vise l'individu qu'il invite à aimer Dieu et son
prochain. « Aime ton prochain comme toi-même. » Il n'est pas question

de faire du « moi » un objet de haine. Je dois être pleinement moi
pour aimer de tout mon être. Qui agit avec désintéressement, loin
de sacrifier sa personnalité, la dégage dans son authenticité : « Qui
perdra sa vie, la retrouvera. »

Tandis que Jésus prépare ses disciples à avoir part au Royaume
à venir, Paul, lui, se voit déjà introduit dans le monde nouveau, par
la mort et la résurrection du Christ. Libéré du vieux monde asservi
à Satan, il doit y demeurer encore et y militer. Mais il professe un
optimisme exaltant dans ses hymnes à l'amour vainqueur (Rom. 8

et I Cor. 13). L'apôtre insiste moins sur l'amour que nous devons à
Dieu que sur l'amour dont Dieu nous aime.

Jésus n'a jamais songé à s'égaler à son Père. « Dieu seul est bon »,

déclare-t-il. « Que ta volonté soit faite et non la mienne... » Ignoré
des premiers chrétiens, le dogme de l'Homme-Dieu répond à une
transformation radicale de la notion du salut. Le christianisme a
pénétré dans un monde hanté par la peur de la mort et a voulu écarter
cette hantise en offrant à l'homme le secret d'une divinisation qui
pût le rendre immortel. C'est ce secret qu'entendent livrer le sacrement

et le dogme proclamant la vertu d'un Sauveur en qui coexistent
les deux natures, humaine et divine.

Si l'Homme-Dieu est un mythe, l'action de l'Esprit est un fait.
Paul qui veut ignorer le Jésus selon la chair, connaît un Christ céleste
dont la rencontre l'a transformé, et qu'il identifie à l'Esprit.

Nous savons aujourd'hui que l'Esprit, qui souffle où il veut, a
visité d'aurres lieux que la Palestine, d'autres peuples qu'Israël,
d'autres consciences que celle de Jésus. La révélation de Dieu en
Jésus n'a rien d'exclusif. Nous ne sommes pas obligés de contester
l'inspiration d'autres génies religieux pour rester attachés au héros
des Evangiles et nous nourrir de la spiritualité biblique.



LA FOI D'UN PROTESTANT LIBÉRAL, MARTIN WERNER 101

III
La foi n'a rien d'un saut arbitraire sans justification rationnelle.

Elle présuppose, au contraire, une vérité reconnue à qui elle confère
le pouvoir de déterminer notre conduite. Cette vérité première c'est
mon enracinement dans l'être, mon rapport avec le Dieu créateur,
rapport qui n'est pas aboli par les contradictions du réel. Je dois
rester humble et confiant viv-à-vis de Dieu et opposer le « Quand
même » de ma foi à tous les doutes éveillés par les ombres et les
scandales du monde. La foi est plus qu'une confiance qui se créerait
son propre objet en un Dieu imaginé tel qu'il puisse combler nos
désirs et répondre à nos besoins. Elle est une résolution de fidélité
à ce que nous savons être notre situation humaine.

Croire est un acte ; c'est aussi un don, car je ne suis pas maître
d'actualiser la possibilité de liberté qui est en moi, et suis incapable
de toujours discerner celles de mes actions qui résultent de ma seule
décision personnelle. L'éveil de la foi signifie donc bien l'octroi d'une
grâce. Je dois cependant, en tout état de cause, me tenir pour responsable

des conséquences de ma conduite, accepter les sanctions de mes

erreurs, sanctions naturelles, en lesquelles je n'ai pas à voir les
rétributions d'une justice divine.

La foi nous unit à Dieu sans abolir la distance qui nous sépare de

lui et sans nous arracher au monde. Quoiqu'en ait pensé un Bergson,
l'Evangile ne nous engage pas sur la voie du mysticisme. Celui-ci tend
à la négation des valeurs de la vie, à l'ascèse, et ne recommande
l'action morale que comme une étape provisoire pour parvenir au
but suprême : l'absorption en Dieu. Voulant être plus que ce qu'il
peut être, en tant que créature, le mystique se perd soi-même. La foi
chrétienne parle un tout autre langage.

Nous recevons de Dieu, en tout temps, notre existence telle qu'elle
est, avec ce qui correspond à nos vœux, comme avec ce qui les contrecarre.

Notre prière peut exprimer à Dieu nos désirs, mais si leur
exaucement nous est refusé, notre foi n'en sera pas ébranlée. Notre
prière monte vers un Dieu dont les voies sont souvent incompréhensibles,

et reste dominée par les premières requêtes de l'Oraison
dominicale : « Que ton règne vienne. Que ta volonté soit faite. »

IV

Etre sauvé c'est être par la foi libéré de l'angoisse qu'éveillent en
nous la souffrance, la mort et la faute.

Il est une manière d'accueillir la souffrance qui, loin de paralyser
notre vie intérieure la stimule et l'enrichit. Un stoïcien comme



102 AUGUSTE LEMAÎTRE

Epictète est parvenu à la paix en se rendant indépendant de tout ce

qu'il n'avait pas le pouvoir d'écarter de lui. Saint Paul rejoint une
telle attitude, à la suite d'ailleurs du Christ de Gethsémané.

En acceptant la vie qui est mienne, vie mortelle, je renonce à toute
vaine curiosité en ce qui touche à une destinée d'outre-tombe. La
mort abolit la forme de mon être, mais me livre au Créateur dont les

possibilités sont infinies. La foi n'a pas ici à me dicter d'autre démarche

que celle de Jésus crucifié, remettant son esprit entre les mains du
Père.

Quant à la conscience de ma culpabilité, elle s'impose à moi en
dehors de tout enseignement. Toutes les fois que je trahis le sens de

mon existence, en manquant d'amour, en ne respectant pas la vie,
je m'accuse et sais devoir assumer les conséquences de ma faute.
C'est une fiction que d'imaginer un Dieu-Juge, disposé à me déclarer
juste en m'imputant les mérites du Christ. Si l'Evangile est à cet
égard un message libérateur c'est en tant qu'il nous dissuade de

considérer le pécheur comme irrémédiablement perdu. Jésus octroie
un pardon qui permet à l'homme égaré de retrouver le chemin de la
vie, de repartir avec espoir : « Va et ne pèche plus. » Je puis compter
sur la miséricorde divine si je pardonne à qui m'a offensé, attestant
par là ma sincérité vis-à-vis de moi-même qui suis un homme faillible.
L'Ancien Testament parle lui-même parfois d'un Dieu bien différent
de celui de la théologie des rétributions, d'un Dieu à qui notre condition

de créature fragile et passagère inspire indulgence et miséricorde.
Nous avons à nous accepter tels que nous sommes, avec nos

instincts naturels aussi, qui ne deviennent mauvais que lorsqu'ils
nous conduisent à ne plus respecter en nous et en notre prochain la
dignité humaine.

Nous n'avons pas à déserter le combat, à fuir la croix. Son chemin,
comme le dit Luther, est celui de la vraie paix.

Ce qui nous est demandé, finalement, c'est de nous retrouver sans
cesse disposés à reprendre le bon combat de la foi, sans cesse affamés
et altérés de justice. Tel est le sens évangélique de la justification
par la foi ; telle est la méthode chrétienne pour écarter l'angoisse et
connaître par là le salut.

V

La simplicité du catéchisme libéral du professeur Werner lui
permet d'user d'un langage accessible, très éloigné du jargon de
maint eminent docteur. Son « Credo » tient en quelques affirmations,
estimées rationnelles et solides, et en plein accord avec l'Evangile :

qui veut marcher dans le sillon de Jésus, obéir au commandement de
l'amour et faire crédit à Dieu, a sa place dans la famille chrétienne.



LA FOI D'UN PROTESTANT LIBÉRAL, MARTIN WERNER IO3

Ce témoignage sincère et courageux de M. Werner mérite le respect
et l'attention. Il nous faut cependant dire au moins quelques-une des

réflexions critiques que nous suggère la lecture de son œuvre.
M. Werner se défend de supposer l'homme capable d'opérer lui-

même son salut, et voit dans la foi une grâce de Dieu. Cependant la
libération de l'angoisse (et cette libération épuise-t-elle la portée du
salut nous est présentée comme possible en dehors de toute
rencontre d'un Dieu qui prononcerait sur nous la parole du pardon et
nous ouvrirait par une offensive personnelle les portes de la vie
éternelle. Jésus éclaire notre route, mais mérite-t-il encore d'être salué

comme le Sauveur vivant, si sa résurrection n'est qu'un mythe et
si c'est en trahissant la pensée du Maître que le quatrième Evangile
place sur ses lèvres la déclaration : « Je suis le chemin, la vérité et
la vie »

Puisque l'auteur dissocie du Jésus de l'histoire le Christ-Esprit,
pourquoi attribuer une valeur durable à l'expérience de saint Paul et la
refuser à celle de Jean Pourquoi encore cette sévérité à l'égard des

mystiques chrétiens dont tous n'ont pas méconnu le prix de la charité
et de l'action bonne au seul profit des vertus contemplatives et de
l'extase

Le réveil de la vie spirituelle a souvent été associé, dans l'histoire
de l'Eglise, à la mise en relief de tel ou tel élément trop oublié de la
doctrine chrétienne. Il en fut ainsi à l'époque de saint Augustin, comme
à celle de Luther, comme encore au cours de ces derniers siècles. Un
protestant libéral ne peut ignorer ce fait, mais doit en interpréter la
portée. Ne convient-il pas de distinguer dans notre héritage dogmatique

les propositions qui ressortent d'une scolastique périmée,
d'autres thèses plus fondamentales qui expriment, en un langage
approximatif et toujours sujet à revision, des certitudes liées au
regard de nombreux croyants à leurs expériences les plus profondes

Tout comme A. Schweitzer, M. Werner s'incline devant ce que
garde de mystérieux la personne de Jésus. Mais n'y a-t-il pas là
précisément de quoi provoquer, chez ceux qui s'attachent au Christ, les

questions auxquelles le dogme a prétendu répondre L'autorité que
Jésus revendique et qu'il n'a cessé d'exercer sur les âmes nous invite
à accorder à sa personne une dimension métaphysique, qui l'élève
au-dessus de tout autre inspiré. Nous inclinons à une telle démarche
dès que nous considérons la conscience filiale de Jésus, et sa sainteté,
fruit de sa relation étroite avec le Père.

Le renoncement à tout essai de christologie est lié chez M. Werner
à son agnosticisme quant à la doctrine de Dieu. Il aborde à peine
l'examen des expressions symboliques familières à une piété nourrie
de la Bible : le Dieu-Juge, le Dieu-saint, le Roi, le Père... Sa foi
s'attache avant tout (comme le fait « la foi philosophique » de



104 AUGUSTE LEMAÎTRE

Jaspers) au Dieu source transcendante de tout le réel. Le sentiment
de la créature vis-à-vis du Maître souverain de l'univers (assez voisin
de celui de l'absolue dépendance dont parle Schleiermacher) suffit-il
à définir l'attitude religieuse et à permettre l'élan de la foi

Sans doute le respect de cette transcendance ne va pas sans l'aveu
des sévères limites de notre connaissance religieuse, mais il ne m'oblige
pas, pour autant, à refuser à Dieu la faculté d'avoir, dans sa liberté,
voulu écrire dans les annales de notre race un chapitre privilégié,
celui d'une révélation que couronnent la venue de Jésus, son
enseignement, sa carrière active et son sacrifice.

Ces trop brèves remarques disent nos réserves en face du radicalisme

de cette dogmatique sans dogmes. Certains verront en elle un
essai de philosophie religieuse et morale plutôt que l'œuvre d'un
théologien. Il y aurait pourtant quelque injustice à le prétendre alors

que son auteur s'est appliqué à une étude aussi attentive
qu'indépendante des écrivains sacrés. Il nous donne des pages excellentes sur
tels textes des prophètes et des sages d'Israël. La voie sur laquelle il
souhaite voir s'avancer le protestantisme de demain est, à ses yeux,
celle-là même que nous ouvre l'Evangile. Tout l'édifice de sa pensée

repose sur son interprétation du christianisme des origines. Lorsqu'il
interroge l'Ecriture, M. Werner garde sans cesse le souci d'en dégager
les vérités qui gardent un sens pour l'homme de notre siècle. Comment

ne pas l'en approuver Les arguments qu'il oppose aux
orthodoxies d'hier et d'aujourd'hui n'ont pas tous un même poids ; mais
il en est parmi eux qui devraient obliger nos théologiens à réexaminer
leurs positions et leur méthode.

Nous félicitons le professeur bernois d'avoir pu achever sa
laborieuse entreprise et d'avoir fait suivre ses recherches historiques d'un
exposé si vivant et si riche de ses opinions personnelles.

Auguste Lemaître.


	Études critiques : la foi d'un protestant libéral, le professeur Martin Werner

