
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : la pensée de Plotin, une philosophie de la vie
spirituelle

Autor: Gagnebin, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

LA PENSEE DE PLOTIN,
UNE PHILOSOPHIE DE LA VIE SPIRITUELLE •

S'engageant dans une étude sur la purification qui soit du même

coup une méthode de purification, Jean Trouillard a vu dès l'abord
qu'« il est impossible de scruter l'idée de K09apoiç sans se mettre un
instant à l'école de Plotin » (p. i). Cet instant toutefois a duré près
de vingt années. D'où le caractère de ce livre si réfléchi et si dense sur
La purification plotinienne : il est conjointement une tentative de

i retrouver le mouvement interne et original du plotinisme » (car, dit
l'auteur, « rien ne peut remplacer la restitution d'une philosophie par
le dedans ») et un effort pour « réveiller en soi-même l'exigence dont
procède toute réflexion » (p. 2). Voilà donc associées, dans une vue
consciente de son présupposé fondamental, la recherche personnelle
et l'étude de l'histoire en philosophie.

Disons-le brièvement : la purification selon Plotin est une démarche
intellectuelle et morale par laquelle notre esprit, se détachant de la
dispersion corrélative au « moi » qui se fait centre de tout, s'ouvre au
discernement du centre universel. Ou encore : la purification tend à

nous libérer du mélange indistinct de pensées qui nous tiennent
captifs dans le sensible, pour nous conduire à l'intelligible et à la
source de tout être, c'est-à-dire à l'Un dont tout être procède. Rien
n'est que par l'Un et Plotin juge que le degré de réalité d'un être est

proportionné à son degré d'unité.
Bien qu'il soit clair et finement rédigé, l'ouvrage de J. Trouillard

est d'un accès difficile. Il semble indiqué d'en retracer le développement

dans l'ordre des chapitres. Ils s'enchaînent, du reste, avec
rigueur.

Au départ, l'auteur considère le sens commun dont nous faisons
tous usage : il est impur, car il vit dans la confusion de la réalité et
des apparences sensibles. Les conflits qui en résultent suscitent cepen-

> Jean Trouillard : La purification plotinienne, Paris, PUF, 1955, 245 p.
¦— La procession plotinienne, Paris, PUF, 1955, 101 p.



LA PENSÉE DE PLOTIN, PHILOSOPHIE DE LA VIE SPIRITUELLE 85

dant une prise de conscience dans laquelle, d'un même mouvement,
l'intelligence cherche à se dégager de cette impureté commune et
pose le problème philosophique essentiel : d'où vient l'homme et à
quel but la connaissance va-t-elle le conduire Toute la philosophie
des Ennéades se propose de répondre aux deux aspects de la question :

« La théorie de la procession dessine les conditions de la chute » et du
relèvement. Inversement, la recherche du salut achève la procession ;

notre régénération consomme notre génération » (p. 5). Comment en
arriver là

S'il fait problème pour lui-même, l'homme non seulement se
dédouble en sujet-objet, mais constitue dans l'unité de sa vie une
« pluralité de niveaux » (p. 14) ; d'où la complexité humaine (ch. I). Chacun

découvre en soi cette pluralité de niveaux dès qu'il discerne qu'il
peut se porter à des extrêmes (éveil et concentration intense, hébétude

animale et dispersion), qu'il y a des tensions inhérentes à sa vie
et que l'âme opère une retraite dans le sommeil. La conscience est
elle-même un niveau et la raison pense selon des normes intelligibles
présentes en elle, mais qui la dépassent. « Comment donc a-t-elle le
bien en elle demande Plotin ; c'est qu'elle est semblable au bien et
qu'elle a été affermie dans la perception du bien par l'illumination de

l'intelligence » (Enn., V, 3, 3 ; trad. Bréhier). L'analyse reflexive et
l'esprit de synthèse, mus par l'initiative du Bien (c'est un autre
nom de l'Un), remontent jusqu'aux normes de toute pensée, le
beau, le vrai, le bien même. L'homme serait-il donc cet esprit désincarné

auquel ne conviendrait que le mépris pour sa guenille corporelle

Ce reproche souvent adressé au platonisme et à ceux qui s'en
inspirent, porte à faux, car une justice inséparable de la purification
dispose à rendre au corps ce qui lui revient. La croissance biologique
d'un vivant fournit l'image même de son essence spirituelle : tout ce
qui se compénétrait dans la semence se différencie peu à peu pour
s'expliciter dans l'organisme adulte, de sorte que les organes nécessaires

à la constitution d'un tout sont en somme engendrés par lui.
Dès lors, l'essence, lestée d'une réalité abondante plus active que
passive, apparaît comme l'unité constitutive d'une multiplicité. Chaque
être est une totalité de totalités où la totalité inférieure exprime et
parfois « médiatise » la supérieure. Loin de représenter un « accident »

fortuit de l'homme temporel étranger à son essence, le corps exprime
une tendance interne à la richesse de cette essence. Mais d'où vient la
grande diversité des corps Elle tient non à la fixation d'une forme
dans une matière qui l'individualise, mais plutôt à une pensée universelle

qui se particularise, et Plotin dit : « Chaque âme descend dans

1 La « chute », c'est la disjonction et ce terme est « réservé pour désigner
l'apparition de la conscience » (p. 96).



86 CHARLES GAGNEBIN

le corps qui exprime le mieux le fond de sa pensée » (Enn., IV, 3, 12 ;

trad. J. Trouillard, p. 18). L'individu humain enveloppe ainsi trois
degrés : « le dieu » (l'âme proprement dite ou homme intelligible), <t le
démon » (la raison attachée à l'animal) et « la bête » (le corps exprimant

l'âme dans le sensible). Si nous ne trouvons là aucun mépris du
corps, assistons-nous alors au déroulement d'une nécessité qui exclut
la liberté Mais la liberté ne réside ni dans la conservation du passé
vécu empiriquement, ni surtout dans la rupture du présent avec ce
passé ; la nécessité, tout interne, oblige la réflexion à retrouver la
liberté à son véritable niveau. « Mon présent n'est pas mené par mon
passé, mais passé, présent et avenir sont commandés par un présent
supérieur. La marque de la liberté dans la vie n'est pas l'absence de
logique, la discontinuité, mais la relativité de la logique, toujours
suspendue à une démarche spirituelle » (pp. 18-19).

Le régime d'extériorité (ch. II) caractérise le monde sensible, dont
la signification reste ambiguë : il résulte, d'une part, de la diffusion de
l'âme universelle : les âmes individuelles, unies à l'universelle, se
dissocient d'elle et suscitent, en engendrant le temps, ce « déploiement »

instable dans le devenir qu'est le monde sensible. Mais, d'autre part,
en produisant le monde sensible, elles en viennent à gouverner un
petit univers, celui de leur corps. Ainsi le monde sensible, constitué en
un sens par la « chute » des âmes, rend possible, en un autre sens, cette
chute même, puisqu'elle s'effectue en lui. Loin de surgir d'une relation
de simple copie à modèle, le rapport du sensible à l'intelligible est
double : le sensible, limitation douée de charme, entraîne la fragmentation

et joue de son attrait pour autant que l'âme individuelle
s'enferme en lui : il trahit ainsi l'intelligible. Mais n'existant jamais en
lui-même, le sensible ne constitue pas un « en-soi » : structure
ontologique et noétique, panorama objectif et attitude mentale, il est

l'expression partielle et multiple de l'intelligible dont il manifeste le

rayonnement. Bien que la complaisance au sensible mène à un régime
d'hétéronomie, le sensible n'est pas le mal, car l'opposition que
l'homme fait surgir en lui ne s'établit pas entre les sens et l'esprit,
mais entre deux mentalités aux idées directrices contraires, entre une
pensée qui convoite la matière en se laissant aller, et une pensée qui
se détache de la matière pour chercher la pureté même. Cette dualité
intérieure à l'homme se constate partout, dans la conscience et la
mémoire, dans le langage et dans l'action. L'étude de l'action selon
Plotin donne à J. Trouillard l'occasion d'une analyse poussée, puis
d'une méditation plus personnelle à la manière de Plotin sur l'homo
duplex, partagé entre l'intelligible et «l'existence» (pp. 43-46).

La réalité des degrés dérivés (raison, sensation, matière) découle
de l'illumination (ch. III). Dans sa transcendance par rapport à la
conscience commune, le voûç (que J. Trouillard traduit le plus souvent



LA PENSÉE DE PLOTIN, PHILOSOPHIE DE LA VIE SPIRITUELLE 87

par « esprit ») est un système d'idées, d'une part, et indivisiblement,
de l'autre, une société d'esprits. Du monde intelligible, par un
« rayonnement permanent » (p. 47) qui laisse à chaque âme le soin de

se particulariser, surgissent les organismes exerçant leurs fonctions
biologiques, psychologiques, sociales, politiques. Que nos actes
temporels soient dès lors expressifs d'une règle intelligible supérieure et
qu'ils ne la traduisent pas tous de manière équivalente, c'est clair.
Mais J. Trouillard parvient à montrer que la matière, « indétermination

irréductible » (Enn., II, 5, 5 ; JT, p. 74) n'est pas « la cause » du
mal ; si elle est « le premier mal » (Enn., I, 8, 14), elle ne fait de mal
qu'à ceux qui s'y appliquent de leur volonté propre. Autrement dit,
quoique « réel » (p. 25), le mal n'a pas d'existence séparée : il est une
rencontre provoquée par la fascination de l'autarcie à laquelle nous
cédons. Pour retrouver notre appartenance au monde intelligible,
il ne suffit pas de saisir l'insuffisance de la conscience commune ni de
« fermer les yeux » de manière à dégager notre propre intériorité : il
faut encore « éveiller cette vision » qui, en purifiant le regard,
provoque un déplacement du moi vers son meilleur soi. Bien différente de
celle de Hegel, la dialectique selon Plotin relie des totalités vivantes
par une illumination et exige un retournement de la conscience par
et vers la sagesse illuminative. Plotin se situe donc dans la tradition
du dualisme de Platon, mais chez l'un comme chez l'autre il ne s'agit
pas d'une opposition de deux substances, comme l'admet une
opinion communément répandue » ; ce dualisme est fait d'une tension
entre deux perspectives diversement centrées : la distance entre le
sensible et l'intelligible reste ordinairement infranchissable ; elle
est franchie cependant par l'effet d'une illumination qui permet à

la conscience d'accéder à un ordre supérieur où elle reconnaît le
monde intelligible. « Dualisme fonctionnel dans un monisme
métaphysique » (p. 25), précise J. Trouillard.

Le chapitre IV sur L'involution aborde le rapport de l'idée à

l'expérience. Prolongeant avec liberté la critique de Plotin, l'auteur
montre que l'idée ne paraît abstraite ou vide vis-à-vis de l'expérience
indéfiniment bigarrée que dans la perspective de l'homme extérieur.
Au vrai, le travail d'abstraction suppose une idée qui le dirige et, si

l'on excepte le concept-limite de matière indéterminée, il n'y a pas

1 Pour le platonisme de Platon, V. Goldschmidt a dénoncé avec
pertinence l'erreur qui consiste à l'interpréter comme un dualisme radical. « Chaque
fois qu'il recourt à un paradigme, Platon « sauve les apparences ». L'univers
platonicien n'est pas, comme le ressasse une tradition tenace et paresseuse,
coupé en deux. Par des correspondances secrètes, l'Egalité géométrique « lie
ensemble ciel et terre, dieux et hommes » Gorgias, 507 e - 508 a) et porte
jusqu'aux confins du monde sensible l'action créatrice et conservatrice du
Bien » (Victor Goldschmidt : Le paradigme dans la dialectique platonicienne,
Paris, PUF, 1947, p. 112).



88 CHARLES GAGNEBIN

plus dans les êtres de forme sans contenu que de matière sans structure

formelle. Quant à l'initiative de la recherche, elle surgit non de

l'expérience elle-même, mais de la pensée appliquée à l'interpréter.
« L'idée vient au-devant de l'expérience, lui apportant le secret qu'elle
a oublié, et qui seul pourtant lui donne de se comprendre » (p. 58).
Discerner l'idée, c'est retrouver la vision centrale qui apporte aux
aspects partiels de l'expérience leur signification propre. Ainsi,
« l'idée concentre dans une unité qui est sa raison d'être ce que le
devenir déroule (et donc trahit) comme une nouveauté perpétuelle »

(p. 57). Mais le devenir résiste d'un tel poids à l'enroulement que
seule une illumination peut nous manifester, comme dit Spinoza,
«une autre norme de vérité» (Ethique I, appendice). Et Plotin:
« L'âme possédait les intelligibles, mais ils n'étaient pas en acte, ils
étaient latents hors de toute clarté. Pour que l'âme soit illuminée et
reconnaisse leur présence en elle, il faut qu'elle accueille le foyer de
lumière. Elle ne possédait pas les intelligibles, mais leurs figures ; elle
doit ajuster la figure à la vérité de la figure » (Enn., I, 2, 4 ; JT, p. 58).
Donnée à la raison par une génération a priori, l'idée a le pouvoir, vu
la pureté de son origine, de purifier l'expérience (politique, morale,
scientifique) qu'elle intègre par son activité d'involution. Il y a dans
l'intelligible un mouvement d'enroulement si intense qu'« il ne faut
pas croire qu'une vérité particulière soit isolée des autres » (Enn., IV,
9. 5 ; JT, p. 68). Le rapport des genres aux espèces se comprend alors
non comme celui d'une unité formelle, abstraite de l'espèce concrète,
mais comme celui de totalités aux parties organiques. En effet, le
monde intelligible constitue un tout qui se divise par développement
interne. Dans cette perspective, le genre possède « une sorte de
causalité immanente vis-à-vis des espèces» (p. 69).

L'examen de l'immanence que l'auteur appelle noétique (ch. V)
dévoile en chaque détermination la présence du tout de la pensée et
de ses implications supérieures et inférieures. Voilà posé d'abord le
problème de l'individu. « Y a-t-il des idées des individus se demande
Plotin ; oui, puisque moi et n'importe qui avons le pouvoir de nous
élever à l'intelligible, c'est que notre principe est intelligible » (Enn.,
V, 7, 1 ; JT, p. 78). Allant d'une partie déterminée au tout, puis revenant

du tout à cette partie qui lui est propre, l'individu découvre, en
s'éveillant à lui-même, son âme : elle est « un monde et le monde,
mais le monde atteint à partir d'un certain point, non historique,
mais dialectique » (p. 78). Grâce à sa structure polyvalente, l'individu
apparaît tantôt comme la dernière division du monde intelligible —
partie contenue enfantée par l'espèce — tantôt comme ramassant en
lui-même le monde : il est alors un tout et un contenant. « Cette hésitation,

observe J. Trouillard, ne peut être entièrement levée, parce
qu'elle est essentielle à l'esprit relatif ou dérivé» (p. 77). Quand Plotin



LA PENSÉE DE PLOTIN, PHILOSOPHIE DE LA VIE SPIRITUELLE 89

avance que chaque âme est « la récapitulation des raisons » (Enn., V,
7, 1), la question surgit de savoir pourquoi les individus sont si
différents. Il l'explique par l'accentuation et l'activité inégales des raisons
(Enn., V, 7, 2). Notre raison particulière, c'est telle raison qui domine
en nous, mais il n'en reste pas moins que les caractères de tous les
êtres sont présents chez chacun, implicitement, comme en sommeil
(cf. Enn., V, 8, 4). Est-ce bien vrai? S'il n'en était pas ainsi, comment
pourrions-nous connaître Et voilà posé le problème de la vérité. La
méthode de purification découvre, au niveau de l'esprit, que la vérité
lui est présente intrinsèquement. « Un esprit qui n'aurait aucune idée
de vérité ne pourrait pas chercher, ni douter, ni réfuter, ni même se

tromper » (p. 85). Il faut donc retrouver la vérité dans les jugements
où la pensée ne peut être fausse sans se nier elle-même comme pensée,
et il en va ainsi chez le mathématicien, l'inventeur, l'artiste. La
cohérence de l'idée, son équation à elle-même et au principe dont elle
découle, constitue une présence de vérité, parce que la vérité, au
fond, est à elle-même son propre critère. Plotin le dit : « La vérité qui
mérite ce nom n'est pas accord avec autre chose, mais avec elle-même ;

elle n'exprime rien qu'elle-même, elle est, et elle énonce ce qu'elle
est » (Enn., V, 5, 2 ; JT, p. 85). (Spinoza a réinventé cette théorie de
la vérité intrinsèque.) En découvrant l'idée auto-affirmative par l'a
priori de l'acte de juger et les exigences de la vérité, la raison découvre
une norme de penser et d'agir supérieure au déroulement temporel.
L'âme, transformée, modifie ses perspectives. Elle voit, entre autres,
qu'elle donne la vie au corps animé. « Elle a la vie en elle-même et,
pour cette raison, elle ne peut la perdre » (Enn., IV, 7, 9 ; JT, p. 93).
L'âme est le siège de la destinée. Parvenu à ce point, l'auteur montre
la solidarité de l'idée de l'immortalité de l'âme avec la preuve
ontologique de l'existence de Dieu. « La démonstration de l'immortalité
par la purification inclut et déclenche la preuve ontologique » (p. 93).

Considérer La Simplicité féconde (ch. VI), c'est se prêter sans doute
à l'exigence la plus forte que pose cet ouvrage difficile, car le
néoplatonisme admet une double transcendance à l'intérieur de l'esprit :

celle de la pensée par rapport à la raison empirique, celle de l'extase
vis-à-vis de la pensée. « Il y a en chacun de nous un être raisonnable,
un sage, et même un mystique » (p. 95) et ces différents niveaux ne
laissent pas d'être discontinus. L'originalité de Plotin réside en ce

qu'il échappe par là à l'alternative qui veut trancher entre la
transcendance et l'immanence du Principe premier. D'une part, une
recherche exigeante et prolongée s'impose, car « la transcendance » est

1 Transcendance des niveaux supérieurs par rapport aux inférieurs, et
finalement de l'Un. « Au sage lui-même une simplicité absolue peut paraître
également transcendante par la coïncidence qu'elle suppose, au-delà de la relation

et de la dialectique qu'implique toute pensée » (p. 95).



90 CHARLES GAGNEBIN

faite de cette résistance spirituelle qu'il faut vaincre difficilement pour
gagner son propre centre » (p. 95). Mais, d'autre part et plus
profondément, l'illumination et la libération sont, au premier chef, l'acte
du Bien. « L'âme aime le Bien grâce à l'initiative qu'a prise le Bien de
la mouvoir vers lui » (Enn., VI, 7, 31 ; JT, p. 106).

Selon Platon, dont Plotin s'inspire, le Bien est « au-delà de
l'essence », c'est-à-dire de toute détermination. Mais Plotin interprète
avec la plus grande vigueur cette expression platonicienne. Du fait
qu'il engendre tous les êtres, le Bien ou l'Un réside en lui-même
au-delà de l'être. Il est aussi au-delà de la connaissance, car elle
implique la dualité de l'intelligible et de l'intelligence, et Plotin
critique Aristote d'avoir dit du Premier qu'il est « la pensée de la
pensée » (cf. Enn., V, 6, 6) : des termes corrélatifs ne peuvent être
radicalement premiers. La pensée procède d'une intensité plus serrée

qu'elle-même. Finalement, la transcendance de l'Un est telle qu'il ne
sera qualifié, d'une part, que par rapport aux êtres et à leur point de
vue. « Il sera leur source, leur foyer, leur norme, leur fin » (p. 99).
D'autre part, évitant toute attribution intrinsèque sur l'Un, Plotin
maintient qu'il n'est absolument que soi en une indivisible unité tout
ineffable. Mais précisément pour cela (et peut-être, de l'avis de
certains, paradoxalement), l'unité reste indéfectiblement présente d'une
présence immanente à chaque être par l'extase.

Porphyre a évoqué l'extase surtout comme une illumination
supérieure et rare qui survient parfois au-dessus de la pensée. C'est le terme
à atteindre, l'événement sublime, l'extase parfaite. En tant que
germinale cependant, elle est aussi et d'abord un état qui existe toujours
au fond. « On présente ces états comme des événements, alors que
l'esprit possède toujours et la pensée et cette saisie du Bien qui n'est
plus la pensée » (Enn., VI, 7, 35 ; JT, p. 98). Cet aspect-là de l'extase,
J. Trouillard le met remarquablement en évidence et voilà sans doute
un des acquis les plus importants de son ouvrage : « L'esprit ne peut
être créé esprit sans coïncider en quelque façon dans sa racine avec
l'initiative qui le constitue » (p. 98). L'extase est non seulement « un
état final, mais un principe permanent » (p. 203). Le risque alors se

présente de réduire l'extase à un degré inférieur à la pensée, de la
ramener au rang des « sympathies instinctives », des « fusions végétatives

», des « réconciliations cosmiques » où, dit l'auteur, « la pensée
se dilue en d'équivoques sentiments » (p. 100). Cette fascination ne
peut avoir lieu que pour celui qui n'a pas discerné le prix de la vérité :

la vérité et les exigences qu'elle comporte nous immunisent contre
les complaisances de la sensibilité ; mais « qui n'a pas vécu l'immanence

noétique n'est pas orienté vers la simplicité » (p. 101). Le mysticisme

est amour assurément ; il ne l'est toutefois qu'à la condition que
cet amour soit épuré et authentifié, par l'intelligence rigoureuse,



LA PENSÉE DE PLOTIN, PHILOSOPHIE DE LA VIE SPIRITUELLE gl

comme « amour spirituel » (Enn., VI, y, 35) et, pour couper toute
attache avec le romantisme philosophique, J. Trouillard insiste avec
pertinence : « Seul un esprit rompu aux techniques intellectuelles peut
y renoncer et s'avancer utilement vers l'ineffable » (p. 101). En ce sens,
la discipline philosophique est la seule voie qui donne accès à

l'exigence religieuse tout entière, car s'il ne suffit pas d'être philosophe
pour réaliser la présence mystique, le philosophe est cependant le seul
à lui donner sa vraie signification : il a passé par l'épreuve de la vérité.

Mais comment l'esprit universel procède-t-il de l'Un Engendré
par l'Un, il se retourne vers l'Un générateur et, grâce à cette conversion,

il produit les déterminations par lesquelles il est esprit. La dualité
a surgi. Procession et conversion, bien que distinctes, « s'engrènent
sans s'annuler » (p. 106) ». L'exemple de la lumière apporte à Plotin
une image privilégiée, et peut-être plus qu'une image, de la génération
de l'esprit. L'esprit lui-même « en naissant fait apparaître les êtres »

(Enn., VI, 7, 17), et la série des êtres se manifeste comme la résultante
de deux mouvements contraires : le processus de diversification et la
démarche d'assimilation. Comme la seconde ne compense pas le
premier, « la fusion contrariée se diffuse en pensées » (p. 108). J. Trouillard
marque bien en quel sens, à la fois plus transcendant et plus immanent
que celui de Platon, Plotin interprète la création du monde intelligible

par le Bien.
S'il y a une mystique, c'est que l'intelligence ne peut se tenir à

une vue seulement intellectuelle du Bien, à l'idée du Bien : elle tend à

dépasser l'intellectualité, parce qu'elle ne saurait se contenter d'une
vision de l'univers qui la laisse dans sa propre perspective. « Il y a au
fond de tout mouvement intellectuel une aspiration à l'union
mystique et à une mue radicale » (p. 109), car l'intelligence cherche à « voir
le Principe par le Principe» (Enn., VI, 9, n).

La philosophie de Plotin apparaît alors comme le point d'équilibre
d'une tension entre la philosophie et la mystique, entre une stricte
discipline intellectuelle s'efforçant de comprendre l'ordonnance multiple

des êtres et une transformation spirituelle dont le sens est de

rapporter l'indéfinie multiplicité des êtres à la source première, à l'Un
transcendant.

Dans son chapitre VII, La motion libératrice, l'auteur met ses
profonds talents d'interprète à exposer la liberté selon Plotin. Contre

1 Dans l'ouvrage La procession plotinienne, J. Trouillard montre
l'originalité de la doctrine de Plotin sur « la genèse universelle » qui est, du même
coup, celle de chaque individu. Elle comporte à la fois « un mouvement
d'expansion et un effort de concentration, une diastole et une systole ». « Elle ne
coïncide pas avec la création chrétienne, quelles que soient les réserves que
nous avons dû faire devant des oppositions superficielles » (La procession
plotinienne, p. 85).



92 CHARLES GAGNEBIN

ceux qui absorbent l'homme dans le réseau des forces cosmiques en le
réduisant à « une nature » manceuvrée du dehors, Plotin allègue
l'initiative humaine capable, pour le moins, de s'opposer aux mouvements
externes qui l'enserrent, et ce refus vient de l'homme même. Ce principe

d'initiative n'échappe pourtant pas à l'ordre universel. Quel est
donc le rapport entre cet ordre et le libre arbitre Il est délicat à

préciser. Il importe de distinguer des degrés de liberté. Choix du bien
et du mal, le libre arbitre ne concerne pas le mouvement des âmes
dans leur chute et leur remontée, car ce mouvement leur est prescrit
par leur loi intelligible, à la fois universelle et singulière en chacune.
Cette « prescription » tient à l'ordre de l'univers, mais cet ordre
intelligible est intérieur à l'esprit et donc, en un sens, en tant que je suis

esprit, intérieur à moi-même, de sorte qu'au fond la nécessité, plutôt
que de s'imposer à la liberté, compose avec elle. Du fait de la distinction

partielle, dans les êtres pensants, de l'essence et de l'activité, il y
a possibilité de division : la liberté peut même se retourner contre la
loi intelligible et consentir à l'aliénation et à la servitude ; elle en vient
alors à introduire — paradoxalement — la contradiction en s'étiolant.
« La puissance des contraires, écrit Plotin, n'est que l'impuissance de
se tenir en la perfection » (Enn., VI, 8, 21 ; JT, p. 152). Mais il est
clair que la vraie liberté se trouve, par-delà l'option entre les
contraires, dans la recherche indéfectible du Bien. S'il est « fin », le Bien est
aussi « cause », car en se faisant vouloir, il est à l'origine de la liberté,
non en ce sens seulement qu'il nous donne la clarté de l'esprit, mais en
ce qu'il nous fait engendrer cette clarté en nous, et voici le second degré
de liberté : conforme à la pensée du Bien, la volonté s'accomplit dans
et par la coïncidence avec l'esprit (l'être) qui est « la trace de l'Un »

(Enn., V, 5, 5). Cette présence de l'Un à l'esprit une fois reconnue
transforme et purifie la spiritualité, car loin de résider en extériorité
comme quintessence de l'autre, la Transcendance divine, par-delà
toute subjectivité, est intériorité sans parties et principe d'intériorisation.

Tandis que dans les êtres, essence et activité restent partiellement
distinctes, rien en l'Un ne diffère de lui-même : « Il n'y a pas en lui
d'essence qui lui serve de principe » (Enn., VI, 8, 19 ; JT, p. 115). La
transcendance de l'Un est si marquée qu'elle exclut franchement une
interprétation panthéiste : du Principe, il faut nier toute nécessité de
nature et s'orienter dans le sens d'une surdétermination par plénitude.

« Son acte n'est pas assujetti à une essence, mais il est pure
liberté » (Enn., VI, 8, 20 ; JT, p. 118). La source première de la purification

n'est autre que la pureté indicible de l'Un, et il est libre de cette
liberté pure, parce qu'il est «purement lui-même» (Enn., VI, 8, 21 ;

JT, p. 118). La liberté de l'Un s'identifie à son absolue et surabondante
simplicité. « C'est dire qu'en menant finalement à cette simplicité, la
purification conduit au total affranchissement » (p. 118). Etant donné



LA PENSÉE DE PLOTIN, PHILOSOPHIE DE LA VIE SPIRITUELLE 93

que le passage d'un ordre à l'autre ne se fait jamais que par l'initiative
de l'ordre supérieur, ce n'est que par le Principe que l'esprit peut
entrevoir et atteindre en quelque mesure le Principe (cf. Enn., VI, g,
n).

Dans l'histoire des doctrines, il semble que ce soit la liberté de
Dieu selon Descartes qui se rapproche le plus de la pensée de Plotin.
Mais pour Descartes, l'esprit fini, même s'il participe à l'infini par
sa volonté, ne crée pas les normes : il les tient de Dieu qui, seul, les
crée. Selon Plotin, au contraire, l'Un donne à l'esprit la conversion et,

par ce mouvement, le pouvoir de se conférer à lui-même les normes.
Créées à la fois par l'Un et par l'esprit, les Idées sont « divines ».

La pratique de la négation (ch. VIII) radicalise les dispositions
intellectuelles plus encore que morales qui contribuent à l'affranchissement

; la principale est l'abandon de l'autosuffisance, le dépassement
du « complexe d'autolimitation » (p. 141). Si la voie négative consiste
à renoncer à un manque, on comprend qu'elle possède un caractère
positif et traduise au fond la grande règle platonicienne du détour
essentiel, celui de l'idée pour interpréter la vie empirique, celui du
Bien pour reconnaître le monde des Idées ». Mais les degrés d'être et
de connaissance, en particulier la contemplation distincte et l'extase,
s'organisent non en « étapes successives et exclusives », mais en
« étages simultanés et inégalement constitutifs du même moi » (p. 149).
A les entendre autrement, on reprocherait à Plotin, à tort, d'abîmer
la personne humaine dans l'indifférence intelligible (cf. p. 151). Plutôt
que de s'isoler en une méthode indépendante, la négation plotinienne
s'enracine dans une métaphysique positive, elle-même appuyée sur
une mystique. « L'âme abandonne ses richesses sensibles et intelligibles,

parce qu'elle pressent dans l'amour qui la soulève une
présence incomparablement meilleure» (p. 152).

Quelles sont les disciplines purificatrices (ch. IX) qu'il faut pratiquer

Plus fortement encore que Platon, le néoplatonisme met
l'accent sur le rôle libérateur de l'amour : l'amour déborde par en haut la
connaissance distincte de la dialectique et « porte à réaliser en plénitude

ce dépassement » (p. 157). La beauté, parfois si intense dans
l'art qu'elle n'a pas son pareil dans la nature (« Phidias fit son Zeus

sans modèle sensible », Enn., V, 8, 1), peut conduire celui qu'elle
pénètre d'« une grâce de réflexion instantanée » (p. 159) au transport
qui rend l'esprit ivre d'amour. Ainsi la beauté, déjà médiatrice entre
le corps et l'esprit, devient le moyen terme entre le monde intelligible
et le Bien, et peut même évoquer l'origine extatique de l'intellection.

1 Dans ses ouvrages sur Platon, René Schaerer a justement insisté sur
l'importance de ce circuit, en particulier au chapitre VII de La question
platonicienne, Neuchâtel, 1938, pp. 95-156.



94 CHARLES GAGNEBIN

Elle assure donc « la continuité dans un univers discontinu » (p. 162)
et se trouve par là au centre du processus cathartique. Moins importantes

chez Plotin que chez Platon, les sciences jouent sans conteste
un rôle purificateur. Les mathématiques, en particulier, montrent à

l'évidence comment « il peut y avoir dans l'esprit diversification sans

coupures, déploiement sans distance, unité sans confusion » (p. 164).

Après avoir envisagé, chez six philosophes grecs, le sens de la vertu
cathartique avant Plotin (ch. X), l'auteur consacre son dernier chapitre
à l'étude de la vertu cathartique chez Plotin (ch. XI). La vertu va de pair
avec la purification et ne consiste pas tant à rejeter le mal ni à dominer
les passions du psychisme agité par elles qu'à s'en préserver en se

tournant vers l'intelligible. Que l'âme raisonnable se recueille dans

l'intelligible « Elle formera et aimantera à son insu notre animalité »

(p. 190). La vertu assure le passage de la raison qui lutte à la sagesse
sereine préparant l'assimilation au Principe ; ainsi, « la vertu est
involution, non exode de la raison» (p. 192). Le processus cathartique,
« indivisiblement philosophique et religieux » (p. 193) évoque les

mystères d'Isis et de Dionysos, mais l'auteur des Ennéades les
intériorise en les prenant comme figures de sa propre philosophie.
J. Trouillard indique alors quel sens prennent les mythes et les rites,
quand l'idée les domine et les purifie de leurs prestiges sensibles.
« Les purifications des mystères sont pour Plotin les symboles des
démarches noétiques qu'il décrit en toute son œuvre » (p. 199).

S'il dégage, au moins, le sens des mystères antiques, Plotin ne
rejoint pas la religion des chrétiens. « Le péché selon le christianisme
est d'abord révolte de l'esprit ; le péché de l'ange précède et provoque
celui de l'homme ; et le péché de l'homme est toujours en son fond
orgueil et défi. La faute selon Plotin, au contraire, est faiblesse de
l'âme. Elle n'est inversion ou aversion que par insuffisance de
spiritualité. Elle ne dresse pas l'être devant Dieu et ne gâte pas l'intime
de l'âme. Aussi le mal peut-il être réparé sans lutte ni pardon, sans

repentir ni expiation, par simple changement de plan. Pas de drame
du péché » (p. 202). Il semble que J. Trouillard atténue ici le rôle de
la purification plotinienne. Comme il le dit plus fortement ailleurs,
elle opère « une révolution », « un retour à soi, au soi le plus originel »

pour « accueillir sa vérité la plus intérieure » (p. 205). Observons qu'en
tout état de cause — et saint Augustin l'a marqué au Livre VII des

Confessions — le lecteur des écrits néoplatoniciens n'y trouve pas la
présence explicite de Jésus-Christ effectuant la rédemption offerte à

tous les hommes.
L'importance de cet ouvrage tient à la pénétration de l'effort

méthodique par lequel son auteur repense par le dedans la philosophie
de Plotin. Elle apparaît comme « une doctrine et une méthode des

métamorphoses du moi » (p. 208). Allant, par la pensée, de la matière



LA PENSÉE DE PLOTIN, PHILOSOPHIE DE LA VIE SPIRITUELLE 95

indéterminée à l'Un surdéterminé et ineffable, le moi est curseur et
se modifie suivant les niveaux noétiques et ontologiques où il se porte
(sensibilité, raison, âme, esprit). Il y a correspondance entre le panorama

objectif et la disposition spirituelle du sujet pensant. Nous nous
purifions dans la mesure où nous nous détachons de l'éparpillement
pour aller vers l'Un, mais nous sommes purifiés « en laissant l'union
mystique toujours sous-jacente produire en nous toutes ses

conséquences » (p. 205). Il y a là non un naturalisme, mais une philosophie
de l'esprit qui, par la purification, entend restituer explicitement en
chacun de nous le tout qu'il porte en soi. Plotin n'entreprend pas une
tentative orgueilleuse d'escalader le ciel, car l'ascension vers l'intelligible

et vers l'Un ne se fait jamais que par l'initiative de l'ordre
supérieur, et l'initiative première revient finalement à la Transcendance
divine. Il s'agit donc d'une philosophie ouverte à l'Absolu, et l'Absolu
se symbolise dans la vérité intrinsèque. « Ainsi y a-t-il non seulement
une avance dialectique homogène, mais une mue de regard et de

structure, non seulement une vérité nouvelle, mais une nouvelle
notion de la vérité » (p. 208).

Pour interpréter le plotinisme, J. Trouillard se fonde avant tout
sur les cinquièmes et sixièmes Ennéades, en tenant aussi largement
compte des premières et quatrièmes, beaucoup moins des deuxièmes
et troisièmes qui traitent du devenir. En cours de route, J. Trouillard
sait écarter les interprétations déformantes avec une justesse qui
convainc, et s'inspire avec perspicacité de philosophes contemporains.
Peut-être est-il parfois enclin à « existentialiser » quelque peu Plotin
et j'en verrais un indice dans la mise en veilleuse de la notion de
substance. Tout en évoquant à sept reprises, au passage, saint Augustin,

J. Trouillard le tient à l'écart de la discussion ; c'est son droit et
il en indique la raison (p. 94). Il y a toutefois ceci de significatif chez
saint Augustin qui touche au problème de la purification : l'auteur des

Confessions ne s'est dégagé pleinement du matérialisme manichéen

que par la purification qu'a provoquée en lui la théorie plotinienne de
la substance. D'où la question : cette théorie ne joue-t-elle pas, chez
Plotin, un rôle purificateur S'il ne l'a pas écarté, l'auteur de cet
ouvrage ne l'a pas non plus thématisé. Quoi qu'il en soit, c'est par un
effort considérable de pénétration et de renouvellement au service non
de l'originalité, mais de la vérité, que l'auteur nous fait pénétrer dans
la philosophie de Plotin et nous retrouvons ainsi, vivante, l'une des

trois grandes sources grecques de la métaphysique occidentale, s'il
est exact, comme le dit Bergson, que « toute tentative, pour bâtir un
système complet, s'inspire par quelque côté de l'aristotélisme, du
platonisme ou du néoplatonisme » (Ecrits et paroles, t. II, p. 416).

Charles Gagnebin.


	Études critiques : la pensée de Plotin, une philosophie de la vie spirituelle

