
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 2

Artikel: Introduction à la lecture des Hymnes de Spenser

Autor: Moreau, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTRODUCTION À LA LECTURE
DES HYMNES DE SPENSER

Il y a quelques années paraissait à Genève une savante étude en

langue anglaise, due à un professeur français, sur le Néoplatonisme
dans la poésie de Spenser c Ce remarquable ouvrage attirait l'attention
des anglicistes et des historiens de la Renaissance ; mais, parmi les

premiers, plusieurs ressentaient devant ce livre le besoin d'une
préparation platonicienne. C'est à leur intention que j'ai été invité à

écrire ces pages, qui ne sont pas d'un spécialiste de la littérature
anglaise, ni de la pensée de la Renaissance, mais d'un platonisant, à

qui aucun avatar du platonisme ne peut demeurer étranger. Chacun

pourra voir dans quelle mesure elles sont redevables au travail de
M. Ellrodt, dont elles retiennent les thèses essentielles relativement à

un objet particulier, à un groupe seulement de poèmes, en les présentant

sous un aspect simplifié et dans une perspective plus générale,
susceptible d'intéresser le philosophe, le théologien, l'humaniste.

Les Quatre Hymnes de Spenser, par leurs titres seuls, évoquent un
thème platonicien : Hymne en l'honneur de l'Amour, Hymne en
l'honneur de la Beauté, ainsi s'intitulent les deux premiers. Or, deux
des plus célèbres dialogues de Platon, le Banquet et le Phèdre, ont
respectivement pour sous-titre : De l'Amour et De la Beauté. Le Banquet

(Symposion) est constitué principalement d'une suite de discours
en l'honneur de l'Amour ; divers personnages, réunis en une soirée

pour fêter inter pocula le succès remporté au concours de tragédie par
le poète Agathon, font tour à tour l'éloge de l'Amour'. Socrate parle
le dernier, mais il ne fait pas un discours ; il engage d'abord une
discussion avec Agathon, qui a prononcé le dernier discours, et il rapporte
l'entretien qu'il a eu sur le même sujet avec une prêtresse, Diotime de

Mantinée, qui lui a révélé la nature et les mystères de l'Amour :

l'Amour est par essence le désir du Beau, la Beauté est l'objet de
l'Amour ; ces deux termes sont corrélatifs 2. Le Phèdre, qui a pour

1 R. Ellrodt : Neoplatonism in the poetry of Spenser. Genève, Droz, i960.
1 Platon : Symposion, 199 d-e, 201 a, 204 d.



66 JOSEPH MOREAU

sous-titre De la Beauté, analyse la genèse et les effets de l'Amour.
Ces deux dialogues sont liés l'un à l'autre, sinon dans leur conception,
du moins par la tradition, et leur correspondance a son équivalent
dans celle des deux premiers Hymnes de Spenser.

Mais à ces deux premiers Hymnes, le poète en a ajouté, ou superposé,

deux autres : un Hymne de l'Amour céleste, un Hymne de la
Beauté céleste. S'il ne les présentait expressément comme une rétractation

des deux premiers », la correspondance de leurs titres ferait
penser à une transposition plutôt qu'à une palinodie ; elle nous autorise

du moins à soulever la question suivante : L'Amour céleste s'op-
pose-t-il à l'amour terrestre, humain, ou en est-il l'épanouissement
La Beauté céleste éclipse-t-elle totalement la beauté de ce monde, ou
au contraire l'illumine-t-elle intérieurement

A cette double question, la réponse platonicienne n'est pas
douteuse. On peut trouver, certes, dans le Banquet, l'expression d'une
opposition entre deux espèces de l'Amour, l'une basse, vulgaire, l'autre
raffinée, supérieure. Ces deux espèces correspondent à la distinction
des deux Aphrodite (Vénus) qu'on honorait à Athènes : la Vénus
Uranie (ourania : céleste) et la Vénus Pandémos (celle qui est à tout
le monde, la Vénus populaire, « démocratique ») 2. Mais cette distinction

se trouve dans le discours de Pausanias, qui représente le point
de vue de l'anthropologie, des « sciences humaines », c'est-à-dire dans
la partie non philosophique du dialogue ; la conception platonicienne
est exposée par Socrate, rapportant les enseignements de Diotime.
Pour comprendre ce qu'est essentiellement l'Amour, il faut considérer

que ce terme a reçu dans l'usage courant une restriction abusive. Il
en va du terme amour comme de celui de poésie. Poésie (-n-orno-iç)

signifie, en grec, création en général ; mais l'usage a restreint ce mot à

désigner la création des ouvrages en vers ; de même, on entend
ordinairement par amour la passion qui unit les sexes, alors qu'en vérité
l'Amour est l'aspiration primordiale de l'âme vers un bien absolu et
infini, seul capable de nous contenter. C'est ce bien absolu, le bonheur
souverain, que tous les hommes recherchent ; mais, le plus souvent,
ils se trompent d'adresse. Les uns croient le trouver dans la richesse,
les autres dans la gloire, d'autres dans la sagesse ; il en est d'autres qui
le font résider dans la possession d'un être cher ; c'est ceux-là qu'on
appelle communément amoureux 3. L'amour, au sens usuel, est donc
une détermination particulière de l'aspiration infinie qui est au cœur
de tout homme ; et ce qui fait l'intérêt, pour le philosophe, de la passion

amoureuse, c'est que l'exaltation de l'amour, en contraste avec

1 Voir la dédicace des Fowre Hymnes, que nous désignerons dans les
références qui suivent par leur numéro d'ordre : I, II, III, IV.

2 Symposion, i8o<2sq.
3 Ibid., 205 a-d.



INTRODUCTION À LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 67

les calculs égoïstes de l'avare, de l'ambitieux, voire de la froide
sagesse, laisse transparaître l'élan infini qui l'inspire. L'amoureux est

toujours inquiet, insatisfait ; et cette inquiétude est l'occasion d'une
réflexion qui nous découvre l'objet idéal, infini de l'Amour, la beauté
céleste dont l'objet aimé ici-bas n'est qu'une image débile, un reflet
périssable. L'amour au sens ordinaire peut être, suivant Platon, le

point de départ d'une ascension spirituelle par où le sujet conscient
s'élève, par degrés, jusqu'à la contemplation du Beau ou du Bien
absolu, qui est le principe de toute valeur. Le Banquet décrit les

étapes de cette ascension spirituelle par laquelle l'esprit s'élève de
l'exaltation provoquée par la beauté sensible à l'admiration et à
l'enthousiasme pour la beauté morale, à la générosité inspiratrice de
belles actions, et de là à la contemplation d'une beauté qui n'émeut
ni le cœur ni les sens, mais qui ravit l'intelligence, l'harmonie des

figures et des nombres, en quoi consiste l'harmonie secrète de l'Univers

: une harmonie qui ne se voit ni ne s'entend, qui se révèle seulement

à l'intelligence mathématique découvrant la structure du
Cosmos, et dont la contemplation du ciel étoile ne nous offre qu'une
image affaiblie ; et s'élevant plus haut encore, l'esprit peut atteindre
jusqu'au principe de cette harmonie, à l'unité pure et absolue, où se
résout toute discordance, et qui correspond à l'acte pur de la pensée
Parvenue à ce point, la pensée humaine coïncide, dans une extase
fugitive, avec la Pensée absolue ; l'âme humaine s'unit à la vie divine
elle-même ; elle atteint sa fin suprême, sa perfection idéale, en revenant

à sa source, en rentrant dans son Principe '.
La théorie platonicienne de l'Amour est donc en liaison étroite

avec la conception platonicienne de l'âme, et avec la théorie des
Idées. La théorie des Idées est la doctrine centrale, l'expression la
plus célèbre du platonisme, mais elle est le plus souvent incomprise.
Elle signifie essentiellement que l'esprit ne saurait connaître le monde,
s'il était entièrement de ce monde. Non seulement, en effet, la
connaissance suppose un certain recul à l'égard de l'objet, mais elle n'est
possible qu'au moyen de certains concepts qui ne sauraient être tirés
de l'expérience sensible. Les impressions sensibles ne s'organisent en
objets de connaissance que si nous établissons entre elles certains
rapports, d'identité et de différence, d'égalité et d'inégalité, de

mesure et de nombre, qui ne peuvent être donnés par les sens ; un
rapport n'est jamais donné, il ne peut être que pensé. Pour pouvoir
dire que A est égal à B, ou plus petit ou plus grand que B, il faut que
j'aie, avant toute expérience, une idée de l'égalité et de l'inégalité,
du plus grand et du plus petit ; ces idées sont dites a priori 2. Mais si

1 Symposion, 210 a - 211 c.
1 Platon : Phédon, 74 a sq. Cf. notre étude dans les Mélanges Diès, p. 195-198.



68 JOSEPH MOREAU

de telles idées sont requises pour la connaissance objective
(mathématique) des choses, à plus forte raison sont-elles indispensables pour
former des jugements de valeur, pour estimer si une conduite est juste
ou injuste, si un ouvrage est beau ou laid. La conduite et les œuvres
humaines ne peuvent être qualifiées qu'au nom d'un idéal qui les
dépasse et que la réflexion trouve en elle-même. Il y a une idée
transcendante du beau, du juste, du bien, comme il y a une idée a priori
de l'égal, du double, du droit et du circulaire «. Mais d'où viennent à

l'esprit ces idées, qu'il porte en lui-même, et qu'il n'a pu tirer de
l'expérience sensible A cette question, Platon répond le plus souvent
par un mythe : notre âme, avant de venir en ce monde, d'animer notre
corps mortel, a vécu d'une vie indépendante, dans un monde
transcendant, que par opposition au monde sensible on peut appeler le
monde intelligible. Ce monde intelligible, Platon le situe parfois, par
exemple dans le Phèdre, au delà de la sphère céleste ; il l'appelle alors
le lieu supracéleste. L'âme humaine, avant de venir ici-bas, de
descendre en ce monde, a habité le lieu supracéleste ; elle suivait le
cortège des Dieux, et dans cette pompe, elle a contemplé les Idées, c'est-à-
dire le Bien en soi, le Beau en soi, le Juste en soi, l'Egal en soi, qui
sont les modèles d'après lesquels nous jugeons bonnes, belles, justes,
égales, les choses et les actions d'ici-bas. L'âme, dans sa condition
empirique, dans sa vie terrestre, se ressouvient des modèles idéaux
qu'elle a jadis contemplés, et c'est par là qu'elle est capable de
jugement, de connaissance, d'activité désintéressée, d'enthousiasme pour
le beau, le bien, les valeurs idéales 2.

Entre toutes les Idées que l'âme a contemplées, il en est une dont
le ressouvenir est plus aisément éveillé par les impressions sensibles,
et qui a ainsi le privilège de nous émouvoir plus fortement : c'est
l'idée du Beau. Si nous sommes épris de la beauté sensible, si nous
éprouvons en sa présence les transports de l'amour, c'est qu'en la
voyant nous nous ressouvenons de la beauté idéale, que nous avons
jadis contemplée 3 ; aussi l'émotion amoureuse peut-elle être le point
de départ d'une ascension spirituelle, dont le terme serait l'union
mystique. Il apparaît ainsi quel est exactement dans l'amour le rôle
de la beauté sensible. Elle n'est pas, à proprement parler, l'objet de
l'amour ; elle joue seulement le rôle d'amorce, pour nous élever
au-delà de la jouissance sensible. L'amour physique tend à la
perpétuité de l'espèce : ce que les amants cherchent à leur insu, ce qui
leur inspire l'oubli d'eux-mêmes et le dévouement mutuel, c'est le
désir de se survivre dans leur postérité ; de même, ceux qui sont
épris de la beauté morale, ceux qu'inspire l'amour de la gloire, gloire

1 Platon : République, V, 479 a sq.
1 Id., Phèdre, 247 c - 248 6, 249 cd.
3 Ibid., 250 b sq.



INTRODUCTION À LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 69

militaire ou gloire littéraire, cherchent ainsi à s'immortaliser dans
la mémoire des hommes ; mais la véritable immortalité, à laquelle
l'âme du plus profond d'elle-même aspire, est celle qui consiste à

s'unir à Dieu, à s'affranchir de la prison sensible et à retourner à son
origine, à sa patrie éternelle ».

Telle est dans ses grandes lignes la théorie platonicienne de l'Amour,
qui pendant des siècles a inspiré la poésie. On en a reconnu l'influence
dans la poésie des troubadours, où s'exprime la conception de l'amour
courtois. Cependant, il est avéré qu'au moyen âge les écrits platoniciens

n'étaient point connus en Occident, à l'exception du Timée, où
est exposée la cosmologie platonicienne, et qui était connu en partie
par la traduction de Cicéron et le commentaire de Chalcidius, dont
la composition peut remonter au VIIe siècle. Dans le courant du
XIIe siècle, le Phédon et le Ménon furent traduits par Henri Aristippe2 ;

mais le Banquet et le Phèdre, qui sont les deux principaux dialogues
sur l'Amour, n'ont pas été connus en Occident avant la traduction des

Œuvres complètes de Platon, par Marsile Ficin, publiée à Florence, en
1484, et dont la quinzième édition fut donnée à Lyon, en 1567. Quant
au texte grec de Platon, édité pour la première fois à Venise, en 1513,
puis à Bâle, il ne fut largement divulgué que par l'édition magistrale
d'Henri Estienne, donnée à Lyon, en 1578. Si donc la conception de
l'amour courtois et la poésie des troubadours portent la marque du
platonisme, son influence n'a pu s'exercer qu'indirectement, à travers
la littérature des Arabes, qui auraient eu accès aux sources platoniciennes.

Seuls les poètes latins, entre autres Ovide et son Art d'aimer,
ont pu servir de modèle direct à la poésie courtoise. Pétrarque lui-
même, bien qu'il ait chanté l'amour sous ses formes les plus raffinées
et qu'il ait été le promoteur de la renaissance platonicienne qui devait
s'accomplir au siècle suivant avec Ficin, ne sait pas assez de grec
pour lire les dialogues de Platon, dont il collectionne cependant les
manuscrits 3. Sa poésie amoureuse se relie à celle des troubadours de
Provence et aux poètes italiens du dolce stil nuovo ; elle est, selon la
formule de P. Laumonier, l'expression de l'amour courtois élevée à
la perfection de l'art antique ; mais elle ne traduit pas l'enthousiasme
mystique de Platon 4.

La poésie de Spenser, au contraire, est postérieure à la révélation
de Platon par Ficin. Celui-ci ne s'est pas borné à traduire en latin
l'ensemble des dialogues de Platon ; il s'est intéressé particulièrement

1 Symposium, 206 e sq. Cf. notre ouvrage : La Construction de l'Idéalisme
platonicien, ch. VI.

1 Cf. R. Klibansky : The continuity of the Platonic tradition, p. 27-28.
3 Cf. R. Marcel : Marsile Ficin, p. 54, 70-71. et Actes du Congrès G. Budé

1953, p. 297-303.
4 Cf. J. Festugière : La philosophie de l'amour de Marsile Ficin, p. 19.



yo JOSEPH MOREAU

aux dialogues sur l'Amour et en a écrit des commentaires. Le plus
important est un Commentaire du Banquet de Platon sur l'Amour,
traduit par lui-même en italien, sous le titre de Sopra l'Amore, puis
à plusieurs reprises en français. Ce commentaire, où Ficin introduit
bien des éléments étrangers au platonisme, empruntés notamment au
néo-platonisme, à Plotin (dont les Ennéades ont été traduites également

par lui), aux écrits pythagoriciens, hermétiques, voire à la Cabale,
eut un immense succès attesté non seulement par ses traductions,
mais par ses imitations, par la littérature issue de lui. Elle a été étudiée

par le P. Festugière dans son livre : La philosophie de l'amour de

Marsile Ficin, publié en 1941, mais qui est une réédition d'un mémoire
rédigé en 1919. Dans cette littérature, on peut distinguer deux directions,

l'une savante, l'autre mondaine. La première est représentée par
Jean Pic de la Mirandole, dans son Commentaire sur une chanson
d'amour de Jérôme Benivieni, paru à Bologne en 1496, traduit en
français en 1588, et par Léon l'Hébreu, de son vrai nom Judah Leo
Abarbanel, un Juif de Lisbonne, venu en Italie, auteur des Dialoghi
d'Amore, publiés à Rome en 1535 ; deux traductions françaises en
furent données en 1551 ; l'une d'elles a été, ainsi que l'ouvrage
original, plusieurs fois rééditée. Ce qui caractérise ces écrits, c'est qu'ils
retiennent surtout la conception platonicienne de l'Amour comme
ascension spirituelle, comme élévation à l'union mystique. La
littérature mondaine n'écarte pas certes ce thème de l'ascension ; elle
en décrit même soigneusement les degrés, qu'elle s'applique à
distinguer ; c'est ainsi qu'elle se complaît à opposer à l'amour vulgaire et
sensuel un amour spiritualise, relativement chaste, soumis à des

convenances et à des règles, un amour extra-conjugal, compatible avec
l'honneur des maris, et où les amants peuvent trouver, en compensation

d'une réserve consentie, un ravissement des âmes. Il s'agit en
somme d'une restauration de l'amour courtois, qui se trouve exposée
dans le livre de Pierre Bembo, Gli Asolani (Venise, 1505 ; traduit en
français : Les Azolains, 1545) composé de trois discours, prononcés
par trois jeunes seigneurs, en présence de trois dames, dans le château
d'Azolo, à la cour de Chypre, et dans la quatrième partie de ce manuel
du savoir-vivre qu'est le Livre du Courtisan (Il Cortegiano) de
Balthasar Castiglione, paru à Venise en 1528, qui eut d'innombrables
éditions, fut traduit plusieurs fois en français, et traduit même en
anglais par Sir Thomas Hoby sous le titre : The Book of the Courtier
(1561) «.

Or, ce qui est remarquable dans les deux premiers Hymnes de

Spenser, c'est que si l'on y reconnaît des échos des dialogues
platoniciens, notamment du Banquet et du Phèdre, on n'y trouve pas

1 Ibid., ch. III, p. 40-58.



INTRODUCTION A LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 7I

cependant la conception de l'Amour comme ascension vers la
contemplation mystique ; et si l'on considère ensuite les deux derniers
Hymnes, consacrés à l'Amour céleste et à la Beauté céleste, on y peut
découvrir un platonisme théologique, une vision du monde transcendant

inspirée du christianisme et s'exprimant en langage platonicien,
mais sans rien emprunter aux dialogues sur l'Amour — un platonisme

dont on pourrait trouver l'équivalent dans la pensée médiévale,
antérieurement à la révélation de Platon par Ficin, et qui évoque
certains aspects de la Divine Comédie ».

L'Hymne en l'honneur de l'Amour célèbre d'abord la puissance
universelle de l'Amour 2 (ce qui n'est pas un thème spécifiquement
platonicien) et fait une allusion (d'ailleurs confuse) à sa généalogie 3,

rapportée dans une allégorie du Banquet : Amour a été conçu aux
fêtes de la naissance d'Aphrodite, dans l'union d'une mendiante,
Pénia, avec un invité au festin des dieux, Poros, enivré de nectar 4.

Mais le poète ne dégage pas la signification de cette allégorie, si

largement développée par les néo-platoniciens s : Pénia (Pauvreté), c'est
l'indigence de l'âme humaine, avide d'absolu, et Poros (Profit), c'est
l'esprit de ressource, qui s'efforce de sortir de cette indigence et de

capter l'infini qui lui manque. Le poète évoque ensuite la fonction
cosmique de l'Amour ; c'est lui qui a tiré le monde du chaos : ses
éléments épars, terre, air, eau et feu, séparés par la Haine, ont été
réunis par l'Amour 6. Telle était la cosmogonie d'Empedocle, dont
on peut trouver un écho dans le discours du médecin Eryximaque,
dans le Banquet i. Le poète loue enfin le rôle de l'Amour dans la propagation

des espèces vivantes, non sans faire allusion à l'appétit
d'immortalité qui, selon Platon, s'y exprime 8, ni sans évoquer l'origine
céleste de la Beauté 9. Car la Beauté (c'est ce que souligne particuliè-

1 Cf. R. Ellrodt, op. laud., eh. VII-X.
2 Fowre Hymnes, I, vers 43-49.
3 Ibid., v. 52-53 :

When thy great mother Venus first thee bare,
Begot of Plenty and of Penurie...

4 Symposium, 203 b-c.
5 Voir, entre autres, Plotin : Ennéades, III 5, 2 et 7-9.
6 Fowre Hymnes, I, 57-98.
7 Symposium, i86rf-«sq.
8 Fowre Hymnes, I, 99-105 :

But man that breathes a more immortali mynd,
Not for lusts sake, but for eternitie,
Seeks to enlarge his lasting progenie.

9 Ibid., I, 112 :

That same is Beautie, borne of heavenly race.



72 JOSEPH MOREAU

rement le second Hymne) ne réside pas dans les apparences sensibles.
Si la beauté consistait seulement dans la proportion des formes ou
l'harmonie des couleurs, elle n'exciterait pas en nous de tels transports

» ; mais la Beauté est d'essence céleste. Elle se manifeste en

premier lieu dans le rayonnement de l'âme ; et quand l'âme descend
ici-bas, quand elle vient habiter et animer un corps mortel, elle le
façonne à son image, lui communique, autant que la matière le
permet, un rayon de sa beauté 2. Cette description de la descente de

l'âme, transmise sans doute par Ficin, provient de Plotin, paraphrasant

Platon 3. H est à remarquer aussi que, dans les Hymnes de

Spenser, la Beauté n'est pas considérée proprement comme une Idée ;

la transcendance du Beau se traduit par le symbolisme de la lumière.
La Beauté est une lumière divine, émanée du monde céleste, et dont
les beautés d'ici-bas nous offrent un reflet 4. C'est en vertu d'une telle
origine que la beauté soulève en nous tant d'ardeur et de passion s ;

c'est pour cela que les amants acceptent d'endurer de telles épreuves,
sont capables d'accomplir tant d'actions généreuses, pour conquérir
la faveur de leurs belles 6. Faveur ou faveurs, qui ne sont point
toujours platoniques, si l'on regarde le premier Hymne : l'amour comblé

repose au sein des plaisirs, exempt de honte coupable (devoyd of
guilty shame) 7. Il ne s'agit pas ici de l'amour courtois, d'un jeu
scabreux, au bord de l'adultère, dont il se défend par une subtile casuistique,

mais d'un amour charnel qui, sanctifié par le mariage, est
celui que chante le poète dans son Epithalame 8. Le second Hymne
cependant décrit l'amour comme l'harmonie de deux âmes, prédestinées

l'une à l'autre par une douce sympathie, un accord astrologique

9, et capable de découvrir l'une en l'autre des merveilles cachées

1 Fowre Hymnes, II, 64-77.
3 Ibid., II, 106-133.
3 Le 8e traité de la IVe Ennèade a pour titre : « De la descente de l'âme

dans le corps ».

4 Fowre Hymnes, I, 113-116 :

For sure of all that in this mortali frame
Contained is, nought more divine doth seeme.
Or that resembleth more th' immortali flame
Of heavenly light, than Beauties glorious beam.

5 Ibid., I, 117-119. Suit la description de ces transports, inspirée du Phèdre,
251 a sq.

6 Ibid., I, 218-244. Cf. Symposion, 179 b-e, 208 c-d.
7 Ibid., I, 273-293.
8 Cf. R. Ellrodt, op. laud., p. 141-142. L'Epithalame a été traduit en

vers français par E. Legouis, dans son livre sur Edmond Spenser.
9 Fowre Hymnes, II, 197 sq. :

For love is a celestiali harmonie
Of likely hearts composd of starres concent,
Which joine together in sweete sympathie...



INTRODUCTION A LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 73

aux communs regards »: théorie qui vient sans doute de Ficin, mais
dont le lien avec le platonisme n'est pas très étroit.

En abordant les deux derniers Hymnes, nous entrons dans un
monde tout différent, qui n'est plus celui de l'amour profane, mais
celui de la théologie. Sans doute ce monde revêt-il encore des aspects
platoniciens et néo-platoniciens, mais la pensée qui inspire le poète
est essentiellement chrétienne. Cette expression platonicienne de la
pensée chrétienne n'a rien de surprenant. Dès que la prédication
chrétienne est sortie de Palestine et s'est répandue en dehors des

milieux juifs, dès qu'elle s'est adressée au monde gréco-romain, elle
a emprunté la langue de la philosophie grecque 2. Saint Paul est venu
à Athènes et, s'adressant à l'Aréopage, il se réfère à la philosophie
stoïcienne et cite le poète Aratus 3. Le prologue de l'Evangile johannique

identifie le Christ avec le Logos de la philosophie, avec la
Raison divine qui éclaire tout homme en venant en ce monde :

Jésus est le Verbe incarné 4. Cette doctrine du Logos, traditionnelle
dans la philosophie grecque, puisque son origine remonte à Heraclite
et qu'elle se développe dans la philosophie stoïcienne, tenait une
place de premier rang dans la pensée de Philon, un Juif d'Alexandrie,
contemporain du Christ, et qui interprétait la Bible à la lumière de
Platon ; il s'est appliqué le premier à montrer la concordance entre
le récit de la Création dans la Genèse et celui de la fabrication du
monde dans le Timée. Son opuscule De opificio mundi met en parallèle
Moïse et Platon. Son exemple fut suivi par les docteurs chrétiens,
notamment par saint Augustin, qui, ramené à la foi chrétienne par la
lecture des philosophes platoniciens 5, interprète dans leur langage
non seulement la création du monde visible, mais la génération du
Verbe au sein de la Trinité. On désigne sous le nom de néo-platonisme,

i Fowre Hymnes, II, 232 sq., 246-247 :

In which how many wonders doe they reede
To their conceipt, that others never see

2 Cf. W. Jaeger : Paideia Christi, in Humanistische Reden und Vorträge,
2e éd., p. 250 sq.

3 Actes des Apôtres, XVII, 28.
4 Cf. J. H. Waszink : Der Piatonismus und die altchristliche Gedankenwelt,

in Recherches sur la tradition platonicienne (Entretiens sur l'Antiquité
classique, t. III), p. 141-142.

5 Admettre, sur le témoignage des Confessions (livre VII) et des Dialogues,
le rôle déterminant du platonisme dans la conversion de saint Augustin, n'est
pas souscrire à la thèse selon laquelle, à la veille de son baptême, il n'était
encore que platonicien. En revanche, ceux qui assurent qu'il était converti
avant sa lecture des « livres platoniciens », tirent de la phrase finale du livre V
des Confessions plus qu'elle ne dit effectivement.



74 JOSEPH MOREAU

au sens strict, la philosophie issue de Plotin qui, venu d'Alexandrie à

Rome, au IIIe siècle de notre ère, retrouva l'unité d'inspiration de la
philosophie hellénique, subordonna le vitalisme stoïcien au conceptualisme

d'Aristote, éclairé par l'idéalisme de Platon1. Plotin imprima à
la philosophie platonicienne un caractère systématique, par où elle
devenait particulièrement propre à l'expression d'une théologie. Entre
la philosophie néo-platonicienne et la pensée chrétienne, il y eut
toujours des rapports étroits en dépit d'oppositions parfois très vives 2 ;
mais l'accord réalisé entre elles par saint Augustin s'imposa à l'Eglise
d'Occident. Saint Augustin, le dernier venu des docteurs chrétiens de

l'Antiquité, de ceux qu'on a appelés les Pères de l'Eglise (puisqu'après
lui l'empire d'Occident succomba sous la ruée des Barbares), transmit
au moyen âge latin l'héritage du platonisme. A travers lui, malgré la
disparition presque totale des dialogues platoniciens, l'influence
platonicienne régna sur la pensée spéculative en Occident jusqu'au
XIIIe siècle, époque où l'aristotélisme, reçu des Arabes, fut intégré à
la pensée chrétienne dans la synthèse magistrale de saint Thomas
d'Aquin.

Il y avait cependant dans l'aristotélisme deux points difficilement
assimilables par la foi chrétienne. Aristote professait l'éternité du
monde, alors que l'Ecriture assure qu'il fut créé, au commencement,
par Dieu ; d'autre part, il admettait entre le corps et l'âme une
solidarité telle qu'elle rend difficilement concevable la survivance de
l'âme. Ces thèses de l'aristotélisme rencontraient une particulière
faveur auprès des libres penseurs de l'Université de Padoue ; et c'est
en réaction contre ces tendances de l'aristotélisme que Pétrarque
préconise, au milieu du XIVe siècle, un retour au platonisme 3. C'est

pour répondre au vœu de Pétrarque que Marsile Ficin entreprit, au
siècle suivant, son œuvre d'érudition platonicienne ; il voulait ramener
les esprits à la foi chrétienne au moyen de la philosophie platonicienne.

Philosophica ingenia, écrit-il à Pic de la Mirandole, ad Christum

perveniunt per Platonem 4. C'est effectivement l'itinéraire qu'avait
suivi saint Augustin. C'est dans ce dessein apologétique que Ficin
composa notamment sa Theologia platonica, publiée en 1482. Mais,

1 Cf. notre étude : L'idée d'Univers dans la pensée antique (Biblioteca de
Giornale di Metafisica, io).

2 Ammonius Saccas, le maître de Plotin, aurait été chrétien ; Origene,
l'apologiste, était peut-être l'ancien élève d'Ammonius, le condisciple de Plotin.
D'autre part, on connaît l'opposition acharnée de Porphyre au christianisme,
et la résistance tragique d'Hypatie à l'évêque Cyrille, d'Alexandrie. Un élève
enthousiaste d'Hypatie, le philosophe alexandrin Synésius, se convertit
néanmoins au christianisme et devint lui-même évêque.

3 R. Marcel : Marsile Ficin, p. 62-82.
4 Cf. J. Festuguière, op. cit., p. 22.



INTRODUCTION À LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 75

tandis que les théories de Platon sur l'Amour étaient inconnues au
moyen âge, un platonisme théologique était enveloppé déjà dans la
tradition médiévale.

Le platonisme médiéval a pour centre l'interprétation du Timée.
Ce que cet écrit de Platon offrait aux hommes du moyen âge, ce
n'était pas seulement une cosmogonie, une théorie de l'origine du
monde différente du récit de la Genèse, même si elle pouvait se
concilier avec lui ; c'était aussi une cosmologie, une image de l'Univers,
un système du monde qui, esquissé par Platon, avait été recueilli par
Aristote, élaboré progressivement par les astronomes de l'Antiquité,
et finalement transmis, sous une forme définitive, dans YAlmageste de
l'astronome alexandrin Ptolémée (IIe siècle après J.-C). D'après ce
système, l'Univers a pour enveloppe une vaste sphère, sur laquelle
sont fixées les étoiles, et qui accomplit en un jour une révolution
autour de la Terre, immobile en son centre. La Terre, à l'exception de
ses parties émergées, est recouverte par les eaux ; la sphère terrestre,
ou plus exactement le « globe terraqué », est enveloppée par l'air ou
atmosphère, entourée encore par le feu ; et au-delà de cette enveloppe
ignée s'étend l'espace sidéral, limité par la sphère des étoiles. Cet

espace est divisé par sept sphères concentriques, constituées d'éther,
et dont chacune porte une planète. Les sphères célestes ne sont pas
des créations de la fantaisie, mais des produits de l'imagination
scientifique : elles sont la concrétisation d'hypothèses astronomiques
destinées à expliquer le mouvement des planètes ; hypothèses
abandonnées par l'astronomie moderne, dans le système héliocentrique,
mais qui ont joué leur rôle dans le développement de la science
astronomique. Le récit cosmogonique du Timée veut expliquer la construction

du système de l'Univers. Ce système est considéré comme un
ouvrage, accompli par un Ouvrier, un artisan divin, le Démiurge, qui,
comme tout artisan, disposait d'une matière, mais désordonnée et
chaotique, et qu'il a amenée à l'organisation et à l'ordre en y
introduisant des mesures, en réalisant un plan conçu par l'Intelligence ».

Le Démiurge platonicien n'est pas un créateur, mais un architecte ;

il n'a pas produit, tiré du néant, la matière de l'Univers, mais
dans une matière donnée, il a introduit un Ordre, une organisation
idéale et parfaite, expression d'une souveraine Intelligence, et
qui peut être considéré comme le modèle ou archétype de l'Univers,

l'Idée intelligible dont le monde visible est l'image, la réalisation

sensible.
Ce divin et merveilleux modèle était évoqué au début du deuxième

Hymne de Spenser et identifié à la Beauté parfaite, dont toute chose

1 Timée, 30 a.



76 JOSEPH MOREAU

belle ici-bas n'est qu'une participation ». A vrai dire, ce modèle est le
monde intelligible ; c'est l'Idée de l'Univers, l'Idée qui comprend
toutes les autres Idées, comme l'Univers visible renferme toutes les

espèces sensibles 2 ; la Beauté parfaite, le Beau absolu et idéal, c'est
l'Idée du Beau. Or, celle-ci ne se confond pas avec l'Idée de l'Univers ;

elle n'est pas le système de toutes les Idées, l'organisation idéale et
l'harmonie du monde ; elle est le principe de toute organisation et
de toute harmonie. Mais nous avons vu aussi que le monde intelligible
est bientôt imaginé par le poète comme un monde de lumière ; il
s'identifie avec le lieu supracéleste du Phèdre, habité par les âmes
avant la naissance, et où elles ont contemplé l'ordre cosmique et les

divines Idées. Dans l'imagination poétique, le monde intelligible est

pour ainsi dire localisé ; il se situe au-delà de la sphère des étoiles,

Par delà les confins des sphères étoilées 3.

C'est ainsi que Dante, dans son Paradis, admet au delà de la sphère
des étoiles (la huitième) une sphère dépourvue d'astres, qu'il appelle
le Premier Mobile, et au delà encore une dixième sphère, immobile
celle-là, qu'il appelle l'Empyrée, où résident Dieu, les Anges, les Elus,
et dont il obtiendra, conduit par Béatrice, la vision extatique au
terme de son ascension 4. Mais dans les Hymnes de Spenser, l'Empyrée

est constitué de sphères multiples, au nombre de neuf. Dans
l'Univers dantesque, à chacune des sphères mobiles préside l'un des
chœurs de la hiérarchie angélique ; chez Spenser, les neuf sphères
angéliques s'ajoutent aux sphères sidérales; au delà des cieux visibles,
de l'Univers sidéral, elles forment un autre univers, d'autres Cieux,
plus purs, plus lumineux, immobiles et infinis, habités par les
Puissances célestes en adoration devant la Majesté divine 5. Ces cieux
transcendants ne sont pas une invention du poète. Saint Augustin,
commentant le premier verset de la Genèse, distingue du ciel visible
ou firmament, créé le deuxième jour, le Ciel que Dieu créa au
commencement, ainsi que la Terre. Le Ciel et la Terre désignés au premier

Fowre Hymnes, II, 32 :

A goodly paterne.
Ibid., 36, 40, 43-44 :

That wondrous paterne.

Is perfect Beautie, which all men adore ;

Thereof as every earthly thing partakes
Or more or lesse.

2 Timée, 30 c-d.
3 Baudelaire : Les Fleurs du Mal, III. Elévation (1857).
4 Dante : Paradis, XXVII, 99-120 ; XXX, 38 sq.
5 Fowre Hymnes, IV, 64-105.



INTRODUCTION A LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 77

verset ne sont pas, selon lui, ceux de la cosmographie ; ils sont
antérieurs à la production de l'Univers organisé et correspondent à peu
près, la Terre à la matière, le Ciel au monde intelligible du Timée ».

Par cette œuvre du premier jour est réservé le rôle du Créateur, qui
pourra procéder ensuite comme un démiurge organisateur. Mais le
statut du monde intelligible doit être accommodé aux exigences de
la foi chrétienne. Le monde intelligible du Timée se présentait comme
un modèle extérieur au Démiurge, qui le contemple (ce que saint
Augustin estimait sacrilège) 2 ; chez les néo-platoniciens, le monde
intelligible est contenu dans l'Intelligence ; il est l'objet de l'Intelligence

suprême se pensant elle-même ; et en vertu de cette identification

de l'Intelligible avec l'Intelligence, chacune des Idées comprises
dans le monde intelligible est en même temps une Intelligence : le
monde intelligible est devenu une hiérarchie d'esprits 3. Supposons
maintenant qu'il soit localisé dans le lieu supracéleste, comme il l'était
déjà dans le Phèdre de Platon, le monde intelligible devient alors
aisément assimilable à la hiérarchie angélique peuplant le Ciel du Ciel,
voué au Seigneur, selon les Psaumes, tandis que la Terre, l'Univers
visible, est livré aux enfants des hommes 4. Ainsi les Cieux transcendants

du poète correspondent au Ciel du Ciel, à ce Ciel créé au
commencement, le premier jour, suivant l'exégèse de saint Augustin, et
qui est l'équivalent du monde intelligible, transfiguré spirituellement
dans le néo-platonisme, et devenu chez les platoniciens de la Renaissance

l'angelica mente, l'intelligence angélique s, considérée dans la
hiérarchie où elle s'exprime.

Entre la hiérarchie angélique et le monde intelligible transfiguré
du néo-platonisme il faut souligner toutefois une différence radicale,
qui répond à une exigence fondamentale de la théologie chrétienne.
Dans le néo-platonisme, le monde intelligible, compris dans l'Intelligence

suprême et s'identifiant avec elle, n'est pas cependant l'Absolu,
le Premier principe ; il en est seulement le logos, l'expression première,
la première réalité dérivée, mais seconde par rapport à lui : autrement

1 Saint Augustin : Confessions, XII 2, 2-13, 16 ; voir notamment 8, 8
et 12, 15 - 13, 17.

2 Timée, 28 a, 29 a ; cf. saint Augustin : De diversis quaestionibus, 46, 2 :

Non enim extra se quidquam positum intuebatur, ut secundum id constitueret
quod constituebat ; nam hoc opinari sacrilegum est.

3 Cf. notre étude, déjà citée: L'idée d'Univers dans la pensée antique,
P- 30-35-

4 Psaume 113, 16, cité par saint Augustin : Confessions, XII 2, 2. Cf.
J. Pépin : Recherches sur le sens et les origines de l'expression caelum caeli
dans le livre XII des Confessions de saint Augustin, in Archivum Latinitatis
Medii Aevi (Bulletin du Cange), XXIII, 3 (1953), p. 185-274.

5 M. Ficin : Theologia platonica, I 1 : Super animam rationalem extare
mentem angelicam, non individuam modo, sed etiam immutabilem. — Cette
conception se retrouve notamment chez Pic de la Mirandole.



78 JOSEPH MOREAU

dit, la deuxième hypostase. Néanmoins, il procède immédiatement de

l'Un, du principe suprême et absolu, qui est transcendant à l'Intelligence

et à l'Intelligible ». Dans le platonisme chrétien, au contraire,
le ciel transcendant, l'angelica mente, qui correspond au monde
intelligible, n'est pas la première émanation de la substance divine ; il est

au premier rang de la Création, mais il est une créature, tirée du néant

par la puissance divine 2. Aussi doit-il être radicalement distingué du
Logos, du Verbe divin, seconde personne de la Sainte Trinité, qui
procède du Père et lui est coéternel, étant comme lui incréé : genitum
non factum 3.

Aussi, lorsque Spenser, dans ses deux derniers Hymnes, nous
dévoile les splendeurs du Ciel et les mystères de la Divinité, com-
mence-t-il par évoquer la génération éternelle du Verbe ; il remonte
au-delà de la création de l'Univers et de l'origine du Temps, mesuré

par les révolutions du Ciel, jusqu'à l'éternité 4. On se représente
ordinairement l'éternité comme une durée infinie, sans commencement
ni fin ; mais c'est là une vue de l'imagination, incapable de s'affranchir
de la représentation du temps. Pour concevoir vraiment l'éternité,
il faut réfléchir à ce qui manque à la durée, à l'existence dans le

temps. Notre existence est assujettie au temps, c'est-à-dire qu'elle ne
nous est pas donnée tout entière, d'un seul coup (tota simul) ; nous
ne nous possédons jamais pleinement ; nous sommes toujours en
attente, en projet ; notre vie mortelle n'est achevée, parfaite, que
lorsqu'elle est terminée, que nous ne sommes plus. L'éternité, au
contraire, c'est l'existence pleine, celle d'un être qui est tout entier dans

l'instant, mais un instant qui ne passe pas, un présent qui demeure :

non temporis sine fine successio, sed nunc stans s. L'éternité véritable
est difficile à concevoir ; non pas qu'elle soit obscure en elle-même,
mais précisément parce que nous ne sommes pas l'être éternel.

1 Cf. en particulier Plotin : Ennéades, V i, 6, /. 39-49. Voir aussi notre
étude: L'idée d'Univers... p. 35 sq.

2 C'est ce que souligne vigoureusement saint Augustin : Confessions,
XII 7, 7 : Fecisti enim caelum et terram non de te : nam esset aequale
unigenito tuo ac per hoc et tibi... : et ideo de nihilo fecisti caelum et terram...
duo quaedam, unum prope te (le monde intelligible, le ciel du ciel), alterum
prope nihil (la matière). — Chez les platoniciens italiens de la Renaissance,
l'angelica mente est appelée « prima proie », expression qui serait équivoque si
elle n'était corrigée aussitôt : «cioè prima creatura di Dio» (R. Ellrodt, op.
laud., p. 156, n. 21).

3 C'est ce que précise encore saint Augustin (ibid.) : au Verbe divin,
en qui la création a son principe (cf. ci-dessous, p. 82, n. 1-2), et qui est par
là-même incréé, coéternel à Dieu et tiré de sa substance, il oppose la créature,
tirée du néant : in principio, quod est de te, in sapientia tua, quae nata est
de substantia tua, fecisti aliquid et de nihilo.

4 Fowre Hymnes, III, 22-28.
5 Cette formule, due à Hobbes Leviathan, 46, résume une opposition

magnifiquement développée par saint Augustin : Confessions, XI 13, 16.



INTRODUCTION À LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 79

Dans l'éternité, rien ne change, et pourtant l'existence étemelle
n'est point l'immobilité de la mort. Dans l'être éternel, il y a de toute
éternité une activité, un pouvoir qui, avant d'avoir produit et de
mouvoir le monde, s'exerçait en soi-même, dans l'amour ». L'Eternel
s'aime lui-même, car il est par lui-même aimable ; en effet, il est beau :

It lov'd it seife, because it self was faire ;

(For fair is lov'd ;) 2

L'amour est ainsi l'action primordiale et éternelle de Dieu. Mais
en Dieu, tout est Dieu ; son action ne se relie pas à lui comme un effet,
dépendant mais distinct de sa cause ; elle l'exprime tout entier dans
sa substance ; elle est une réalité divine comme lui, une seconde
personne ou hypostase en lui. Ainsi est engendré de toute éternité le
Verbe de Dieu, Fils du Père et égal à lui ; il est l'Amour dont Dieu
s'aime lui-même ; et de l'amour réciproque du Père et du Fils procède
l'Esprit 3.

Après la procession des personnes divines, le troisième Hymne
évoque la Création, qui est elle-même une œuvre d'amour 4. Ici
encore, les formules du platonisme et du néo-platonisme se prêtent
à l'expression du mystère chrétien. Dieu, avait dit Platon dans le
Timée, est exempt d'envie ; aussi a-t-il voulu que toutes choses, autant
que possible, fussent semblables à lui s. H a voulu la Création, pour
que les créatures participent à la perfection de son être. Plotin,
reprenant la même idée, exclut toutefois du Premier principe, qui se
suffit à lui-même, la tendance volontaire ; mais il lui prête une plénitude,

une surabondance, une fécondité, une générosité, qui n'est pas
sans ressemblance avec l'amour divin, qui engendre la créature 6.

Spenser rappelle d'abord la création des anges 7 ; puis, après leur
révolte et leur chute, il montre l'amour divin se remettant à l'œuvre
dans la création de l'homme 8, et après la faute de l'homme, ce
miracle de l'Amour divin : Dieu le Fils, revêtant la nature humaine

pour réparer la faute commise par l'homme. Et c'est tout le drame

i Fowre Hymnes, III, 27-28 :

That High Eternali Powre, which now doth move
In all these things, mov'd in it selfe by love.

2 Ibid., Ill, 29-30.
3 Ibid., Ill, 30-42.
4 Ibid., Ill, 50-53 :

Yet being pregnant still with powrefull grace.
And full of fruitfull Love, that loves to get
Things like himselfe,

5 Timée, 29 e.
6 Ennéades, V 2, I, /. 7-9 ; 4, i, /. 26-36.
7 Fowre Hymnes, III, 50-56 sq.
8 Ibid., Ill, 99 sq.



80 JOSEPH MOREAU

chrétien qui est retracé, de l'Incarnation à la Crucifixion, témoignage
de l'amour de Dieu pour nous, auquel doit répondre notre reconnaissance

et notre amour ».

Il est évident que l'Amour célébré dans cet Hymne n'est pas l'Erôs
platonicien, l'aspiration de la créature indigente vers le bien absolu
et infini ; c'est la surabondance de l'Amour divin, qui se penche vers
la créature ; et l'amour qui nous est réclamé en retour exige d'abord
de nous un renoncement, une soumission, tout opposés, en apparence,
aux appétits de notre nature 2. Cependant, il nous est promis que
tous nos désirs terrestres s'éteindront dans le ravissement de la gloire
divine, se découvrant à notre âme convertie 3. C'est cette gloire,
évoquée au terme du troisième Hymne, que veut illustrer le
quatrième. L'Hymne de l'Amour céleste est une histoire de la création et
du salut ; l'Hymne de la Beauté céleste est comme une cosmographie,
une description du monde visible et invisible, couronnée par une
vision de la Majesté divine. Le poète souligne cependant que cette
splendeur ne peut se décrire 4, que la vision même nous en est interdite.

Plus haut que le Ciel du ciel, que les sphères auxquelles président
les Anges, réside la Divinité. Notre œil ne saurait voir sa face s ; mais
prosternés à ses pieds, nous pouvons reconnaître son trône, bâti sur
l'éternité6, son sceptre, qui est la règle de la Justice7, son siège, qui
est la Vérité 8, d'où rayonne la lumière dans laquelle sont visibles
toutes nos actions et toutes nos pensées ». A ses pieds, comme à ceux
de Jupiter, se trouvent le tonnerre et l'éclair, instruments de sa

i Fowre Hymnes, III, 126-266.
2 Ibid., Ill, 262-264.
3 Ibid., Ill, 274-287.
4 Ibid., IV, 104-105 :

How then can mortali tongue hope to expresse
The image of such endlesse perfectnesse.

5 Ibid., IV, 144-145 :

Ne dare looke up with corruptible eye
On the dred face of that Great Deity.

Dans notre condition mortelle, nous n'apercevons Dieu que per speculum
in aenigmate. Cette expression de saint Paul, I Cor. 13, 12, est évoquée ici
aux vers 115-117 :

As in a looking-glasse, through which He may
Be seen of all His creatures vile and base,
That are unable else to see His face.

6 Ibid., IV, 152 : His throne is built upon Eternity.
7 Ibid., IV, 155 : His scepter is the rod of Righteousness.
8 Ibid., IV, 159 : His seate is Truth,
9 Ibid., IV, 172-173 :

Through which to God all mortali actions here,
And even the thoughts of men, do plaine appear.



INTRODUCTION À LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 8l

colère », et assise en son sein, on peut voir la Sagesse 2, richement
vêtue, ornée de bijoux, régissant de son sceptre tout l'Univers 3.

Nulle langue humaine ne saurait dépeindre sa beauté 4 ; mais celui qui
la contemple est rempli d'une béatitude qui lui fait oublier tous les
biens de ce monde s.

Quelle est donc cette Sagesse, objet suprême de la contemplation
(puisque la face de Dieu est invisible), que le poète décrit allégoriquement,

et dont le règne s'étend sur tout l'Univers 6 La Sagesse de
Dieu est célébrée dans plusieurs livres de l'Ancien Testament, appelés
« livres sapientiaux » et attribués au roi Salomon, mais dont l'un, le
Livre de la Sagesse, paraît être l'œuvre d'un Juif hellénisé, un peu
antérieur à Philon 7 ; mais ces sources scripturaires ne suffiraient pas à

expliquer le rôle dévolu à la Sagesse dans l'Hymne du poète, si elle
n'eût déjà été représentée de cette manière dans la tradition littéraire

et iconographique 8. Il se trouve notamment que Léon l'Hébreu,
dans ses Dialogues d'Amour, avait assimilé la Sagesse biblique avec
le monde intelligible contenu dans l'Intelligence suprême des
néoplatoniciens ; et il avait rappelé que, suivant une antique interprétation

de la Genèse, Dieu avait créé le Ciel et la Terre avec sagesse (con
sapientia). Léon l'Hébreu, qui a été rangé parmi les successeurs de
Ficin, serait-il la source de Spenser 9 Cette hypothèse, plausible, ne
nous paraît pas nécessaire, car l'antique interprétation, dite chal-
daïque, invoquée par Léon l'Hébreu IO, avait été soutenue par saint
Augustin. Quand nous lisons : In principio Deus fecit caelum et terram,

i Fowre Hymnes, IV, 180-182.
2 Ibid., IV, 183-184 sq. :

There in His bosom Sapience doth sit,
The soveraine dearling of the Deity,

3 Ibid., IV, 192-196.
4 Ibid., IV, 204 :

The fairnesse of her face no tongue can tell
(Mais cette face n'est pas invisible, comme celle de Dieu.)
5 Ibid., IV, 242-244 :

For in the view of her celestial face
All joy, all blisse, all happinesse, have place.

6 Ibid., IV, 197-198 sq. :

Both heaven and earth obey unto her will.
And all the creatures which they both contain

7 Cf. Fr. Feldmann : Das Buch der Weisheit, Bonn, 1926.
8 Cf. M. T. d'Alverny : Quelques aspects du symbolisme de la « Sapientia »

chez les humanistes, in Umanesimo e Esoterismo (Atti del V Convegno
internazionale di Studi umanistici), p. 321-333.

9 Cf. R. Ellrodt, op. laud., ch. XI, p. 186-191.
10 Cf. le texte des Dialoghi d'Amore cité par Ellrodt, p. 187 : Le prime

parole che Moise scrisse, furono : in principio, creò Dio il cielo e la terra ; e
l'antica interpretation Caldea disse, dovo noi diciamo in principio : con sapientia
creò Dio il cielo e la terra...



82 JOSEPH MOREAU

l'expression in principio doit s'entendre, dit-il, in sapientia ». Il ne
s'agit pas, en effet, d'un commencement dans le temps; le temps ne
commence qu'avec la création. Le principe de la création, c'est la
raison éternelle en vertu de laquelle Dieu a créé ; cette raison
éternelle, c'est son Verbe 2, par qui, c'est-à-dire par la médiation de qui,
toutes choses ont été faites : per quem omnia facta sunt ; et la Sagesse
de Dieu est un autre nom de son Verbe. Saint Paul l'identifie expressément

avec le Christ 3. On comprend que la Sagesse ainsi entendue
repose dans le sein du Père, que son règne soit universel (puisqu'en
elle sont contenues toutes les raisons de la création), et qu'elle soit
la souveraine Beauté. Faut-il l'identifier au monde intelligible du
platonisme, comme le faisait Léon l'Hébreu 4 Elle serait du moins,
en ce cas, le monde intelligible considéré dans son essence idéale,
et non pas représenté à l'imagination, localisé dans un espace
supracéleste, ni assimilé à l'Intelligence angélique remplissant le Ciel du
ciel ; les Idées pures, les raisons éternelles de la Création, ne sont en

aucun espace, mais dans l'Intelligence divine, dans le Verbe ou la
Sagesse. Toutefois, si l'on admet que le monde intelligible est compris
dans le Verbe, il faut préciser qu'il n'en épuise pas la substance. Le
Verbe, par qui toutes choses ont été faites, ne se résume pas dans cette
fonction, ne se réduit pas aux raisons éternelles de la création ; il
exprime l'infinité divine elle-même. Le monde intelligible est compris
dans le Verbe, mais il ne l'égale pas s.

Cependant, c'est en tant qu'elle comprend les raisons éternelles
des choses créées, et dans cette mesure seulement, que la Sagesse ou
le Verbe est pour nous objet de contemplation, tandis que l'essence
infinie de Dieu nous est incompréhensible. La beauté mouvante et
fragile de ce monde nous crie qu'il y a une beauté immuable et éternelle

; les perfections invisibles de Dieu se montrent au regard de

1 Saint Augustin : Confessions, XI g, ii : In hoc principio, Deus, fecisti
caelum et terram : in verbo tuo, in filio tuo, in virtute tua, in sapientia tua...
Et après avoir cité le Psaume 103, 24 : omnia in sapientia fecisti il conclut :

Et illa principium, et in eo principio fecisti caelum et terram.
2 Id., ibid., 7, 9 : Et ideo verbo tibi coaeterno simul et sempiterne dicis

omnia quae dicis, et fit quidquid dicis ut fiat ; nec aliter quam dicendo facis.
3 I Cor. 1, 24. Cf. saint Augustin : De beata vita, 34 : Accepimus autem

etiam auctoritate divina, Dei filium nihil esse aliud quam Dei sapicntiam.
4 Cf. encore le texte cité par Ellrodt, p. 186 : la Idea del Mondo è

la Somma sapienza, per laquele il mondo fu fatto, e la sapientia divina è il verbo,
e l'Intelletto suo, e la sua propria mente.

5 Cette distinction sera précisée en toute netteté par Malebranche :

Réponse à la troisième Lettre de M. Arnauld, in Recueil de toutes les réponses
du P. Malebranche à M. Arnauld, IV, 138 : « Comme Dieu est à lui-même sa
lumière, la perception nécessaire qu'il a de sa propre substance est la
génération de son Verbe ; et la perception nécessaire de cette même substance, en
tant que diversement et imparfaitement imitable par toutes les créatures
possibles, est l'idée ou le modèle éternel de ces mêmes créatures. »



INTRODUCTION À LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 83

l'intelligence à travers les choses créées : invisibilia Dei per ea quae
facta sunt inteïlecta conspiciuntur, suivant le mot de saint Paul »,

souvent cité par saint Augustin 2 ; et Spenser le reprend à son tour :

The meanes, therefore, which unto us is lent
Him to behold, is on His workes to looke,
Which He hath made in beauty excellent... 3

La contemplation de la beauté de ce monde nous élève à la
contemplation de la beauté céleste et divine qui en est le principe. C'est
là le trait le plus caractéristique de l'inspiration platonicienne dans cet
Hymne ; c'est l'affirmation de la Réminiscence, qui nous fait remonter
à l'Intelligible à partir du sensible. C'est là le thème fondamental de
l'idéalisme platonicien ; mais il n'est pas associé ici avec le thème de

l'Erôs, suivant lequel la passion amoureuse, éveillée par la beauté
sensible, est une voie d'accès à l'union mystique. L'amour et l'ambition,

qui étaient dans le platonisme des degrés de l'ascension
spirituelle, sont dénoncés, au contraire, comme des attachements qui
nous abusent et nous captivent ; le plaisir et la gloire sont des idoles

que renverse le triomphe de la Sagesse 4. L'austérité puritaine ne
saurait voir dans la femme aimée l'initiatrice à la contemplation et

l'amour divin. Les deux derniers Hymnes, qui célèbrent l'Amour et
la Beauté célestes, ne sont pas l'exaltation des thèmes proposés dans
les deux premiers ; ils en sont la rétractation, la palinodie. A l'inverse
de Spenser, un autre poète chrétien, antérieurement à la découverte
du Banquet de Platon, en avait retrouvé et reconnu le sens : Béatrice,
aimée sur la terre et chantée dans la Vita Nuova, demeure après sa

mort l'inspiratrice de Dante, la médiatrice de son repentir et de sa
conversion ; c'est elle qui lui obtient le privilège de pouvoir, sous la
conduite de Virgile, visiter l'Enfer et gravir le Purgatoire, et qui
finalement lui sert de guide dans l'ascension des sphères, jusqu'à la vision
extatique de l'Empyrée s.

Joseph Moreau.

1 Rom. i, 20.
2 Voir notamment Confessions, X 6, io.
3 Fowre Hymnes, IV, 127-129.
4 Ibid., IV, 274-280.
5 Cf. R. Guardini : Le dernier sonnet de la « Vita nuova », in Dante,

visionnaire de l'éternité, p. 145-152.


	Introduction à la lecture des Hymnes de Spenser

