Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 2

Artikel: Introduction a la lecture des Hymnes de Spenser
Autor: Moreau, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380805

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INTRODUCTION A LA LECTURE
DES HYMNES DE SPENSER

I1 v a quelques années paraissait a Genéve une savante étude en
langue anglaise, due a un professeur frangais, sur le Néoplatonisme
dans la poésie de Spenser 1. Ce remarquable ouvrage attirait 'attention
des anglicistes et des historiens de la Renaissance ; mais, parmi les
premiers, plusieurs ressentaient devant ce livre le besoin d'une pré-
paration platonicienne. C’est a leur intention que j'ai été invité a
écrire ces pages, qui ne sont pas d'un spécialiste de la littérature
anglaise, ni de la pensée de la Renaissance, mais d'un platonisant, a
qui aucun avatar du platonisme ne peut demeurer étranger. Chacun
pourra voir dans quelle mesure elles sont redevables au travail de
M. Ellrodt, dont elles retiennent les theses essentielles relativement a
un objet particulier, & un groupe seulement de poémes, en les présen-
tant sous un aspect simplifié et dans une perspective plus générale,
susceptible d’intéresser le philosophe, le théologien, I’humaniste.

Les Quatre Hymnes de Spenser, par leurs titres seuls, évoquent un
théme platonicien : Hymne en ['honneur de I’Amour, Hymne en
U honneur de la Beauté, ainsi s’intitulent les deux premiers. Or, deux
des plus célébres dialogues de Platon, le Banquet et le Pheédre, ont
respectivement pour sous-titre : De I’Amour et De la Beauté. Le Ban-
quet (Symposion) est constitué principalement d'une suite de discours
en 'honneur de I’Amour ; divers personnages, réunis en une soirée
pour féter inter pocula le succés remporté au concours de tragédie par
le poéte Agathon, font tour a tour I'éloge de I’Amour. Socrate parle
le dernier, mais il ne fait pas un discours ; il engage d’abord une dis-
cussion avec Agathon, qui a prononcé le dernier discours, et il rapporte
I'entretien qu’il a eu sur le méme sujet avec une prétresse, Diotime de
Mantinée, qui lui a révélé la nature et les mystéres de I’Amour :
I'Amour est par essence le désir du Beau, la Beauté est 1'objet de
I’Amour ; ces deux termes sont corrélatifs 2. Le Phédre, qui a pour

' R. ELLRODT : Neoplatonism in the poetry of Spenser. Genéve, Droz, 1960.
2 PLATON @ Symposion, 199 d-e, 201 a, 204 d.



66 JOSEPH MOREAU

sous-titre De la Beauté, analyse la genése et les effets de 1’Amour.
Ces deux dialogues sont liés 1'un a ’autre, sinon dans leur conception,
du moins par la tradition, et leur correspondance a son équivalent
dans celle des deux premiers Hymnes de Spenser.

Mais & ces deux premiers Hymnes, le poéte en a ajouté, ou super-
posé, deux autres: un Hymne de I’ Amour céleste, un Hymmne de la
Beauté céleste. S’il ne les présentait expressément comme une rétrac-
tation des deux premiers 1, la correspondance de leurs titres ferait
penser & une transposition plutét qu’a une palinodie ; elle nous auto-
rise du moins a soulever la question suivante : L’Amour céleste s’op-
pose-t-il & I'amour terrestre, humain, ou en est-il I'épanouissement ?
La Beauté céleste éclipse-t-elle totalement la beauté de ce monde, ou
au contraire l'illumine-t-elle intérieurement ?

A cette double question, la réponse platonicienne n’est pas dou-
teuse. On peut trouver, certes, dans le Banquet, 1’expression d’une
opposition entre deux espéces de I’Amour, I'une basse, vulgaire, I’autre
raffinée, supérieure. Ces deux espéces correspondent a la distinction
des deux Aphrodite (Vénus) qu’on honorait a Athénes: la Vénus
Uranie (ourania : céleste) et la Vénus Pandémos (celle qui est A tout
le monde, la Vénus populaire, « démocratique ») 2. Mais cette distinc-
tion se trouve dans le discours de Pausanias, qui représente le point
de vue de I'anthropologie, des « sciences humaines », c’est-a-dire dans
la partie non philosophique du dialogue; la conception platonicienne
est exposée par Socrate, rapportant les enseignements de Diotime.
Pour comprendre ce qu’est essentiellement 1’Amour, il faut considérer
que ce terme a re¢u dans l'usage courant une restriction abusive. Il
en va du terme amour comme de celui de poéste. Poésie (moinarc)
signifie, en grec, création en général ; mais 1'usage a restreint ce mot a
désigner la création des ouvrages en vers ; de méme, on entend ordi-
nairement par amour la passion qui unit les sexes, alors qu’en vérité
I’Amour est I'aspiration primordiale de I’ame vers un bien absolu et
infini, seul capable de nous contenter. C'est ce bien absolu, le bonheur
souverain, que tous les hommes recherchent ; mais, le plus souvent,
ils se trompent d’adresse. Les uns croient le trouver dans la richesse,
les autres dans la gloire, d’autres dans la sagesse;il en est d’autres qui
le font résider dans la possession d'un étre cher ; c’est ceux-la qu’on
appelle communément amoureux 3. L’amour, au sens usuel, est donc
une détermination particuliére de ’aspiration infinie qui est au cceur
de tout homme ; et ce qui fait I'intérét, pour le philosophe, de la pas-
sion amoureuse, c’est que 1’exaltation de I’amour, en contraste avec

t Voir la dédicace des Fowre Hymnes, que nous désignerons dans les réfé-
rences qui suivent par leur numéro d’ordre : I, II, III, IV.

2 Symposion, 180 d sq.

3 Ibid., 205 a-d.



INTRODUCTION A LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 67

les calculs égoistes de l'avare, de l'ambitieux, voire de la froide
sagesse, laisse transparaitre 1'élan infini qui I'inspire. L’amoureux est
toujours inquiet, insatisfait ; et cette inquiétude est ’occasion d'une
réflexion qui nous découvre 1'objet idéal, infini de I'’Amour, la beauté
céleste dont I'objet aimé ici-bas n’est qu'une image débile, un reflet
périssable. L’amour au sens ordinaire peut étre, suivant Platon, le
point de départ d’une ascension spirituelle par ol le sujet conscient
s'éléve, par degrés, jusqu'a la contemplation du Beau ou du Bien
absolu, qui est le principe de toute valeur. Le Banguet décrit les
étapes de cette ascension spirituelle par laquelle 1'esprit s’éléve de
I'exaltation provoquée par la beauté sensible a l'admiration et &
I'enthousiasme pour la beauté morale, a la générosité inspiratrice de
belles actions, et de la a la contemplation d’une beauté qui n’émeut
ni le ceeur ni les sens, mais qui ravit l'intelligence, 1’harmonie des
figures et des nombres, en quoi consiste I’harmonie secréte de I'Uni-
vers : une harmonie qui ne se voit ni ne s’entend, qui se révéle seule-
ment a l'intelligence mathématique découvrant la structure du Cos-
mos, et dont la contemplation du ciel étoilé ne nous offre qu'une
image affaiblie ; et s’élevant plus haut encore, 1'esprit peut atteindre
jusqu’au principe de cette harmonie, 4 1'unité pure et absolue, ol se
résout toute discordance, et qui correspond a l'acte pur de la pensée
Parvenue a ce point, la pensée humaine coincide, dans une extase
fugitive, avec la Pensée absolue ; I’Ame humaine s’unit a la vie divine
elle-méme ; elle atteint sa fin supréme, sa perfection idéale, en reve-
nant a sa source, en rentrant dans son Principe !.

La théorie platonicienne de I’Amour est donc en liaison étroite
avec la conception platonicienne de 1'dme, et avec la théorie des
Idées. La théorie des Idées est la doctrine centrale, I’expression la
plus célébre du platonisme, mais elle est le plus souvent incomprise.
Elle signifie essentiellement que I'esprit ne saurait connaitre le monde,
s’il était entiérement de ce monde. Non seulement, en effet, la con-
naissance suppose un certain recul a 1’égard de 1’objet, mais elle n’est
possible qu'au moyen de certains concepts qui ne sauraient étre tirés
de 1'expérience sensible. Les impressions sensibles ne s’organisent en
objets de connaissance que si nous établissons entre elles certains
rapports, d’identité et de différence, d’égalité et d’inégalité, de
mesure et de nombre, qui ne peuvent étre donnés par les sens; un
rapport n’est jamais donné, il ne peut étre que pensé. Pour pouvoir
dire que A est égal & B, ou plus petit ou plus grand que B, il faut que
j’aie, avant toute expérience, une idée de 1'égalité et de 1'inégalité,
du plus grand et du plus petit ; ces idées sont dites a priors 2. Mais si

1 Symposion, 210 a - 211 c.
3 PLATON : Phédon, 74 a sq. Cf. notre étude dans les Mélanges Diés, p. 195-198.



68 JOSEPH MOREAU

de telles idées sont requises pour la connaissance objective (mathé-
matique) des choses, a plus forte raison sont-elles indispensables pour
former des jugements de valeur, pour estimer si une conduite est juste
ou injuste, si un ouvrage est beau ou laid. La conduite et les ceuvres
humaines ne peuvent étre qualifiées qu'au nom d’un idéal qui les
dépasse et que la réflexion trouve en elle-méme. Il y a une idée trans-
cendante du beau, du juste, du bien, comme il y a une idée a prior:
de I'égal, du double, du droit et du circulaire 1. Mais d’ol1 viennent a
I'esprit ces idées, qu’il porte en lui-méme, et qu’il n’a pu tirer de
I'expérience sensible ? A cette question, Platon répond le plus souvent
par un mythe : notre &me, avant de venir en ce monde, d’animer notre
corps mortel, a vécu d’une vie indépendante, dans un monde trans-
cendant, que par opposition au monde sensible on peut appeler le
monde intelligible. Ce monde intelligible, Platon le situe parfois, par
exemple dans le Phédre, au dela de la sphére céleste ; il I'appelle alors
le lieu supracéleste. L’ame humaine, avant de venir ici-bas, de des-
cendre en ce monde, a habité le lieu supracéleste ; elle suivait le cor-
tége des Dieux, et dans cette pompe, elle a contemplé les Idées, c’est-a-
dire le Bien en soi, le Beau en soi, le Juste en soi, I'Egal en soi, qui
sont les modeles d’aprés lesquels nous jugeons bonnes, belles, justes,
égales, les choses et les actions d’ici-bas. L'dme, dans sa condition
empirique, dans sa vie terrestre, se ressouvient des modeles idéaux
qu’elle a jadis contemplés, et c’est par 1a qu’elle est capable de juge-
ment, de connaissance, d’activité désintéressée, d’enthousiasme pour
le beau, le bien, les valeurs idéales z.

Entre toutes les Idées que 1’ame a contemplées, il en est une dont
le ressouvenir est plus aisément éveillé par les impressions sensibles,
et qui a ainsi le privilege de nous émouvoir plus fortement : c’est
I'idée du Beau. Si nous sommes épris de la beauté sensible, si nous
éprouvons en sa présence les transports de l'amour, c’est qu’en la
voyant nous nous ressouvenons de la beauté idéale, que nous avons
jadis contemplée 3 ; aussi I’émotion amoureuse peut-elle étre le point
de départ d'une ascension spirituelle, dont le terme serait I'union
mystique. Il apparait ainsi quel est exactement dans I’'amour le réle
de la beauté sensible. Elle n’est pas, & proprement parler, 1'objet de
Pamour ; elle joue seulement le réle d’amorce, pour nous élever
au-deld de la jouissance sensible. L’amour physique tend a la per-
pétuité de l'espece : ce que les amants cherchent a leur insu, ce qui
leur inspire I'oubli d’eux-mémes et le dévouement mutuel, c’est le
désir de se survivre dans leur postérité ; de méme, ceux qui sont
épris de la beauté morale, ceux qu’inspire I’'amour de la gloire, gloire

I PLATON : Itépublique, V, 479 a sq.
2 Ip., Phédre, 247 c - 248 b, 249 cd.
3 Ibid., 250 b sq.



INTRODUCTION A LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 69

militaire ou gloire littéraire, cherchent ainsi & s’immortaliser dans
la mémoire des hommes ; mais la véritable immortalité, & laquelle
I’ame du plus profond d’elle-méme aspire, est celle qui consiste a
s'unir a Dieu, & s’affranchir de la prison sensible et a retourner a son
origine, A sa patrie éternelle 1.

Telle est dans ses grandes lignes la théorie platonicienne de 1’Amour,
qui pendant des siécles a inspiré¢ la poésie. On en a reconnu l'influence
dans la poésie des troubadours, ol s’exprime la conception de I’'amour
courtois. Cependant, il est avéré qu’au moyen age les écrits platoni-
ciens n’étaient point connus en Occident, a 1'exception du Timée, ou
est exposée la cosmologie platonicienne, et qui était connu en partie
par la traduction de Cicéron et le commentaire de Chalcidius, dont
la composition peut remonter au VIIe siécle. Dans le courant du
XIIesiecle, le Phédon et le Ménon furent traduits par Henri Aristippez;
mais le Banquet et le Phédre, qui sont les deux principaux dialogues
sur I’Amour, n’ont pas été connus en Occident avant la traduction des
(Euvres complétes de Platon, par Marsile Ficin, publiée & Florence, en
1484, et dont la quinziéme édition fut donnée & Lyon, en 1567. Quant
au texte grec de Platon, édité pour la premiére fois & Venise, en 1513,
puis a Bale, il ne fut largement divulgué que par I’édition magistrale
d’'Henri Estienne, donnée a Lyon, en 1578. Si donc la conception de
I'amour courtois et la poésie des troubadours portent la marque du
platonisme, son influence n’a pu s’exercer qu’indirectement, 4 travers
la littérature des Arabes, qui auraient eu accés aux sources platoni-
ciennes. Seuls les poétes latins, entre autres Ovide et son A7t d’aimer,
ont pu servir de modele direct a la poésie courtoise. Pétrarque lui-
méme, bien qu'il ait chanté I’'amour sous ses formes les plus raffinées
et qu’il ait été le promoteur de la renaissance platonicienne qui devait
s'accomplir au siécle suivant avec Ficin, ne sait pas assez de grec
pour lire les dialogues de Platon, dont il collectionne cependant les
manuscrits 3. Sa poésie amoureuse se relie A celle des troubadours de
Provence et aux poétes italiens du dolce stil nuovo ; elle est, selon la
formule de P. Laumonier, I’expression de I'amour courtois élevée a
la perfection de I'art antique ; mais elle ne traduit pas I'enthousiasme
mystique de Platon 4.

La poésie de Spenser, au contraire, est postérieure a la révélation
de Platon par Ficin. Celui-ci ne s’est pas borné a traduire en latin
I'ensemble des dialogues de Platon ; il s’est intéressé particuliérement

1 Symposium, 206 e sq. Cf. notre ouvrage : La Construction de I'Idéalisme
platonicien, ch. VL

z Cf. R. KriBansky : The conlinuily of the Platonic tradition, p. 27-28.

3 Cf. R. MARCEL : Marsile Ficin, p. 54, 70-71, et Actes du Congrés G. Budé
1953, P. 297-303.

4 Cf. J. FESTUGIERE : La philosophie de I'amour de Marsile Ficin, p. 19.



70 JOSEPH MOREAU

aux dialogues sur I’Amour et en a écrit des commentaires. Le plus
important est un Commentaire du Banqguet de Platon sur I’ Amour,
traduit par lui-méme en italien, sous le titre de Sopra I’ Amore, puis
a plusieurs reprises en frangais. Ce commentaire, ou Ficin introduit
bien des €léments étrangers au platonisme, empruntés notamment au
néo-platonisme, a Plotin (dont les Ennéades ont été traduites égale-
ment par lui), aux écrits pythagoriciens, hermétiques, voire a la Cabale,
eut un immense succes attesté non seulement par ses traductions,
mais par ses imitations, par la littérature issue de lui. Elle a été étudiée
par le P. Festugiére dans son livre : La philosophie de I'amour de
Marsile Ficin, publié en 1941, mais qui est une réédition d'un mémoire
rédigé en 1919. Dans cette littérature, on peut distinguer deux direc-
tions, I'une savante, I’autre mondaine. La premiére est représentée par
Jean Pic de la Mirandole, dans son Commentaire sur une chanson
d’amour de [érome Benivieni, paru a Bologne en 1496, traduit en
francais en 1588, et par Léon I’'Hébreu, de son vrai nom Judah Leo
Abarbanel, un Juif de Lisbonne, venu en Italie, auteur des Dialoghi
d’Amore, publiés & Rome en 1535 ; deux traductions francaises en
furent données en 1551 ; I'une d’elles a été, ainsi que 1'ouvrage ori-
ginal, plusieurs fois rééditée. Ce qui caractérise ces écrits, c’est qu’ils
retiennent surtout la conception platonicienne de 1’Amour comme
ascension spirituelle, comme élévation a 'union mystique. La litté-
rature mondaine n’écarte pas certes ce théme de l’ascension ; elle
en décrit méme soigneusement les degrés, qu’elle s’applique a dis-
tinguer ; c’est ainsi qu’elle se complait & opposer a I’amour vulgaire et
sensuel un amour spiritualisé, relativement chaste, soumis a des con-
venances et a des régles, un amour extra-conjugal, compatible avec
I’honneur des maris, et ol les amants peuvent trouver, en compensa-
tion d’une réserve consentie, un ravissement des 4mes. Il s’agit en
somme d’une restauration de ’amour courtois, qui se trouve exposée
dans le livre de Pierre Bembo, Glz Asolani (Venise, 1505 ; traduit en
francais : Les Azolains, 1545) composé de trois discours, prononcés
par trois jeunes seigneurs, en présence de trois dames, dans le chateau
d’Azolo, & la cour de Chypre, et dans la quatriéme partie de ce manuel
du savoir-vivre qu'est le Livre du Courtisan (Il Cortegiano) de Bal-
thasar Castiglione, paru a Venise en 1528, qui eut d’innombrables
éditions, fut traduit plusieurs fois en frangais, et traduit méme en
anglais par Sir Thomas Hoby sous le titre : The Book of the Courtier
(1561) 1.

Or, ce qui est remarquable dans les deux premiers Hymnes de
Spenser, c’est que si I'on y reconnait des échos des dialogues plato-
niciens, notamment du Banquet et du Phédre, on n’y trouve pas

t Ibid., ch. III, p. 40-58.



INTRODUCTION A LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 71

cependant la conception de I’Amour comme ascension vers la con-
templation mystique ; et si I'on considére ensuite les deux derniers
Hymmes, consacrés a I’Amour céleste et a la Beauté céleste, on y peut
découvrir un platonisme théologique, une vision du monde transcen-
dant inspirée du christianisme et s’exprimant en langage platonicien,
mais sans rien emprunter aux dialogues sur I’Amour — un plato-
nisme dont on pourrait trouver 1’équivalent dans la pensée médiévale,
antérieurement a la révélation de Platon par Ficin, et qui évoque cer-
tains aspects de la Divine Comédie *.

% * *

L’'Hymne en U'honneur de I’Amour célébre d’abord la puissance
universelle de I’Amour 2 (ce qui n’est pas un théme spécifiquement
platonicien) et fait une allusion (d’ailleurs confuse) a sa généalogie 3,
rapportée dans une allégorie du Banguet : Amour a ¢té congu aux
fétes de la naissance d’Aphrodite, dans l'union d’une mendiante,
Pénia, avec un invité au festin des dieux, Poros, enivré de nectars+.
Mais le poéte ne dégage pas la signification de cette allégorie, si lar-
gement développée par les néo-platoniciens s : Pénia (Pauvreté), c’est
I'indigence de I'’Ame humaine, avide d’absolu, et Poros (Profit), c’est
I'esprit de ressource, qui s’efforce de sortir de cette indigence et de
capter l'infini qui lui manque. Le poéte évoque ensuite la fonction
cosmique de ’Amour ; c’est lui qui a tiré le monde du chaos: ses
éléments épars, terre, air, eau et feu, séparés par la Haine, ont été
réunis par I’Amour 6. Telle était la cosmogonie d’Empédocle, dont
on peut trouver un écho dans le discours du meédecin Eryximaque,
dans le Banquet 7. Le poete loue enfin le role de I’Amour dans la propa-
gation des espéces vivantes, non sans faire allusion a 1’appétit d’im-
mortalité qui, selon Platon, s’y exprime 8, ni sans évoquer l’origine
céleste de la Beauté 9. Car la Beauté (c’est ce que souligne particulié-

1 Cf. R. ELLrODT, 0p. laud., ch. VII-X,.

2 Fowre Hymnes, 1, vers 43-49.

3 Ibid., v. 52-53:
When thy great mother Venus first thee bare,
Begot of Plenty and of Penurie...

Symposium, 203 b-c.

Voir, entre autres, PLoTIN : Ennéades, 111 5, 2 et 7-9.

Fowre Hymnes, 1, 57-98.

Symposium, 186 d-e sq.

Fowre Hymnes, 1, 99-105 :

[--HES B - SV

But man that breathes a more immortall mynd,
Not for lusts sake, but for eternitie,
Seeks to enlarge his lasting progenie.
9 Ibid., 1, 112:
That same is Beautie, borne of heavenly race.



72 JOSEPH MOREAU

rement le second Hymne) ne réside pas dans les apparences sensibles.
Si la beauté consistait seulement dans la proportion des formes ou
I’harmonie des couleurs, elle n’exciterait pas en nous de tels trans-
ports 1 ; mais la Beauté est d’essence céleste. Elle se manifeste en
premier lieu dans le rayonnement de I’ame ; et quand 1’dAme descend
ici-bas, quand elle vient habiter et animer un corps mortel, elle le
fagonne a son image, lui communique, autant que la matiére le per-
met, un rayon de sa beauté 2. Cette description de la descente de
I’ame, transmise sans doute par Ficin, provient de Plotin, paraphra-
sant Platon 3. Il est & remarquer aussi que, dans les Hymmnes de
Spenser, la Beauté n’est pas considérée proprement comme une Idée ;
la transcendance du Beau se traduit par le symbolisme de la lumiére.
La Beauté est une lumiére divine, émanée du monde céleste, et dont
les beautés d’ici-bas nous offrent un reflet 4. C’est en vertu d’une telle
origine que la beauté souléve en nous tant d’ardeur et de passion s ;
c’est pour cela que les amants acceptent d’endurer de telles épreuves,
sont capables d’accomplir tant d’actions généreuses, pour conquérir
la faveur de leurs belles 6. FFaveur ou faveurs, qui ne sont point tou-
jours platoniques, si I’on regarde le premier Hymne : 'amour comblé
repose au sein des plaisirs, exempt de honte coupable (devoyd of
guilty shame) 7. 11 ne s’agit pas ici de 'amour courtois, d'un jeu sca-
breux, au bord de I’adultére, dont il se défend par une subtile casuis-
tique, mais d'un amour charnel qui, sanctifié par le mariage, est
celui que chante le poéte dans son Epithalame3. Le second Hymne
cependant décrit I'amour comme ’harmonie de deux dmes, prédes-
tinées 1'une a l'autre par une douce sympathie, un accord astrolo-
gique 9, et capable de découvrir 'une en I'autre des merveilles cachées

1 Fowre Hymnes, 11, 64-77.
2 Ibid., 1II, 106-133.
3 Le 8¢ traité de la IVe Ennéade a pour titre : « De la descente de I’Ame
dans le corps ».
4 Fowre Hymnes, 1, 113-116:
For sure of all that in this mortall frame
Contained is, nought more divine doth seeme,
Or that resembleth more th’ immortall flame
Of heavenly light, than Beauties glorious beam.
$ Ibid., I, 117-119. Suit la description de ces transports, inspirée du Phédre,
251 @ sq.
6 Ibid., I, 218-244. Cf. Symposion, 179 b-e, 208 c-d.
7 Ibid., 1, 273-293.
8 Cf. R. ELLRODT, op. laud., p. 141-142. L' Epithalame a été traduit en
vers frangais par E. LeEGouls, dans son livre sur Edmond Spenser.
9 Fowre Hymmnes, 11, 197 sq.:
For love is a celestiall harmonie
Of likely hearts composd of starres concent,
Which joine together in sweete sympathie...



INTRODUCTION A LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 73

aux communs regards *: théorie qui vient sans doute de Ficin, mais
dont le lien avec le platonisme n’est pas trés étroit.
* * *

En abordant les deux derniers Hymmnes, nous entrons dans un
monde tout différent, qui n’est plus celui de I'amour profane, mais
celui de la théologie. Sans doute ce monde revét-il encore des aspects
platoniciens et néo-platoniciens, mais la pensée qui inspire le poéte
est essentiellement chrétienne. Cette expression platonicienne de la
pensée chrétienne n’a rien de surprenant. Dés que la prédication
chrétienne est sortie de Palestine et s’est répandue en dehors des
milieux juifs, dés qu’elle s’est adressée au monde gréco-romain, elle
a emprunté la langue de la philosophie grecque 2. Saint Paul est venu
a Atheénes et, s’adressant & 1’Aréopage, il se référe a la philosophie
stoicienne et cite le poete Aratus 3. Le prologue de I’Evangile johan-
nique identifie le Christ avec le Logos de la philosophie, avec la
Raison divine qui éclaire tout homme en venant en ce monde:
Jésus est le Verbe incarné 4. Cette doctrine du Logos, traditionnelle
dans la philosophie grecque, puisque son origine remonte a Héraclite
et qu’elle se développe dans la philosophie stoicienne, tenait une
place de premier rang dans la pensée de Philon, un Juif d’Alexandrie,
contemporain du Christ, et qui interprétait la Bible a la lumiére de
Platon ; il s’est appliqué le premier & montrer la concordance entre
le récit de la Création dans la Genése et celui de la fabrication du
monde dans le Timée. Son opuscule De opificio mundi met en paralléle
Moise et Platon. Son exemple fut suivi par les docteurs chrétiens,
notamment par saint Augustin, qui, ramené a la foi chrétienne par la
lecture des philosophes platoniciens s, interpréte dans leur langage
non seulement la création du monde visible, mais la génération du
Verbe au sein de la Trinité. On désigne sous le nom de néo-platonisme,

1 Fowre Hymnes, 11, 232 sq., 246-247:

In which how many wonders doe they reede
To their conceipt, that others never see !

z Cf. W. JAEGER : Paideia Christi, in Humanistische Reden und Vortrige,
2¢ éd., p. 250sq.

3 Actes des Apébtres, XVII, 28.

4 Cf. J. H. WasziNK : Der Platonismus und die altchristliche Gedanken-
welt, in Recherches sur la trvadition platonicienne (Entretiens sur I’Antiquité
classique, t. III), p. 141-142.

5 Admettre, sur le témoignage des Confessions (livre VII) et des Dialogues,
le réle déterminant du platonisme dans la conversion de saint Augustin, n’est
pas souscrire a la theése selon laquelle, a la veille de son baptéme, il n’était
encore que platonicien. En revanche, ceux qui assurent qu'il était converti
avant sa lecture des « livres platoniciens », tirent de la phrase finale du livre V
des Confessions plus qu’elle ne dit effectivement.



74 JOSEPH MOREAU

au sens strict, la philosophie issue de Plotin qui, venu d’Alexandrie a
Rome, au III¢ siécle de notre ére, retrouva I'unité d’inspiration de la
philosophie hellénique, subordonna le vitalisme stoicien au conceptua-
lisme d’Aristote, éclairé par I'idéalisme de Platon 1. Plotin imprima a
la philosophie platonicienne un caractére systématique, par ou elle
devenait particuliérement propre a ’expression d'une théologie. Entre
la philosophie néo-platonicienne et la pensée chrétienne, il y eut tou-
jours des rapports étroits en dépit d’oppositions parfois trés vives 2 ;
mais 'accord réalisé entre elles par saint Augustin s’imposa a 1'Eglise
d’Occident. Saint Augustin, le dernier venu des docteurs chrétiens de
I’Antiquité, de ceux qu’on a appelés les Péres de I'Eglise (puisqu’aprés
lui I'’empire d’Occident succomba sous la ruée des Barbares), transmit
au moyen ige latin 1'héritage du platonisme. A travers lui, malgré la
disparition presque totale des dialogues platoniciens, 'influence pla-
tonicienne régna sur la pensée spéculative en Occident jusqu’au
XIIIe siécle, époque ou I'aristotélisme, requ des Arabes, fut intégré a
la pensée chrétienne dans la synthése magistrale de saint Thomas
d’Aquin.

Il y avait cependant dans l’aristotélisme deux points difficilement
assimilables par la foi chrétienne. Aristote professait I'éternité du
monde, alors que 1’Ecriture assure qu’il fut créé, au commencement,
par Dieu ; d’autre part, il admettait entre le corps et 1'ame une soli-
darité telle qu’elle rend difficilement concevable la survivance de
I’ame. Ces théses de Il'aristotélisme rencontraient une particuliére
faveur auprés des libres penseurs de 1’Université de Padoue ; et c’est
en réaction contre ces tendances de l'aristotélisme que Pétrarque
préconise, au milieu du XIVe siécle, un retour au platonisme 3. C'est
pour répondre au veeu de Pétrarque que Marsile Ficin entreprit, au
siécle suivant, son ceuvre d’érudition platonicienne ; il voulait ramener
les esprits a la foi chrétienne au moyen de la philosophie platoni-
cienne. Philosophica ingenia, écrit-il & Pic de la Mirandole, ad Chris-
tum perveniunt per Platonem 4. C'est effectivement I'itinéraire qu’avait
suivi saint Augustin. C’est dans ce dessein apologétique que Ficin
composa notamment sa Theologia platonica, publiée en 1482. Mais,

t Cf. notre étude : L'idée d’Univers dans la pensée antique (Biblioteca de
Giornale di Metafisica, 10).

2 Ammonius Saccas, le maitre de Plotin, auwrait été chrétien; Origéne,
I'apologiste, était peut-étre I'ancien éléeve d’Ammonius, le condisciple de Plotin.
D’autre part, on connait I'opposition acharnée de Porphyre au christianisme,
et la résistance tragique d’Hypatie a I'évéque Cyrille, d’Alexandrie. Un éleéve
enthousiaste d’Hypatie, le philosophe alexandrin Synésius, se convertit néan-
moins au christianisme et devint lui-méme évéque.

3 R. MARCEL : Marsile Ficin, p. 62-82.

4 Cf. J. FESTUGUIERE, op. cit., p. 22.



INTRODUCTION A LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 75

tandis que les théories de Platon sur I’Amour étaient inconnues au
moyen age, un platonisme théologique était enveloppé déja dans la
tradition médiévale.

Le platonisme médiéval a pour centre l'interprétation du Timée.
Ce que cet écrit de Platon offrait aux hommes du moyen 4ge, ce
n’était pas seulement une cosmogonie, une théorie de 1'origine du
monde différente du récit de la Genése, méme si elle pouvait se con-
cilier avec lui ; c’était aussi une cosmologie, une image de 1'Univers,
un systéme du monde qui, esquissé par Platon, avait été recueilli par
Aristote, ¢laboré progressivement par les astronomes de I’Antiquité,
et finalement transmis, sous une forme définitive, dans 1’Almageste de
I'astronome alexandrin Ptolémée (IIe siécle aprés J.-C.). D’aprés ce
systeme, 1'Univers a pour enveloppe une vaste sphére, sur laquelle
sont fixées les étoiles, et qui accomplit en un jour une révolution
autour de la Terre, immobile en son centre. La Terre, a I'exception de
ses parties émergées, est recouverte par les eaux ; la sphére terrestre,
ou plus exactement le « globe terraqué », est enveloppée par I'air ou
atmosphére, entourée encore par le feu ; et au-dela de cette enveloppe
ignée s’étend l'espace sidéral, limité par la sphére des étoiles. Cet
espace est divisé par sept sphéres concentriques, constituées d’éther,
et dont chacune porte une planéte. Les sphéres célestes ne sont pas
des créations de la fantaisie, mais des produits de l'imagination
scientifique : elles sont la concrétisation d’hypothéses astronomiques
destinées a expliquer le mouvement des planétes ; hypothéses aban-
données par l'astronomie moderne, dans le systéme héliocentrique,
mais qui ont joué leur réle dans le développement de la science astro-
nomique. Le récit cosmogonique du Timeée veut expliquer la construc-
tion du systéme de 1’Univers. Ce systéme est considéré comme un
ouvrage, accompli par un Ouvrier, un artisan divin, le Démiurge, qui,
comme tout artisan, disposait d’une matiére, mais désordonnée et
chaotique, et qu’il a amenée a l'organisation et a I'ordre en y intro-
duisant des mesures, en réalisant un plan congu par I'Intelligence 1.
Le Démiurge platonicien n’est pas un créateur, mais un architecte ;
il n'a pas produit, tiré du néant, la matiére de 1'Univers, mais
dans une matiere donnée, il a introduit un Ordre, une organisation
idéale et parfaite, expression d'une souveraine Intelligence, et
qui peut étre considéré comme le modéle ou archétype de 1'Uni-
vers, 1'Idée intelligible dont le monde visible est 1'image, la réalisa-
tion sensible.

Ce divin et merveilleux modéle était évoqué au début du deuxiéme
Hymne de Spenser et identifié a la Beauté parfaite, dont toute chose

1 Timée, 30 a.



76 JOSEPH MOREAU

belle ici-bas n’est qu’une participation . A vrai dire, ce modeéle est le
monde intelligible ; c’est 1'Ildée de 1'Univers, 1'Ildée qui comprend
toutes les autres Idées, comme 1’Univers visible renferme toutes les
espéces sensibles z ; la Beauté parfaite, le Beau absolu et idéal, c’est
I'Idée du Beau. Or, celle-ci ne se confond pas avec I'Idée de 1'Univers ;
elle n’est pas le systéme de toutes les Idées, I'organisation idéale et
I’harmonie du monde ; elle est le principe de toute organisation et
de toute harmonie. Mais nous avons vu aussi que le monde intelligible
est bient6t imaginé par le poéte comme un monde de lumiére ; il
s’'identifie avec le lieu supracéleste du Phedre, habité par les ames
avant la naissance, et ol elles ont contemplé 1'ordre cosmique et les
divines Idées. Dans l'imagination poétique, le monde intelligible est
pour ainsi dire localisé ; il se situe au-dela de la sphére des étoiles,

Par dela les confins des sphéres étoilées 3.

C’est ainsi que Dante, dans son Paradis, admet au dela de la sphére
des étoiles (la huitiéme) une sphére dépourvue d’astres, qu’il appelle
le Premier Mobile, et au dela encore une dixiéme sphére, immobile
celle-1a, qu’il appelle I'Empyrée, ou résident Dieu, les Anges, les Elus,
et dont il obtiendra, conduit par Béatrice, la vision extatique au
terme de son ascension 4. Mais dans les Hymnes de Spenser, 'Empy-
rée est constitué de sphéres multiples, au nombre de neuf. Dans
I'Univers dantesque, & chacune des sphéres mobiles préside 1'un des
cheeurs de la hiérarchie angélique ; chez Spenser, les neuf sphéres
angéliques s’ajoutent aux sphéres sidérales; au deld des cieux visibles,
de I'Univers sidéral, elles forment un autre univers, d’autres Cieux,
plus purs, plus lumineux, immobiles et infinis, habités par les Puis-
sances célestes en adoration devant la Majesté divine s. Ces cieux
transcendants ne sont pas une invention du poéte. Saint Augustin,
commentant le premier verset de la Genese, distingue du ciel visible
ou firmament, créé le deuxiéme jour, le Ciel que Dieu créa au com-
mencement, ainsi que la Terre. Le Ciel et la Terre désignés au premier

-t

Fowre Hymmnes, 11, 32 :

A goodly paterne...
Ibid., 36, 40, 43-44:

That wondrous paterne...

Is perfect Beautie, which all men adore ;
Thereof as every earthly thing partakes
Or more or lesse. ..

Timée, 30 c-d.

BAUDELAIRE : Les Fleurs du Mal, 111. Elévation (1857).

DANTE : Paradis, XXVII, 9g9-120 ; XXX, 38sq.
Fowre Hymnes, IV, 64-105.

LA



INTRODUCTION A LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 79

verset ne sont pas, selon lui, ceux de la cosmographie ; ils sont anté-
rieurs & la production de I'Univers organisé et correspondent a peu
pres, la Terre a la matiére, le Ciel au monde intelligible du Timée 1.
Par cette ceuvre du premier jour est réservé le role du Créateur, qui
pourra procéder ensuite comme un démiurge organisateur. Mais le
statut du monde intelligible doit étre accommodé aux exigences de
la foi chrétienne. Le monde intelligible du Timée se présentait comme
un modele extérieur au Démiurge, qui le contemple (ce que saint
Augustin estimait sacrilége) 2 ; chez les néo-platoniciens, le monde
intelligible est contenu dans I'Intelligence ; il est I’objet de 1'Intelli-
gence supréme se pensant elle-méme ; et en vertu de cette identifica-
tion de 1'Intelligible avec 1’'Intelligence, chacune des Idées comprises
dans le monde intelligible est en méme temps une Intelligence : le
monde intelligible est devenu une hiérarchie d’esprits 3. Supposons
maintenant qu’il soit localisé dans le lieu supracéleste, comme il I’était
déja dans le Phédre de Platon, le monde intelligible devient alors
aisément assimilable a la hiérarchie angélique peuplant le Ciel du Ciel,
voué¢ au Seigneur, selon les Psaumes, tandis que la Terre, I'Univers
visible, est livré aux enfants des hommes 4. Ainsi les Cieux transcen-
dants du poete correspondent au Ciel du Ciel, a ce Ciel créé au com-
mencement, le premier jour, suivant I'exégése de saint Augustin, et
qui est I’équivalent du monde intelligible, transfiguré spirituellement
dans le néo-platonisme, et devenu chez les platoniciens de la Renais-
sance l'angelica mente, 1'intelligence angélique 5, considérée dans la
hiérarchie ou elle s’exprime.

Entre la hiérarchie angélique et le monde intelligible transfiguré
du néo-platonisme il faut souligner toutefois une différence radicale,
qui répond a une exigence fondamentale de la théologie chrétienne.
Dans le néo-platonisme, le monde intelligible, compris dans I'Intelli-
gence supréme et s’identifiant avec elle, n’est pas cependant 1’Absolu,
le Premier principe ; il en est seulement le logos, 'expression premiére,
la premiére réalité dérivée, mais seconde par rapport a lui : autrement

1 Saint AuUGUSTIN : Confessions, X1I 2, 2-13, 16; voir notamment 8, 8
et 12, 15-13, 17.

z Timée, 28 a, 29 a ; cf. saint AUGUSTIN : De diversis quaestionibus, 46, 2 :
Non enim extra se quidquam positum intuebatur, ut secundum id constitueret
quod constituebat; nam hoc opinari sacrilegum est.

3 Cf. notre étude, déja citée: L’idée d’'Univers dans la pensée antique,
p. 30-35.

4 Psaume 113, 16, cité par saint AUGUSTIN : Confessions, XII 2, 2. Ci.
J. PEpin : Recherches sur le sens et les origines de l'expression caelum caeli
dans le livre XII des Comnfessions de saint Augustin, in Archivum Latinitatis
Medvi Aevi (Bulletin du Cange), XXIII, 3 (1953), p. 185-274.

5 M. Frcin: Theologia platonica, 1 1: Super animam rationalem extare
mentem angelicam, non individuam modo, sed etiam immutabilem. — Cette
conception se retrouve notamment chez Pic de la Mirandole.



78 JOSEPH MOREAU

dit, la deuxiéme hypostase. Néanmoins, il procéde immédiatement de
I’'Un, du principe supréme et absolu, qui est transcendant a 1'Intelli-
gence et a l'Intelligible :. Dans le platonisme chrétien, au contraire,
le ciel transcendant, 'angelica mente, qui correspond au monde intel-
ligible, n’est pas la premiére émanation de la substance divine ; il est
au premier rang de la Création, mais il est une créature, tirée du néant
par la puissance divine 2. Aussi doit-il étre radicalement distingué du
Logos, du Verbe divin, seconde personne de la Sainte Trinité, qui
procéde du Pére et lui est coéternel, étant comme lui incréé : genitum
non factum 3.

Aussi, lorsque Spenser, dans ses deux derniers Hymmes, nous
dévoile les splendeurs du Ciel et les mystéres de la Divinité, com-
mence-t-il par évoquer la génération éternelle du Verbe ; 1l remonte
au-dela de la création de I'Univers et de 1'origine du Temps, mesuré
par les révolutions du Ciel, jusqu’a 1'éternité 4. On se représente ordi-
nairement 1’éternité comme une durée infinie, sans commencement
ni fin ; mais c’est 14 une vue de I'imagination, incapable de s’affranchir
de la représentation du temps. Pour concevoir vraiment I’éternité,
il faut réfléchir & ce qui manque a la durée, a l'existence dans le
temps. Notre existence est assujettie au temps, c’est-a-dire qu’elle ne
nous est pas donnée tout entiére, d'un seul coup (fota simul) ; nous
ne nous possédons jamais pleinement ; nous sommes toujours en
attente, en projet ; notre vie mortelle n’est achevée, parfaite, que
lorsqu’elle est terminée, que nous ne sommes plus. L’éternité, au con-
traire, c’est 'existence pleine, celle d'un étre qui est tout entier dans
I'instant, mais un instant qui ne passe pas, un présent qui demeure :
non temporis sine fine successio, sed nunc stans s. L’éternité véritable
est difficile & concevoir ; non pas qu’elle soit obscure en elle-méme,
mais précisément parce que nous ne sommes pas 1'étre éternel.

1 Cf. en particulier PLoTIN : Ennéades, V 1, 6, l. 39-49. Voir aussi notre
étude : L’'idée d’Univers... p. 35 Q.

2 C'est ce que souligne vigoureusement saint AuGUSTIN : Confessions,
XII 7, 7: Fecisti enim caelum et terram non de te : nam esset aequale uni-
genito tuo ac per hoc et tibi...: et ideo de nihilo fecisti caelum et terram...
duo quaedam, unum prope te (le monde intelligible, le ciel du ciel), alterum
prope nihil (la mati¢re). — Chez les platoniciens italiens de la Renaissance,
I'angelica mente est appelée « prima prole », expression qui serait équivoque si
elle n’était corrigée aussitdt : «cioé prima creatura di Dio» (R. ELLRODT, 0p.
laud., p. 156, n. 2I1).

3 C'est ce que précise encore saint AUGUSTIN (1bid.) : au Verbe divin,
en qui la création a son principe (cf. ci-dessous, p. 82, n. 1-2), et qui est par
la-méme incréé, coéternel a Dieu et tiré de sa substance, il oppose la créature,
tirée du néant: in principio, quod est de te, in sapientia tua, quae nata est
de substantia tua, fecisti aliquid et de nihilo.

4 Fowre Hymnes, 111, 22-28.

5 Cette formule, due & HoBBEs: Leviathan, 46, résume une opposition
magnifiquement développée par saint AucuUsTIN : Confessions, XI 13, 16.



INTRODUCTION A LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 79

Dans I’éternité, rien ne change, et pourtant l'existence éternelle
n’est point I'immobilité de la mort. Dans 1'étre éternel, il y a de toute
éternité une activité, un pouvoir qui, avant d’avoir produit et de
mouvoir le monde, s’exergait en soi-méme, dans I’amour 1. L’Eternel
s’aime lui-méme, car il est par lui-méme aimable ; en effet, il est beau :

It lov’d it selfe, because it self was faire ;
(For fair is lov'd ;) 2

L’amour est ainsi l’action primordiale et éternelle de Dieu. Mais
en Dieu, tout est Dieu ; son action ne se relie pas a lui comme un effet,
dépendant mais distinct de sa cause ; elle 'exprime tout entier dans
sa substance ; elle est une réalité divine comme lui, une seconde per-
sonne ou hypostase en lui. Ainsi est engendré de toute éternité le
Verbe de Dieu, Fils du Pére et égal a lui; il est I’Amour dont Dieu
s’aime lui-méme ; et de I’amour réciproque du Pére et du Fils procéde
I’Esprit 3.

Apres la procession des personnes divines, le troisiéme Hymmne
évoque la Création, qui est elle-méme une ceuvre d’amour+4. Ici
encore, les formules du platonisme et du néo-platonisme se prétent
a l'expression du mystére chrétien. Dieu, avait dit Platon dans le
Timée, est exempt d’envie ; aussi a-t-il voulu que toutes choses, autant
que possible, fussent semblables a luis. Il a voulu la Création, pour
que les créatures participent a la perfection de son étre. Plotin,
reprenant la méme idée, exclut toutefois du Premier principe, qui se
suffit & lui-méme, la tendance volontaire ; mais il lui préte une pléni-
tude, une surabondance, une fécondité, une générosité, qui n’est pas
sans ressemblance avec l'amour divin, qui engendre la créature 6.
Spenser rappelle d’abord la création des anges7; puis, aprés leur
révolte et leur chute, 1l montre 1’amour divin se remettant a ’ceuvre
dans la création de 'homme 8, et aprés la faute de I’homme, ce
miracle de I’Amour divin : Dieu le Fils, revétant la nature humaine
pour réparer la faute commise par 'homme. Et c’est tout le drame

1 Fowre Hymnes, 111, 27-28 :
That High Eternall Powre, which now doth move
In all these things, mov’d in it selfe by love.

Ibid., 111, 29-30.

Ibid., 111, 30-42.

Ibid., 111, 50-53:
Yet being pregnant still with powrefull grace,
And full of fruitfull Love, that loves to get
Things like himselfe, .

Timée, 29 e.

Ennédades, V 2, 1, I. 7-9; 4, 1, l. 26-36.

Fowre Hymmnes, 111, 50-56 sq.

Itid., 111, 99 sq.

»

oW

W~ W



8o JOSEPH MOREAU

chrétien qui est retracé, de I'Incarnation a la Crucifixion, témoignage
de I'amour de Dieu pour nous, auquel doit répondre notre reconnais-
sance et notre amour 1.

I1 est évident que I’Amour célébré dans cet Hymne n’est pas I'Erds
platonicien, I'aspiration de la créature indigente vers le bien absolu
et infini ; c’est la surabondance de I’Amour divin, qui se penche vers
la créature ; et I'amour qui nous est réclamé en retour exige d’abord
de nous un renoncement, une soumission, tout opposés, en apparence,
aux appétits de notre nature 2. Cependant, il nous est promis que
tous nos désirs terrestres s’éteindront dans le ravissement de la gloire
divine, se découvrant a notre ame convertie 3. C’est cette gloire,
évoquée au terme du troisiéme Hymmne, que veut illustrer le qua-
trieme. L’ Hymne de I’ Amour céleste est une histoire de la création et
du salut ; 'Hymne de la Beauté céleste est comme une cosmographie,
une description du monde visible et invisible, couronnée par une
vision de la Majesté divine. Le poéte souligne cependant que cette
splendeur ne peut se décrire 4, que la vision méme nous en est inter-
dite. Plus haut que le Ciel du ciel, que les sphéres auxquelles président
les Anges, réside la Divinité. Notre ceil ne saurait voir sa face 5 ; mais
prosternés a ses pieds, nous pouvons reconnaitre son tréne, bati sur
I'éternité 6, son sceptre, qui est la régle de la Justice?, son siége, qui
est la Vérité 8, d’ou rayonne la lumiére dans laquelle sont visibles
toutes nos actions et toutes nos pensées 9. A ses pieds, comme a ceux
de Jupiter, se trouvent le tonnerre et 1'éclair, instruments de sa

1 Fowre Hymnes, 111, 126-266.

2 Ibid., 111, 262-264.

3 Ibid., 111, 274-287.

4 Ibid., 1V, 104-105:

How then can mortall tongue hope to expresse
The image of such endlesse perfectnesse.
5 Ibid., 1V, 144-145:
Ne dare looke up with corruptible eye
On the dred face of that Great Deity.

Dans notre condition mortelle, nous n’apercevons Dieu que per speculum
in aenigmatfe. Cette expression de saint PaurL, I Cor. 13, 12, est évoquée ici
aux vers 1I15-117:

As in a looking-glasse, through which He may
Be seen of all His creatures vile and base,
That are unable else to see His face.

6 Ibid., IV, 152 : His throne is built upon Eternity.

7 Ibid., 1V, 155: His scepter is the rod of Righteousness.

8 Ibid., 1V, 159 : His seate is Truth, ...

9 Ibid., 1V, 172-173:

Through which to God all mortall actions here,
And even the thoughts of men, do plaine appear.



INTRODUCTION A LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 81

colére 1, et assise en son sein, on peut voir la Sagesse 2, richement
vétue, ornée de bijoux, régissant de son sceptre tout 1'Univers 3.
Nulle langue humaine ne saurait dépeindre sa beauté 4 ; mais celui qui
la contemple est rempli d’'une béatitude qui lui fait oublier tous les
biens de ce monde s.

Quelle est donc cette Sagesse, objet supréme de la contemplation
(puisque la face de Dieu est invisible), que le poéte décrit allégorique-
ment, et dont le régne s’étend sur tout I’Univers ? 6 La Sagesse de
Dieu est célébrée dans plusieurs livres de I’Ancien Testament, appelés
« livres sapientiaux » et attribués au roi Salomon, mais dont 1'un, le
Livre de la Sagesse, parait étre ’ceuvre d'un Juif hellénisé, un peu
antérieur a Philon 7 ; mais ces sources scripturaires ne suffiraient pas a
expliquer le réle dévolu a la Sagesse dans I’Hymne du poéte, si elle
n’eit déja été représentée de cette maniére dans la tradition litté-
raire et iconographique 8. Il se trouve notamment que Léon 1’'Hébreu,
dans ses Dialogues d’Amour, avait assimilé la Sagesse biblique avec
le monde intelligible contenu dans I'Intelligence supréme des néo-
platoniciens ; et i1l avait rappelé que, suivant une antique interpréta-
tion de la Genése, Dieu avait créé le Ciel et la Terre avec sagesse (con
sapientia). Léon I'Hébreu, qui a été rangé parmi les successeurs de
Ficin, serait-il la source de Spenser ? 9 Cette hypothése, plausible, ne
nous parait pas nécessaire, car l'antique interprétation, dite chal-
daique, invoquée par Léon 1’'Hébreu o, avait été soutenue par saint
Augustin. Quand nous lisons : In principio Deus fecit caelum et terram,

1 Fowre Hymnes, 1V, 180-182.
Ibid., 1V, 183-184 sq.:
There in His bosom Sapience doth sit,
The soveraine dearling of the Deity, ...
Ibid., 1V, 192-196.
Ibid., 1V, 204 :
The fairnesse of her face no tongue can tell.
(Mais cette face n'est pas invisible, comme celle de Dieu.)

5 Ibid., IV, 242-244:

For in the view of her celestial face
All joy, all blisse, all happinesse, have place.

6 Ibid., IV, 197-198 sq. :

Both heaven and earth obey unto her will,
And all the creatures which they both contain .

7 Cf. Fr. FELDMANN : Das Buch der Weisheit, Bonn, 1926.

8 Cf. M. T. D’ALVERNY : Quelques aspects du symbolisme de la « Sapientia »
chez les humanistes, in Umanesimo e Esoterismo (Atti del V Convegno inter-
nazionale di Studi umanistici), p. 321-333.

9 Cf. R. ELLrODT, o0p. laud., ch. XI, p. 186-191.

10 Cf. le texte des Dialoghi d’Amore cité par ELLrRODT, p. 187 : Le prime
parole che Moise scrisse, furono : in principio, cred Dio il cielo e la terra; e
I'antica interpretatione Caldea disse, dovo noi diciamo in principio : con sapientia
cved Dio il cielo e la terva...

»n

- W



82 JOSEPH MOREAU

Pexpression in principio doit s’entendre, dit-il, in sapientia 1. 11 ne
s’agit pas, en effet, d’'un commencement dans le temps; le temps ne
commence qu’avec la création. Le principe de la création, c’est la
raison éternelle en vertu de laquelle Dieu a créé ; cette raison éter-
nelle, c’est son Verbe 2, par qui, c’est-a-dire par la médiation de qui,
toutes choses ont été faites : per quem ommnia facta sunt ; et la Sagesse
de Dieu est un autre nom de son Verbe. Saint Paul I'identifie expres-
sément avec le Christ 3. On comprend que la Sagesse ainsi entendue
repose dans le sein du Pére, que son reégne soit universel (puisqu’en
elle sont contenues toutes les raisons de la création), et qu’elle soit
la souveraine Beauté. Faut-il l'identifier au monde intelligible du
platonisme, comme le faisait Léon 1'Hébreu ? 4 Elle serait du moins,
en ce cas, le monde intelligible considéré dans son essence idéale,
et non pas représenté a l'imagination, localisé dans un espace supra-
céleste, ni assimilé a 1'Intelligence angelique remplissant le Ciel du
ciel ; les Idées pures, les raisons éternelles de la Création, ne sont en
aucun espace, mais dans 1'Intelligence divine, dans le Verbe ou la
Sagesse. Toutefois, si I’'on admet que le monde intelligible est compris
dans le Verbe, il faut préciser qu’il n’en épuise pas la substance. Le
Verbe, par qui toutes choses ont été faites, ne se résume pas dans cette
fonction, ne se réduit pas aux raisons éternelles de la création ; il
exprime 'infinité divine elle-méme. Le monde intelligible est compris
dans le Verbe, mais il ne 1'égale pas s.

Cependant, c’est en tant qu’elle comprend les raisons éternelles
des choses créées, et dans cette mesure seulement, que la Sagesse ou
le Verbe est pour nous objet de contemplation, tandis que I’essence
infinie de Dieu nous est incompréhensible. La beauté mouvante et
fragile de ce monde nous crie qu’il y a une beauté immuable et éter-
nelle ; les perfections invisibles de Dieu se montrent au regard de

I Saint AucusTIN : Confessions, X1 9, 11 : In hoc principio, Deus, fecisti
caelum et terram : in verbo tuo, in filio tuo, in virtute tua, in sapientia tua...
Et apres avoir cité le Psaume 103, 24 : omnia in sapientia fecisti! il conclut :
Et illa principium, et in eo principio fecisti caelum et terram.

2 Ip., ibid., 7, 9: Et ideo verbo tibi coaeterno simul et sempiterne dicis
omnia quae dicis, et fit quidquid dicis ut fiat ; nec aliter quam dicendo facis.

3 I Cor. 1, 24. Cf. saint AUGUSTIN : De beala vita, 34 : Accepimus autem
etiam auctoritate divina, Dei filium nihil esse aliud quam Dei sapientiam.

4 Cf. encore le texte cité par ELLRODT, p. 186: ...la Idea del Mondo &
la Somma sapienza, per laquele 1l mondo fu fatto, e la sapientia divina & il verbo,
e 'Intelletto suo, e la sua propria mente.

5 Cette distinction sera précisée en toute netteté par MALEBRANCHE :
Réponse a la troisi¢tme Lettre de M. Arnauld, in Recueil de toutes les véponses
du P. Malebranche a M. Avnauld, IV, 138 : « Comme Dieu est a lui-méme sa
lumiére, la perception nécessaire qu’il a de sa propre substance est la géné-
ration de son Verbe ; et la perception nécessaire de cette méme substance, en
tant que diversement et imparfaitement imitable par toutes les créatures pos-
sibles, est l'idée ou le modele éternel de ces mémes créatures. »



INTRODUCTION A LA LECTURE DES HYMNES DE SPENSER 83

I'intelligence A travers les choses créées : invisibilia Dei per ea quae
facta sunt intellecta conspiciuntur, suivant le mot de saint Paulr,
souvent cité par saint Augustin 2 ; et Spenser le reprend a son tour :

The meanes, therefore, which unto us is lent
Him to behold, is on His workes to looke,
Which He hath made in beauty excellent... 3

La contemplation de la beauté de ce monde nous éléeve a la
contemplation de la beauté céleste et divine qui en est le principe. C’est
lale trait le plus caractéristique de I'inspiration platonicienne dans cet
Hymmne ; c’est I'affirmation de la Réminiscence, qui nous fait remonter
a I'Intelligible a partir du sensible. C’est 1a le théme fondamental de
I'idéalisme platonicien ; mais il n’est pas associé ici avec le théme de
I’Erds, suivant lequel la passion amoureuse, éveillée par la beauté
sensible, est une voie d’accés a 'union mystique. L’amour et 'ambi-
tion, qui étaient dans le platonisme des degrés de 1'ascension spiri-
tuelle, sont dénoncés, au contraire, comme des attachements qui
nous abusent et nous captivent ; le plaisir et la gloire sont des idoles
que renverse le triomphe de la Sagesse 4. L’austérité puritaine ne
saurait voir dans la femme aimée 1'initiatrice & la contemplation et

I’amour divin. Les deux derniers Hymmnes, qui célébrent I’Amour et
la Beauté célestes, ne sont pas l’exaltation des thémes proposés dans
les deux premiers ; ils en sont la rétractation, la palinodie. A l'inverse
de Spenser, un autre poéte chrétien, antérieurement a la découverte
du Banguet de Platon, en avait retrouvé et reconnu le sens : Béatrice,
aimée sur la terre et chantée dans la Vita Nuova, demeure aprés sa
mort l'inspiratrice de Dante, la médiatrice de son repentir et de sa
conversion ; c’est elle qui lui obtient le priviléege de pouvoir, sous la
conduite de Virgile, visiter I'Enfer et gravir le Purgatoire, et qui fina-
lement lui sert de guide dans 1'ascension des sphéres, jusqu’a la vision
extatique de I’Empyrée s.

JosepH MOREAU.

Rom. 1, 20.
Voir notamment Confessions, X 6, 10.
Fowre Hymnes, IV, 127-129.
Ibid., IV, 274-280.
s Cf. R. Guarpini: Le dernier sonnet de la « Vita nuova», in Dante,
vistionnaive de Il'élernité, p. 145-152.

S W N M



	Introduction à la lecture des Hymnes de Spenser

