Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1964)

Heft: 1

Artikel: Karl Jaspers : la foi philosophique devant la révélation
Autor: Leyvraz, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380803

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KARL JASPERS : LA FOI PHILOSOPHIQUE
DEVANT LA REVELATION

Le titre méme de 'ouvrage important que Karl Jaspers a publié
I’'année derniére * nous avertit clairement de l'intention de l'auteur :
la foi philosophique devant (angesichts) la révélation est une foi qui
d'une part fait face, existe et s’exprime hors de la révélation — et
Jaspers écrira nettement qu'il ne croit pas a la révélation — mais qui
d’autre part, dans ce face-a-face, regarde, envisage la révélation dans
une intention profonde et originelle de communication et de dialogue
avec elle. Qu’une telle position soit intenable, il se trouvera sans doute
des philosophes aussi bien que des théologiens pour le penser, les uns
soutenant qu'on ne peut dialoguer avec une foi, mais seulement la
combattre comme une forme de 1'aliénation, les autres déniant i la
notion de foi philosophique toute espéce de sens. Il est possible du
reste que ces adversaires s’accordent au moins pour voir dans le livre
de Jaspers une vaine tentative de réconciliation.

Or, cet ouvrage n’est pas cela, et il serait bon que philosophes et
théologiens le lisent et le méditent, car il touche véritablement a
I’essentiel de ce que les uns et les autres recherchent, dans la situation
actuelle de I'homme. Jaspers n’y propose pas une solution de com-
promis entre la foi philosophique et la révélation ; il veut ouvrir un
espace de dialogue, un champ de communication possible.

Qu’un seul homme prenne sur lui d’exprimer la foi philosophique,
dans un langage qui est le sien, peut paraitre présomptueux, et
cependant, c’est bien la situation du philosophe d’étre, non pas isolé,
mais a la recherche de la vérité dans sa situation a lui, qui est celle
d’un homme.

C’est bien de cette situation de I'homme que part Jaspers et de la
réflexion sur cette situation. On se souviendra que cet homme dont
il parle, Jaspers a pu le connaitre au dela des frontitres de 1'individu

¥ Der philosophische Glaube angesichis der Offenbarung. Miinchen, Piper,
1962.



26 JEAN-PIERRE LEYVRAZ

normal, dans l'univers de la maladie mentale, puisqu’il a d’abord été
psychiatre. D’autre part, il a da faire face, en Allemagne, avant et
pendant la guerre, a la déraison collective du régime nazi. Je me sou-
viens de l’avoir entendu parler, aprés la guerre, a 1'Université de
Heidelberg, de Raison et déraisom t: la réflexion sur I’homme ne
s’exerce pas, pour lui, dans le cadre d'un rationalisme étroit ; elle
se meut dans l'espace de ce que Kant appelle Vernunft, c’est-a-dire
d’une raison qui relie les diverses visées humaines sans les contraindre
en un systéme total du savoir.

*

Dans l'introduction de son ouvrage, Jaspers montre que 1’'obser-
vation est incapable de saisir ’homme dans sa totalité : le devenir de
I'enfant, I'histoire, la nature, sont des domaines d’observation de
I’homme, mais I’homme en sa liberté s’éveille vraiment dans la ques-
tion qu’il se pose sur lui-méme et sur le monde. « Je suis devenu pour
moi-méme une question » (Augustin). A cette question qu’est I’homme,
aucune réponse définitive ne peut étre donnée : je suis pensant et je
suis libre dans un monde phénoménal et dans une expérience qui ne
me livrent pas I’étre dans un savoir total. La question de ce livre
est donc : « Comment parle, dans les formes du monde (Weltsein),
dans le langage de ce monde, ce qui est avant et au deld du monde ?
Cela parle-t-il vraiment ? et cela parle-t-il sans révélation, ou seule-
ment & travers la révélation » (p. 34).

Jaspers déclare ne pas croire a la révélation «et, aussi loin qu’il
s’en souvienne, ne jamais avoir méme envisagé pour lui la possibilité
d’y croire » (p. 35). Cependant, il pense que la révélation doit étre
prise dans tout son sérieux, dans toute sa force, et il insistera a plu-
sieurs reprises sur la nécessité, pour le philosophe, de ne pas affaiblir
le dialogue en n’affrontant que les formes les moins radicales de la

révélation.
*

Le plan de I’ouvrage nous conduit, a partir de faits et de concepts
relativement extérieurs — concernant 'histoire de la foi et de I'Eglise,
I’évolution historique des rapports entre théologie et philosophie —
a travers une saisie du savoir philosophique fondamental (Grund-
wissen), jusqu’au centre de I'ouvrage (royaume des chiffres et dépas-
sement de ce royaume), pour aboutir a la situation actuelle et a la
question d’une rencontre possible entre foi philosophique et révélation.

*

I Vernunft und Widervernunft in unserer Zeit. Drei Heidelberger Vorlesun-
gen, 1950.



LA FOI PHILOSOPHIQUE DEVANT LA REVELATION 27

Dans les premiers chapitres, Jaspers va d’abord situer l'interro-
gation philosophique, puis montrer quelles sont ses structures et son
exigence. ' |

Situer la question philosophique, c’est montrer qu’elle est origi-
nelle et irréductible. S’il existait une autorité qui phit imposer a la
raison humaine la croyance en un Dieu personnel s’incarnant dans le
monde, en un certain temps et en un certain lieu, une autorité habi-
litée & parler au nom de Dieu, alors i1l n’y aurait point de terrain libre
pour la question philosophique. Mais une telle autorité n’existe pas.
Aucune instance de la raison ne peut déduire a priori que la révélation
doive occuper, pour ainsi dire, une place fixée a I’avance dans notre
pensée, et l'unité de la foi est une fiction. Qu’une telle autorité
prétende se fonder sur le caractére sacré de I'Ecriture ou sur
I’Eglise comme dépositaire de la foi, elle ne saurait lier la raison
humaine.

Cette premiére démarche situant la question philosophique dans
un horizon de liberté ne conduit pas Jaspers & un rationalisme systé-
matique. Dans une seconde démarche, Jaspers nous montre qu’'a
I'ancienne distinction : connaissance par la raison - connaissance par
la foi, succéde maintenant une distinction tripartite : science - philo-
sophie - théologie. Dans cette perspective moderne, un systéme ration-
nel définitif est une fiction. En effet, l'esprit scientifique moderne
(Wissenschaftlichkeit), loin d’étre un tel systéme total, procéde d'une
connaissance des limites des méthodes employées et constitue une
recherche méthodique généralement valable. La philosophie, ici, a son
origine indépendante et ne se confond ni avec la science ni avec la
théologie. Elle n’est ni servante de la théologie, ni raison impie qui
batit un systéme total comme un défi 4 la foi révélée. Distincte de la
théologie, la philosophie tend, a partir de son origine propre, a com-
prendre la foi révélée, comme celle-ci tend & comprendre la foi philo-
sophique.

Quelles sont donc cette origine et cette structure propres de la
foi philosophique ? Jaspers nous le montre dans le troisiéme chapitre,
ou il reprend les thémes essentiels de son ouvrage Von der Wahrheit *
que nous ne pouvons qu’esquisser ici. A tous les niveaux de l'expé-
rience, nous existons dans la scission sujet-objet : il n’y a pas de point
de vue sur une totalité ou un systéme de I'étre. Cette condition ou se
trouve l'interrogation philosophique ne doit cependant pas étre con-
fondue avec un subjectivisme, car la raison (Vernunft), qui est hors
de la scission sujet-objet, est le lien qui nous fait unir tout ce qui veut
se séparer et préceéde tout ce qui veut se rendre absolu.

! Von der Wahrheit. Erster Teil der philosophischen Logik, 1947. 2¢ éd., 1958,
Piper, Munich.



28 JEAN-PIERRE. LEYVRAZ

L’opération philosophique fondamentale, que Jaspers appelle
conversion (Umwendung), est alors une démarche qui, des objets
auxquels nous sommes liés, tourne notre regard vers un Englobant
(Umgreifende) qui comprend sujet et objet; cependant, nous ne
devons pas objectiver cet Englobant, mais demeurer dans un constant
effort d’objectivation et a la fois dans un constant danger d’objectiver
ce qui ne saurait 1’étre. Cet effort et ce danger, hors du double som-
meil de la pure subjectivité ou de la pure objectivité, conduit Jaspers
a parler d’un savoir fondamental (Grundwissen). Un tel savoir n’est
pas une attitude subjective et isolée ; au contraire, c’est 1'esquisse
d'une raison propre a unir tous les hommes : vérité est ce qui nous
unit. Ce savoir ne s’oppose donc pas a 'esprit scientifique, mais a un
systéme total des sciences, fiction qui ne peut conduire qu’'a la rup-
ture de la communication entre les hommes ; ce savoir ne s’oppose pas
non plus a la foi véritable, mais a une autorité spirituelle exclusive
qui prétend parler au nom de Dieu.

C’est pourquoi la foi philosophique se trouve, face a la révélation,
non dans une attitude d’hostilité fermée, mais dans celle d’'une com-
munication possible. Le dialogue demeure pourtant dans le risque de
rupture, puisque la philosophie ne peut accepter de se soumettre a
des catégories théologiques supérieures.

*

C’est dans l'esprit de cette exigence universellement ouverte de
communication que Jaspers aborde 1'é¢tude de ce qu’il appelle les
chiffres.

« Des chiffres luisent au fond des choses» (p. 153). Que sont les
chiffres ?

Ils ne sont pas objets d'une expérience générale : ils sont le lan-
gage dans lequel la transcendance parle A I'existence, et nous-mémes,
comme existence, pensons en direction de la transcendance dans des
objets que nous nommons chiffres. « Le grand progrés, dans lequel
I’homme se transforme, est accompli lorsque I’homme rejette la pré-
tendue corporéité du transcendant comme une réalité trompeuse, et
écoute le langage polyvalent des chiffres » (p. 154). La transcendance
n’apparait pas ; a la place de son apparition se trouve le langage des
chiffres (p. 156). Jaspers distingue nettement chiffre et symbole : « Le
chiffre est langage du transcendant, qui n’est accessible que par le
langage, et non par l'identité de la chose et du symbole dans le sym-
bole » (p. 157).

La corporéification (das Leibhaftigwerden) des contenus des
chiffres est la confusion fondamentale dans notre relation a la trans-
cendance.



LA FOI PHILOSOPHIQUE DEVANT LA REVELATION 29

Jaspers ne se dissimule pas que la notion de chiffre, telle qu’il la
propose, constitue une difficulté majeure dans le dialogue avec le
théologien. Pour celui-ci, en effet, la vraie incarnation de Dieu, son
apparition sur la terre, perdrait son sens si elle était un chiffre. A cela,
Jaspers répond : « Je ne puis éviter I'alternative : la révélation est sost
action de Dieu déterminée dans l'espace et dans le temps, et alors elle
n’est plus chiffre, mais réalité, sost chiffre, et alors elle existe a coté
d’autres chiffres et n’est plus réelle révélation» (p. 174).

*

Dans un chapitre central, Jaspers envisage ensuite la lutte dans
le royaume des chiffres. La vérité n’est pas possible sans lutte et sans
communication, sinon elle est déja 1a tout entiére, dans une Eglise,
un maitre, une école, un systéme. Or, tout chiffre est une direction,
une lumiére qui guide et ne laisse donc pas de repos.

Abordant les chiffres de la transcendance, Jaspers, insistant sur
I'interdiction de se faire une image de Dieu, nous parle des chiffres
de la divinité : le Dieu #n, le Dieu personnel. A propos de I'incarnation,
ce qui est a décider, c’est : Jésus comme chiffre ou Jésus-Christ comme
Dieu incarné (p. 227). Or, Jésus n'a jamais dit qu'il était Dieu et le
philosophe, ainsi que le psychiatre, ne peuvent tenir pour sain d’esprit
un homme qui se dit Dieu. Or, rien n’indique que Jésus ait manifesté
le moindre signe de maladie mentale (p. 227).

Dans la spéculation sur les chiffres de la divinité, le point décisif
est encore : chiffre ou réalité. La pensée chrétienne lie, en Occident,
I'idée de Dieu et celle de 1'étre, et crée ainsi une double tentation :
vers 1’étre, comme vers un vide infini ; vers une foi en un Dieu per-
sonnel réduite a un horizon de piété.

Jaspers distingue, parmi les chiffres de I'itmmanence, ceux du tout
dans l'espace et ceux de l'univers. Ces chiffres n’expriment pas des
faits, et les représentations de la totalité du monde sont des chiffres :
éternel retour ; monde situé entre création et jugement dernier ;
monde comme souffrance indéfinie dans 1’apparence (Schein). Les
chiffres de I'histoire : progres, providence, eschatologie, ne sont pas
non plus des faits, mais montrent a 1'existant le sérieux de sa relation
a l'histoire ; ils éclairent notre non-savoir historique.

Considérant les chzffres du logos de I’étre, Jaspers distingue un
savoir ontologique total, qui est illusoire, d'un savoir fondamental
périéchontologique. Ce savoir fondamental n’est pas un chiffre : il est
la conscience jamais achevée qui, dans la pensée, nous donne chaque
fois (jeweils) notre liberté possible (p. 307).

%k



30 JEAN-PIERRE LEYVRAZ

Mais c’est avec les chiffres de la situation existentielle que nous
sommes au cceur de 1’ouvrage.

Jaspers, en des pages saisissantes, décrit le malheur (das Unbheil),
qu’il distingue du mal (das Bose) : les catastrophes naturelles, les
maladies mentales, les guerres, la confusion entre foi et crime, la
marche aberrante de I'’humanité guidée par des idées absurdes, la
fixation par le vainqueur du sens de Il’histoire. L’humanité parait
marcher de malheur en malheur.

Quant au mal, il apparait en I'homme, le seul étre chez qui nature
et liberté soient liées. Alors se pose la question : D’ol1 vient le mal ?

Aprés avoir considéré le chiffre qui fait voir 1’origine du mal en
I"homme, en son isolement et finalement en 1’ceuvre méme de la liberté
qui s’enferme elle-méme (Verschlossenheit) — aprés avoir parlé du
chiffre qui voit 'origine du mal au dela de I’homme et envisagé les
réponses données, au cours de l'histoire, & ces questions: Qui est
responsable de la souffrance et de la faute ? Pourquoi le chatiment
ne suit-il pas I'action mauvaise ? Jaspers évoque longuement /’histoire
de Job. Le commentaire qu’il en donne illustre admirablement 1'ou-
vrage entier.

Job désire la mort. Ses amis-théologiens veulent aider Job en lui
enseignant la juste doctrine. Mais Job leur propose 1'image, en sa
propre personne, de l'injustice de I'existence. Job veut la vérité, la
communication, il veut tout oser pour la vérité et pour Dieu. Il en
appelle & Dieu contre Dieu et cherche sans tréve dans le Dieu qui
I’abat le juste juge qu’il appelle. I1 veut Dieu ef la vérité. En fin de
compte, Dieu apparait et remet Job a sa place dans la création.
Cependant, Job «a agi ainsi par sincérité, encore que dans l'orgueil.
Aussi Dieu ne le condamne-t-il pas. En revanche, il rejette les théolo-
giens : ‘Ma colére s’est enflammée... car vous n’avez pas parlé juste-
ment de moi, comme mon serviteur Job.’ Sans doute Job a-t-il voulu
savoir ce que nul homme ne peut savoir ; mais les théologiens ont
prétendu savoir ce que nul homme ne sait. Ils ont reproché comme
orgueil & Job ce qui était son amour de la vérité » (p. 343-344)-

Ainsi, le combat entre dogmatisme et liberté traverse le livre de
Job. Les théologiens représentent la doctrine et reprochent a Job
son orgueil. Veut-il donc toucher au secret de Dieu ? Mais Job préci-
sément n’a pas de doctrine : il ne cherche que Dieu. Cependant, les
théologiens ne lui disent-ils pas, & peu de chose prés, ce que Dieu a la
fin lui dira ? Les théologiens : « Etais-tu dans le conseil de Dieu ? »
Dieu lui-méme : « Ou étais-tu lorsque j’ai créé la terre ? » Pourquoi
donc Job ne ceéde-t-il pas aux premiers ? Parce que les théologiens
veulent établir le terrain qui doit forcer Job a reconnaitre leur doc-
trine et leur autorité. Tandis que Dieu parle, lui, de la disposition a
admettre des limites dans la liberté de la recherche humaine. « Les



LA FOI PHILOSOPHIQUE DEVANT LA REVELATION 31

théologiens-amis, stirs d’eux-mémes dans leurs enseignements, sans
pitié, ne prennent aucune part intérieurement a l'expérience du
malheur que traverse I’homme (der einzelne Mensch) » (p. 350).
Sans doute pourrait-on objecter & Jaspers que les amis de Job,
dans le poéme, ne sont pas tout a fait les doctrinaires qu’il nous décrit.
I1 y a chez eux une volonté compréhensible de ramener un homme a
la mesure de la communauté, et leur sagesse est moins une doctrine
qu'un ensemble de préceptes consolateurs. Sont-ils sans pitié ? Ils
disent ce qu’ils pensent devoir dire devant un événement qui les
dépasse. Cependant, Jaspers distingue dans leur attitude les traits du
fanatisme et du pharisaisme qui condamnent sans amour et, méme
si les théologiens sont ici poussés au noir, il est certain qu’il n'existe
pas de point de vue supérieur a ce dialogue de Job avec ses amis et
que le philosophe, s’il veut tout inclure dans une réconciliation factice,
sans maintenir la lutte existentielle, quitte le terrain d’une saine raison.

*

Parmi les chiffres du mal, Jaspers distingue encore la prédestina-
tion et le péché originel. Si, dit-il, on Ote a la prédestination son
caractére de chiffre — tel qu’il se manifeste dans des notions comme
I'amor fati, la providence, la malédiction, le karma, la moira — pour
en faire un objet de connaissance, on aboutit, dans le calvinisme, a
« la rationalisation conséquente de I'incompréhensible » (p. 354). Pris
a la lettre, le dogme, ici, conduit a 1’effroi qui anéantit et & une activité
sans mesure, guidée par la peur.

Quant au péché originel, comme chiffre, il montre la vérité de
'exigence de conversion, mais, en soi, il est inacceptable, car il met
tout le poids sur l'attente de la grace a l'intérieur d'une Eglise. Le mal
est une réalité. Quand le probléme du mal est prétendument dépassé
dans telle ou telle explication — lorsqu’on dit, par exemple, que la
souffrance est épreuve, ou punition — alors une fausse harmonie
masque le sérieux d’une existence ou le mal est l1a, volonté réelle
dirigée contre la raison (p. 372).

Ce sérieux, Jaspers le nomme praxis par rapport a une pure consi-
dération neutre (Betrachtung). Il évoque a ce propos Ivan Kara-
mazov, I’homme qui juge et considére, mais n’agit pas en consé-

quence.
*

I1 existe un awu-dela des chiffres. « Lorsque le transcendant existe
vraiment pour nous dans l'impossibilité de penser plus avant, dans
le non-savoir, dans une parfaite absence de forme et de langage, alors
nous sommes nous-mémes transformés» (p. 385).

L’affirmation qui commande ce livre : Tu ne fe feras pas d’image
de Dieu, revient a dire qu’il ne peut y avoir de catégories de la



32 JEAN-PIERRE LEYVRAZ

transcendance. « Le sens des chiffres et de la spéculation sur1’étre ne
se trouve que dans leur signification existentielle » (p. 396). Augustin
I’affirme en ces termes : « Tout peut étre dit de Dieu, et rien n’est dit
de Dieu qui soit & sa mesure. » Pour Thomas : « Ce qu’est Dieu lui-
méme nous demeure toujours caché. Et ceci est la plus haute connais-
sance que nous puissions avoir de lui en cette vie, que nous connais-
sions que Dieu est au-dessus de ce que nous pensons de lui» (p. 390).

Jaspers illustre le dépassement des chiffres de deux exemples :
1° 'architecture de I’édifice bouddhique de Borobodour (Java) dont
le sens est de figurer le chemin vers ce qui ne peut se figurer ; 2° la
démarche de Maitre Eckhart qui le conduit d'un Dieu dont les hommes
parlent a la divinité dont on ne peut parler.

A ce propos, Jaspers remarque que devant le malade mental qui
croit ne pas exister, et que rien n’existe, I’argumentation est impuis-
sante ; on ne peut forcer la certitude fondamentale, dissiper les états
contradictoires de I’homme en se fondant sur un systéme rationnel : il
s’agit du probléme existentiel de la communication.

Quoi que Jaspers puisse penser de la priére, qu’il assimile a un
acte magique, on peut se demander si, comme chiffre, elle n’apparait
pas dans l'histoire comme toute chargée justement de ce probléme
existentiel de la communication, et si I'acte vrai de prier pour quel-
qu’un — hors de tout désir magique — n’a pas été, dans la tradition
chrétienne, bien davantage que le renoncement a la praxis qu’il fut
souvent : I’expression d’une action intérieure vraie. Que 'on songe
aux priéres de Villon. Il y aurait & éclairer ici, selon la foi philoso-
phique, le chiffre du prochain.

Cependant, ce que Jaspers souligne sans cesse, c’est que la trans-
cendance « se tient au dela de tous les chiffres et de toutes les caté-
gories » (p. 419) et ainsi, une priére qui croirait atteindre et enfermer
Dieu dans un certain langage n’est qu'un acte magique. Il ne s’agit
donc pas de renoncer aux chiffres et aux catégories, mais de ne pas
nous laisser captiver par eux: le royaume de Dieu est un chiffre,
mais il ne 'est plus si nous le voulons un refuge dans I'au-dela, dans
le futur, dans un « tout autre » : il est présent en ce monde (p. 421).

Tel est le chemin de la libération de ’homme, et cette libération
a pour conséquence que je cesse :

a) de réclamer pour tous le chiffre de Dieu qui est le mien (dem
ich als dem meinen folge) ;

b) de prendre possession de Dieu en faveur de ma vie et de mes
intéréts ;
¢) de tenir Dieu pour la raison, qui est ma raison humaine (p. 428).

E



LA FOI PHILOSOPHIQUE DEVANT LA REVELATION 33

La sixieme partie nous conduit a I’homme actuel : libération et
liberté de ’homme aujourd’hui. « L’histoire de I’homme est I’histoire
de sa liberté » (p. 429).

Jaspers envisage deux aspects de la libération :

a) De la corporéité au chiffre. Jaspers refuse une image du monde
moderne purement scientifique, qui permettrait de dégager la foi de
tous les mythes (Entmythologisierung). Une telle vision ne distingue
pas science et superstition scientifique et ne parvient qu’a priver notre
existence du langage de la transcendance dans toute sa richesse au
profit d'une pseudo-rationalité. La tache est bien plut6t de « trans-
former tous les mythes (die leibhaftigen Mythen) en chiffres comme
langage de la transcendance » (p. 431).

b) De I'immédiateté a la conscience méthodologique. On ne peut
admettre, dans la recherche méthodique, une méthode rationnelle
unique (Descartes). Notre conscience méthodologique actuelle doit
éclairer les différents concepts du vrai dans leur origine. Au lieu de
nous identifier a une prétendue rationalité totale, nous devons garder
la distance. « Une distanciation méthodologique est un acte philoso-
phique et non un acte de la pure raison (ratio) » (p. 436). Avec cette
distance et cette conscience de la diversité fondamentale du savoir va
de pair la communication et la possibilité de parler ensemble. « La
diffamation de la conscience méthodologique est une forme de la rup-
ture de la derniére possibilité d’étre ensemble (des Miteinander) »

(p- 437)-

*

Mais ces deux aspects de la libération humaine signifient-ils que
nous ne pouvons plus croire «réellement » ? Cette libération con-
duit-elle, par perte de substance, au néant, et non a la liberté ? Som-
mes-nous perdus pour ne plus croire dans une perspective de réalisa-
tion incarnée ?

Jaspers analyse le sentiment de puissance né de la science et de
la technique. Politiquement, spirituellement, ce sentiment a conduit
a croire A une maitrise absolue de la nature et de ’homme. La puis-
sance totalitaire pense « manipuler la mémoire historique » et I'esprit
s’est cru en mesure de tout modeler & son gré. Face a ce sentiment de
puissance, I'impuissance destructrice, la révolte nihiliste.

Devant le fait que la libération radicale actuelle peut anéantir la
liberté¢ méme, la question est : Comment la foi elle-méme peut-elle
prendre une autre forme (seine neue Gestalt gewinnt) ? La réponse &
cette question ne peut étre donnée dans le schéma d’un déterminisme
historique ; cette réponse est le fait de chaque homme : comment
chaque homme, dans la volonté commune née de la liberté, informe
(gestaltet) sa liberté (p. 444).



34 ' JEAN-PIERRE LEYVRAZ

Mais qu’est-ce que cet homme ? Cet homme est toujours davan-
tage que ce qu’il sait de lui-méme : « L’homme lui-méme comme exis-
tence est aussi peu saisissable que la transcendance » (p. 451). On
pourrait penser que nous ne savons rien de mieux que ce que nous
sommes et pouvons a tout instant constater de I'intérieur et de l'exté-
rieur. Le contraire est vrai : « On peut dire que rien n’est plus inconnu
que ce que I’homme, ce que nous-mémes, en vérité, sommes » (p. 45I).

A travers 1'étude du mythe de Prométhée et du péché originel,
Jaspers souligne la lutte humaine : ’'homme ne devient pas un tout.
Dans la situation actuelle, c’est une conversion (metanoia) de chacun
qui est la seule origine du salut : mefanoia de chacun, dans la commu-
nication, au foyer méme de 1l'existence. Cela n'est pas libération de
quelque chose, mais déja liberté de 1'origine, de laquelle nous vivons.

La philosophie aide a suivre cette voie. Elle veut le vrai ; elle est
courage ; elle est voie de chacun, dans laquelle I'homme ne se sous-
trait pas a la responsabilité par une profession de foi (p. 475).

*

Une derniére partie du livre pose la question d'une rencontre pos-
sible entre la foi révélée et la foi philosophique.

Jaspers montre une fois encore I’abime qui sépare les deux points
de vue.

a) Du cété philosophique, c’est le Dieu caché contre le Dieu
révélé ; c’est le chiffre contre l'instance dans le monde qui prétend
avoir toute-puissance pour parler au nom de Dieu.

b) Du c6té théologique, c’est l'affirmation que la pensée de la
transcendance n’est qu'une expérience spéculative, tandis que le
Dieu révélé agit dans le monde.

Dans un excursus (p. 485), Jaspers répond a une attaque de Karl
Barth visiblement dirigée contre lui, ou il est question de ceux « qui
disent Dieu et pensent un quelque chose, cette prétendue «trans-
cendance », sans contenu, stérile, au fond profondément ennuyeuse »
(p- 485). A cette transcendance, K. Barth oppose un Dieu qui en
vérité fait face a ’homme, a une volonté définie, exécute une ceuvre
définie. Il est évident que le dialogue, ici, est pour le moins difficile...

Mais Jaspers maintient ouvert le dialogue et, pensant que la
religion biblique nous est commune et ne peut étre réduite a tel credo,
ni ses textes a tel canon, voit une rencontre possible dans une inter-
prétation ouverte de tout le domaine biblique, qui est riche comme la
vie méme et plein de contradictions comme elle. Pour cela, il est
nécessaire qu’il n’y ait plus une seule interprétation juste et des inter-
prétations fausses. Jaspers voit la possibilité d'une transformation



LA FOI PHILOSOPHIQUE DEVANT LA REVELATION 35

profonde de la religion biblique dans sa forme, afin qu’elle puisse unir
les hommes en communauté dans leur origine.
Quelques aspects de cette transformation sont indiqués:

a) Jésus n’est plus pour tous les croyants I’'Homme-Dieu Christ ;
b) la révélation devient chiffre de la révélation ;
¢) Texclusivisme d’'une vérité de foi dogmatique tombe.

*

Aprés avoir considéré le role du prétre dans le monde actuel —
aprés 'attaque de Kierkegaard contre 1'Eglise — et envisagé la rela-
tion entre les confessions et la religion biblique, Jaspers raméne la
question de la rencontre possible a ses termes essentiels : dans le
risque ou nous sommes, faut-il répondre que les hommes doivent étre
tenus en lisiére et que ces étres misérables, qui se détruisent eux-
mémes, ont besoin d’étre esclaves ? Si l'on répond cela, on admet, on
corrobore 1'obéissance aveugle et totale. Il n’y a pas a sortir de la.
Qui désespére de I'homme désespére de lui-méme et se méprise lui-
méme.

Dans ce risque, foi philosophique et foi révélée vont-elles se repous.
ser définitivement ? Il ne s’agit ni d’une alternative brutale entre
deux fanatismes, ni de tentatives sceptiques de conciliation. La ques-
tion capitale demeure donc: « Une reconnaissance mutuelle est-elle
possible ? Est-il possible que celui qui croit 4 la révélation rencontre
celui qui, selon lui, est incroyant, dans la douleur que lui cause, chez
I’autre, la privation de la grace, mais avec un respect sans limites
devant lui et devant sa voie ? Est-il possible que le philosophe (der
philosophisch Glaubende), dans la douleur de ne pas trouver chez le
croyant le véritable compagnon de route dans une situation de
I’homme que lui, le philosophe, estime impénétrable (undurchdring-
lich), le rencontre avec un égal respect, attentif de maniére toujours
renouvelée a son expérience et prét a une alliance avec lui pour toutes
les taches humaines en ce monde ? » (p. 536).

*

C’est sur cette question que s’achéve 1'ouvrage de Jaspers. Cette
question n’est ni un défi ni une ¢ main tendue » dissimulant un aveu
d’impuissance ou une duplicité. C’est une question qui se pose a
tout homme, en ce lieu ol il est inconnu a lui-méme, & 1’origine de
son existence. Cette question ne saurait se résoudre par un coup de
force de l'esprit ou par un compromis.

Reprochera-t-on a Jaspers de ne pas lui donner de réponse ?
Dira-t-on que mieux vaut une position philosophique franchement



36 : JEAN-PIERRE LEYVRAZ

athée, comme celle de Sartre, ou franchement chrétienne ? Je ne
pense pas. L’avenir, dit Jaspers, n’est pas seulement inconnu, il est
radicalement surprenant. Qui donc peut, dans la confiance, faire face
a un avenir surprenant, sinon celui qui n’en fixe pas en son esprit
I'image divinisée ? Depuis Socrate, I’étonnement est au principe de la
philosophie. L’ironie socratique et ce sourire jusque devant la mort
n’indiquent-ils pas que les grands sophistes, avec leur virtuosité, leur
sens de la puissance, leur nihilisme caché ou avoué, leur culte de
I'autorité et de la normalité, savaient mal s’étonner, écouter la voix
du dieu de Delphes ?

JEAN-PIERRE LEYVRAZ.



	Karl Jaspers : la foi philosophique devant la révélation

