
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1963)

Heft: 3

Artikel: La Genèse de la métaphysique la primauté de l'être en perspective
aristotélicienne

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHBE

LA GENÈSE DE LA MÉTAPHYSIQUE

LA PRIMAUTÉ DE L'ÊTRE
EN PERSPECTIVE ARISTOTÉLICIENNE

Ens et res et necesse talia sunt quae statim
imprimuntur in anima prima impressione, quae non
acquiritur ex aliis notioribus se.

Avicenne, Métaphysique, I, 6.

Chacun sait que la phénoménologie contemporaine reprend un
grand nombre de thèmes aristotéliciens et scolastiques. Cela est
évident en ce qui concerne la notion d'intentionalité ; ce l'est moins
déjà pour ce qui est du problème logique ; et il n'y paraît plus du tout
au point de vue métaphysique. La présente étude se propose de

commencer la comparaison détaillée de la pensée aristotélicienne et
de la phénoménologie sur le point de la genèse du savoir métaphysique.

i. La primauté de l'être et le problême de la genèse
ABSOLUE DU SAVOIR

Après vingt-cinq siècles de réflexion, le vocabulaire philosophique
dispose d'un grand nombre de notions dont l'usage constant finit par
laisser penser qu'elles sont immédiatement évidentes et parfaitement
claires : ainsi des notions de matière et de forme, d'accidents et de
substance, de puissance et d'acte, de multiple et d'un, d'essence et
d'existence. Toutes paraissent aujourd'hui faire partie du patrimoine
définitivement acquis de la pensée humaine, à tel point qu'il n'est
plus besoin de s'interroger sur leur formation. Ce qui est vrai des
notions citées ici l'est évidemment bien davantage de la notion
d'être. Constamment impliquée dans le discours humain, elle paraît
si fondamentale qu'elle ne peut se résoudre en une notion plus simple,

13



l86 ANDRÉ DE MURALT

et qu'il est donc vain de tenter de la définir et de l'expliciter. Autant
admettre, comme Duns Scot ou Hegel, que la notion d'être, étant
absolument simple, est non seulement claire et distincte en elle-
même, mais aussi immédiatement connue de nous, appréhendée
antérieurement à toute autre connaissance, ou peut-être même qu'elle
fait partie de quelque bagage naturel, inné, quasi à priori de l'intelligence

humaine. Descartes lui-même ne niait pas que la parfaite
compréhension de son cogito ne présupposât la connaissance préalable
de la notion d'existence.

Le caractère le plus frappant de la notion d'être semble donc son
immédiate primauté pour l'intelligence humaine, d'où découle sa
fonction de condition absolue d'intelligibilité. Sur ce point, nombre
de philosophes peuvent s'accorder, mais ils divergent considérablement

lorsqu'ils tentent de déterminer la signification et la nature de
cette primauté.

Le platonisme s'accommode aisément de la primauté de l'être,
puisqu'il admet une connaissance naturelle, immédiate, des Idées
séparées par l'âme qui en garde la réminiscence. Platon précise cependant

que l'être n'est principe d'intelligibilité qu'en tant que réalité
ontologique, premier des cinq genres de la dialectique descendante du
Sophiste : l'être est premier pour l'intelligence dans la mesure où il est
premier en soi dans le réel, et dans la mesure où il illumine immédiatement

l'intelligence humaine qui aperçoit intuitivement son
eminence au sommet de la hiérarchie idéale. De même, l'interprétation
par Etienne Gilson de la pensée de saint Thomas d'Aquin illustre
parfaitement comment un ontologisme de tendance fidéiste peut se
concilier avec la primauté, à la fois métaphysique et critique, de
l'être : si la philosophie chrétienne selon E. Gilson découle de la
révélation mosaïque de Celui qui est, il apparaît aussitôt que toute
démarche intellectuelle humaine est suspendue désormais à la
connaissance préalable de l'Etre absolu et premier.

Mais, si dans la ligne de la pensée cartésienne, l'on considère que
la notion d'être ne « fait avoir la connaissance d'aucune chose qui
existe » (Principes, I, io), il apparaît qu'elle n'est plus l'objet réel
d'une connaissance distincte, mais qu'elle exerce, comme présupposé
à la connaissance philosophique effective, une simple fonction
transcendantale, celle de condition de possibilité de toute activité rationnelle.

Ainsi se dessine le projet d'une table de concepts purs de
l'entendement, déterminant à priori la constitution de tout objet en
tout sens possible, doués d'une primauté absolue dans l'ordre du
connaître et privés d'une primauté correspondante dans l'ordre de
l'être.

Pour une philosophie réaliste, de méthode expérimentale et
inductive, comme l'aristotélisme, les deux positions précédentes



LA GENÈSE DE LA MÉTAPHYSIQUE 187

coïncident en ce qu'elles escamotent le problème génétique de l'origine

et de l'acquisition du savoir intellectuel. Elles supposent
initialement l'une et l'autre une saisie absolue de la notion d'être,
indépendamment de la connaissance sensible, et considèrent l'être soit comme
objet d'une contemplation idéale ou d'une révélation surnaturelle,
soit comme objet d'un acte de pensée pure ou de conscience
transcendantale. La connaissance qui en découle n'est donc plus liée
essentiellement au statut abstractif de l'intelligence, mais elle n'est
dans le premier cas que l'intuition exhaustive des relations idéales

régissant les Formes séparées, et dans le second cas que la subsomption
par les concepts à priori du divers aveugle et indéterminé provenant
de l'affection originelle de la conscience par la chose en soi. L'une et
l'autre conception découlent du refus d'accorder à la perception
sensible aussi bien sa valeur de connaissance propre et autonome,
que sa valeur d'origine de la connaissance intellectuelle. Car la sensation

n'est dans le platonisme comme dans la philosophie cartésienne

que l'occasion de la pensée, et dans le kantisme que la composante
de la connaissance tout court. Certes, en tant qu'occasion, la sensation

précède génétiquement l'intellection, mais la première ne
concourt pas essentiellement à la seconde, la copie pouvant tout au plus
rappeler le modèle et non le porter en elle. De même, en tant que
composante, la sensation brute est condition concommittante et
nécessaire de la connaissance, mais ne lui propose pas davantage son
objet, fût-ce de manière voilée et confuse, puisqu'au contraire, c'est
du concept à priori que la matière de connaissance tient de devenir
un « contenu » de connaissance.

Ces deux positions concluent donc à un idéal de science univoque
qui vise à assurer à la connaissance un égal degré de certitude dans
tous les moments de sa démarche, soit que l'intelligence s'épuise
dans une intuition absolue et idéale, soit qu'elle se déploie dans une
chaîne claire et distincte de raisonnements déductifs nécessaires, soit
enfin que l'entendement se constitue son objet en informant schéma-

tiquement une donnée indéterminée en elle-même.
Dans de telles positions par conséquent, le problème logique se

simplifie. Le savoir intellectuel ne s'acquiert pas absolument : il
s'explicite et se récupère, ou se constitue à priori. Tantôt son objet
est immédiatement donné en lui-même, si bien que l'intelligence n'a
pas à se donner la peine de le rechercher à proprement parler, tantôt
les formes logiques du savoir s'imposent d'elles-mêmes, et l'intelligence

n'a plus qu'à appliquer les structures formelles qu'elle recèle
à priori. La sagesse platonicienne admet certes un progrès du savoir
humain, mais elle mesure celui-ci au perfectionnement moral de

l'âme, qui, purifiant progressivement les réminiscences qu'elle porte
en elle, retourne finalement à l'Eden d'où elle a déchu. La pensée



l88 ANDRÉ DE MURALT

cartésienne progresse elle aussi, mais tend à se résoudre en une intuition

unique, l'explicitation deductive ne visant qu'à faire voir dans
le cogito le principe et la totalité de la connaissance philosophique.
Ni Platon ni Descartes, par conséquent, n'ont besoin de concéder à

la perception sensible un rôle essentiellement fécondant à l'égard de

l'intelligence humaine, puisque celle-ci saisit immédiatement son
objet propre dans un état d'intelligibilité plénière. D'où suit que le
mode et l'ordre du connaître de ces philosophies suit parfaitement le
mode et l'ordre d'être des réalités intelligibles, et que la logique du
connaître s'y réduit simplement à l'exercice actuel de l'intelligence,
soit à la parfaite adéquation intuitive de l'âme au monde idéal, soit
à la méthode de la pensée découvrant en elle-même la connaissance
évidente de ses divers objets selon l'ordre nécessaire de leurs raisons.
Enfin, le kantisme peut certes prétendre assurer à la science un
développement continu, mais les conditions de ce progrès ne découlent
nullement de l'exercice du savoir, puisqu'elles sont imposées à priori,
et restent, il faut le dire, sans nulle justification critique. Si la sensation

joue ici un rôle de co-principe nécessaire de la connaissance, par
opposition aux positions précédentes, il n'en reste pas moins que le
mode de connaître de la conscience détermine principalement le mode
d'être — c'est-à-dire d'apparaître —¦ de l'objet, la logique transcendantale

se substituant de fait à la métaphysique, soit dans le sens
d'une philosophie de l'apparaître absolument conditionné par la
structure transcendantale du sujet, soit dans le sens pré-fichtéen
d'une philosophie du Moi absolu.

Au contraire, le savoir aristotélicien est soumis à une genèse
absolue. Car, d'elle-même, l'intelligence est une pure puissance de

connaître, table rase, ou néant, pour reprendre la métaphore de
Sartre. C'est pourquoi elle ne peut prétendre tirer son savoir d'une
connaissance directe et immédiate d'elle-même, pas plus qu'elle n'est
capable d'être originellement illuminée par une réalité parfaitement
et absolument intelligible. Pure potentialité, elle ne possède donc à

l'origine la connaissance naturellement innée ni d'elle-même, ni de
Dieu, ni des Formes séparées, ni de quoi que ce soit, pas plus qu'elle
ne dispose initialement de formes à priori de connaissance. Son
premier mouvement la porte donc naturellement à rechercher son objet
en dehors d'elle-même, et c'est dans cette intentionalité, dans ce

projet vital, qu'elle trouve à la fois sa spécification formelle et sa fin,
son acte et sa perfection.

Bien que puissance essentiellement spirituelle, elle est partie cependant

d'une âme substantiellement liée à un corps matériel, et c'est
pourquoi elle est limitée originairement à la saisie de ce que peuvent
lui présenter les sens auxquels son exercice concret la conjoint. Son
premier horizon est donc le monde sensible, et c'est au travers de la



LA GENÈSE DE LA MÉTAPHYSIQUE l8o

perception sensible qu'elle parvient peu à peu à la connaissance
intellectuelle des choses et d'elle-même. Sa potentialité radicale, qui
la contraint d'utiliser une connaissance d'un autre ordre qu'elle,
n'est pourtant ni passivité ni faiblesse. L'intelligence humaine, même
considérée dans son jaillissement premier, est puissance active, ce

qui explique son désir naturel de connaissance, la force de sa curiosité
et l'impétuosité de ses interrogations ; elle tend vers son objet propre
de toute sa puissance — c'est ici la forme originelle de son intentionalité

— et ne pouvant le saisir aussitôt tel qu'il est en lui-même,
puisqu'il se manifeste au sein d'apparences sensibles, elle se donne
activement les formes ou les instruments logiques de son intellection
parfaite. Ainsi non seulement elle se donne activement son objet en
le discernant et le précisant de la connaissance sensible, mais encore
elle se donne les moyens adéquats de le connaître parfaitement.
Originairement actuée par l'intermédiaire de la perception sensible,
l'intelligence se féconde elle-même en engendrant la connaissance de

son objet — c'est le sens du terme concept — qu'elle exprime ou dit
en des formes logiquement appropriées — c'est la species expressa,
ou l'enuntiatio. C'est donc parce que la connaissance humaine est

pour la tradition aristotélicienne une activité perfective immanente
pleinement autonome, que sa genèse peut être qualifiée d'absolue.

2. L'ÉLABORATION DE LA CONNAISSANCE INTELLECTUELLE
A PARTIR DE LA CONNAISSANCE SENSIBLE

Il est facile désormais de décrire la genèse de la notion d'être et
l'apparition de la métaphysique. L'expérience la plus constante
désigne en la connaissance sensible, la perception concrète du singulier

matériel, la première connaissance dont l'homme soit capable.
Cette connaissance n'est pas propre à l'homme, les animaux comme
les hommes étant doués de connaissance sensible. Mais, chez les
hommes, celle-ci donne naissance à l'art et à la science qui touchent
à l'universel, et manifestent ainsi la présence d'une intelligence
raisonnable, signe distinctif de l'espèce humaine dans le genre animal.
La connaissance humaine commence donc par le plus facile, la
sensation, et parvient inductivement à la science du plus difficile,
l'universel ou le principe, qui est de fait d'autant plus difficile à atteindre
pour nous qu'il est plus intelligible en soi et plus éloigné de la sensation

primitive.
Il faut en effet distinguer avec Aristote deux ordres de priorité :

un ordre de primauté génétique selon l'acquisition du savoir, un
ordre de primauté entitative selon la perfection de l'être. Est premier
pour nous, et donc plus connu pour nous, la donnée sensible de la
perception. Est premier en soi, et donc plus connu en soi, l'universel



ICO ANDRE DE MURALT

et le principe de la donnée sensible. L'ordre génétique de la connaissance

ne s'identifie pas à l'ordre de la perfection entitative : l'ordo
cognoscendi pour nous n'est pas l'ordo essendi en soi. Aristote insiste
souvent sur cette affirmation et il faut y voir le principe de sa critique
de la connaissance : contrairement à toute philosophie intuitionniste,
pour qui le premier en soi est le premier pour nous, pour qui la
connaissance suit l'ordre de l'être, et la philosophie s'identifie à la
logique, la pensée aristotélicienne remonte du dernier en soi,
premier connu de nous, au dernier pour nous, premier en soi, d'où son
caractère analytique et analogique.

Dans sa démarche ascendante, l'analyse cherche à dégager du
donné de l'expérience, sensible, multiple, changeant, matériel, potentiel,

ce que celui-ci comporte nécessairement d'un, d'identique, de

formel, d'actuel, en un mot d'intelligible. De ce qui devient, elle
recherche l'être, d'abord l'être quidditatif, en tant qu'il est nécessairement

lié à une matière corporelle, c'est la fameuse quiddité des choses

sensibles, puis sa qualité d'être comme telle, abstraction faite de toute
valeur de matérialité ou d'immatérialité, ce que les scolastiques
appellent la notion d'être, la ratio entis. Celle-ci se présente donc dans
cette perspective génétique comme la notion la plus formelle, la plus
actuelle, la plus intelligible en soi, quoiqu'aussi la plus difficilement
connue de nous, contrairement au sens commun. Elle est manifestement

la notion la plus universelle, atteinte à l'ultime pointe de la
recherche intellectuelle, la notion au-delà de laquelle il n'est plus
possible de remonter, la notion qu'il n'est pas possible de résoudre
en une autre plus simple, car au-delà de l'être, il n'est plus, si l'on
peut dire, que le non-être. Ainsi conçue, la notion d'être est
véritablement la plus éloignée de la sensation et la plus difficile à préciser,
puisqu'elle est impliquée dans tout ce qui est, véritablement la plus
abstraite, puisque d'elle ne peut plus s'abstraire rien. La métaphysique

s'appelle à bon droit philosophie première, science de l'objet
le plus noble, c'est-à-dire le plus connaissable en soi ; mais parce que
son objet transcende toutes les choses physiques, plus connues de

nous, la philosophie première mérite bien aussi le nom de métaphysique

qu'un heureux hasard lui a valu.

3. LA SIGNIFICATION CRITIQUE DE L'UNION SUBSTANTIELLE
DE L'AME ET DU CORPS

Cet exposé ne prétend pas révolutionner les études aristotéliciennes.

Conforme à l'enseignement du Stagirite, il respecte le caractère

analogique de la démarche d'Aristote, c'est-à-dire les deux ordres
de primauté, et la doctrine fondamentale de sa philosophie du vivant



LA GENÈSE DE LA MÉTAPHYSIQUE 10,1

humain, l'union substantielle de l'âme et du corps, laquelle fonde à
son tour le principe de sa critique, l'origine sensible des connaissances
intellectuelles.

Pourtant, il laisse un paradoxe inexpliqué : pourquoi la notion
d'être, située au terme de la démarche de connaissance, paraît-elle,
même au moins philosophe d'entre nous, immédiatement évidente
De plus, il laisse penser que la notion d'être, étant la plus abstraite,
est aussi la plus parfaitement abstraite, la plus simple, la plus pauvre
même, c'est-à-dire enfin le genre des genres, sommet de la hiérarchie
des catégories. De même que tout concept générique est comme une
matière determinable par les inférieurs auxquels il s'étend virtuellement,

de même la notion d'être est le concept absolument simple et
indéterminé du determinable pur, opposé quasi diamétralement au
concept le plus déterminé, la différence ultime. N'est-ce pas Duns
Scot, Hegel, qui parlent ainsi plutôt qu'un aristotélicien

De fait, la genèse du savoir rapportée ici est incomplète, car elle
présente seulement le développement génétique de la connaissance
intellectuelle explicite, en tant que celle-ci prend son origine dans la
connaissance sensible. Or il ne suffit pas d'affirmer l'origine sensible
des connaissances intellectuelles explicites. L'union substantielle de
l'âme et du corps exige que l'acte même de connaissance sensible, la
sensation ou plus exactement la perception, se compose également
d'un acte approprié de l'intelligence. A défaut de quoi, il vaut mieux
troquer la notion d'union substantielle contre celle de contiguïté plus
ou moins essentielle de l'âme et du corps. Il faut donc considérer la
genèse de la connaissance intellectuelle, en tant que l'intelligence est une
puissance de connaître s'exerçant activement au sein de la perception
sensible déjà, non pour en abstraire aussitôt des connaissances distinctement

universelles, mais pour informer l'acte de l'organe sensoriel, le
douer de conscience et affirmer son objectivité. Mieux encore, il faut
pénétrer dans le secret du premier éveil de la conscience enfantine et

montrer quel est le premier acte de l'intelligence humaine engagée
originairement dans la première perception. Il apparaîtra ainsi que ce que
l'âme est au corps, l'acte de l'intelligence l'est à la sensation. De
même que corps et âme s'unissent substantiellement dans l'unité d'un
seul être humain, de même l'acte de l'intelligence informe la sensation

de façon à constituer un seul acte indivisible de perception
sensible. Il apparaîtra de même que, dans le cours concret de la vie
cognitive, la connaissance sensible, en qui la connaissance intellectuelle

explicitement abstraite prend son origine, ne précède pas pourtant

le premier acte embryonnaire de l'intelligence.
L'œuvre d'Aristote ne contient à ma connaissance aucun texte

capable de supporter directement et explicitement une telle doctrine.
Mais l'analogie de l'unité perceptive de la connaissance sensible à



192 ANDRÉ DE MURALT

l'égard de l'unité substantielle du corps et de l'âme suffit déjà à
fonder l'interprétation proposée ici, qui, présentant le caractère d'une
véritable psychologie génétique de l'intelligence, contribue à satisfaire
aux exigences de la critique aristotélicienne.

4. LE PREMIER JUGEMENT D'EXISTENCE

Dans la psychologie aristotélicienne, la sensation et l'intellection
sont deux actes spécifiquement distincts, tant en raison de leur objet
qu'en raison de leur sujet. La sensation saisit immédiatement son
sensible propre, qui est la couleur pour la vue, le son pour l'ouïe, etc.,
alors que l'intellection saisit l'universel, la quiddité, le principe.
Quoiqu'Aristote n'utilise pas de mots différents pour exprimer ce que
le langage moderne appelle sensation et perception, son analyse de la
connaissance sensible ne laisse pas de distinguer ces deux notions.
C'est pourquoi elle permet d'éclairer la présente étude.

Il semble à première vue que la sensation et la perception diffèrent
quantitativement, la première étant l'élément, la seconde le tout de
la connaissance sensible. Cette conception se justifie pour autant
qu'elle ne revient pas à poser un ordre génétique nécessaire entre les
différentes sensations et la perception. La perception en effet est
vécue dans sa totalité avant la sensation élémentaire, et, comme le
souligne la Gestaltpsychologie, la perception du tout détermine la
perception de la partie. Aristote ne contrevient pas à cette affirmation
quand il écrit dans les Physiques : « Ce qui pour nous est d'abord
manifeste et clair, ce sont les ensembles les plus mêlés, c'est seulement

ensuite que de cette indistinction se dégagent les éléments...
car le tout est plus connaissable selon la sensation » (184 a 21).
Toutefois, il faut ajouter que dans la perception de l'enfant comme de

l'adulte, c'est une perception confuse du tout sensible qui précède la
sensation particulière, et qu'avant de percevoir explicitement une
boule rouge et lisse par exemple, l'enfant doit apprendre à sentir
séparément les qualités visuelles de la figure, de la couleur, et la
qualité tactile du lisse, chacune de ces sensations se détachant en
quelque sorte sur le fond confus de la perception globale.

Il faut cependant dissiper une équivoque. Lorsque, dans une des

figures qui servent à illustrer la théorie gestaltiste, le sujet percevant
passe du tout à la partie, de la figure entière à l'un de ses éléments, il
passe d'une perception totale à une perception partielle, qu'il tente
de dissocier de la première quasi abstractivement. La théorie de la
Gestalt ne porte donc pas sur la distinction de la perception et de la
sensation, mais sur la distinction de la perception totale et de la
perception partielle. De même, lorsqu'on dit que l'enfant, avant de



LA GENESE DE LA METAPHYSIQUE I93

percevoir l'objet complet dans l'ensemble de ses qualités, doit apprendre
à en discerner chaque élément séparément, puis à les mettre

ensemble pour obtenir une perception complète, on n'oppose pas non
plus une sensation élémentaire à une perception totale, mais bien une
perception partielle à une perception totale. Il suit de là que la
différence entre sensation et perception n'est pas avant tout quantitative,
mais qu'elle est d'un autre ordre. La saisie visuelle ou auditive d'une
seule couleur, d'un seul son, peut être par elle-même déjà une perception

achevée, partielle pourtant par rapport à un objet plus complexe
où la couleur et le son ne seraient qu'un aspect particulier.

Or il semble bien que l'enfant commence par une perception de ce

genre. Au premier éveil de sa conscience, l'enfant assurément ne
saisit pas par ses divers sens un objet dans l'unité de ses qualités,
mais il saisit des qualités isolées, une tache de couleur par exemple
(en fait, une boule qui se balance au-dessus de son lit, mais dont il ne
voit précisément que la couleur), tache qu'il devra par la suite
apprendre à relier à d'autres qualités sensibles. Bien que cette tache
de couleur puisse être plus ou moins floue, elle peut être cependant
distinguée par l'enfant d'une autre tache de couleur voisine, car le
sens juge et discerne entre les différents sensibles. Il y a donc un
jugement à l'intérieur de la perception, et même en deçà du jugement
qui discerne entre les sensibles, plus fondamentalement encore, un
jugement qui, affirmant l'existence du senti, pourrait être exprimé
ainsi, si l'enfant pouvait parler : « Ce que mon organe ressent est
réellement ; ce n'est pas rien, cela existe. » Et nous touchons ici à la
différence qualitative fondamentale entre la sensation et la perception,

qui est la présence dans la seconde d'un jugement d'existence. La
sensation serait donc ici la donnée sensible brute, l'altération
physique dont parle Aristote, et la perception le jugement porté sur cette
donnée qui en fait une connaissance sensible authentique.

La question qui se pose ici est de savoir quelle est la nature du lien
entre la sensation et le jugement, s'il s'agit par exemple d'une relation
analogue à l'union de l'âme et du corps, au point qu'il n'y aurait
jamais chez l'homme de sensation sans perception. Cette réponse
semble probable, car il n'y a pas de sensation qui ne soit plus ou moins
consciente pour le sujet qui l'éprouve. De plus, il importe de savoir
quelle puissance, dans l'enfant et dans l'adulte, pose ce jugement
perceptif. Or cette question est très délicate, en raison de l'unité
biologique, si constamment soulignée par Aristote, qui règne entre
l'animal et l'homme. En effet, tout animal est doué de sensation, et
comme tel se rend compte de l'existence de l'objet senti. Le jugement,
qui lui permet de veiller à sa subsistence, est chez l'animal supérieur
l'office du sens commun, lié, en vue de la vie quotidienne, à l'imagination

sensitive, et capable de ce fait d'une certaine estimation du



194 ANDRE DE MURALT

bien à poursuivre et du mal à fuir (Yaestimativa des scolastiques), et
chez l'homme l'office d'une imagination rationnelle, proche de
l'intelligence, et capable d'un certain raisonnement pratique (la cogitativa
des scolastiques). Ce sont là des facultés qui, entre le sens et l'intelligence,

manifestent clairement la continuité vitale de la bête à l'homme,
et pour cette raison sont difficiles à définir avec précision. Il semble

pourtant que l'imagination rationnelle ne doive pas être considérée
comme une faculté intermédiaire entre le sens et l'intelligence de

l'homme, mais comme l'application de l'intelligence elle-même au
donné sensible immédiat. C'est pourquoi il paraît légitime de conclure
que l'intelligence intervient chez l'enfant dès sa première perception.

C'est par le jugement perceptif que la sensation acquiert à la fois
son caractère de connaissance objective et consciente. D'une part en
effet le jugement affirme que ce qui est ressenti est réellement. Il peut
se tromper évidemment ; mais s'il ne donne pas encore lieu à une
science proprement dite, il produit au moins une opinion qui est
déjà un type de connaissance authentique et ressortit de l'intelligence.

D'autre part, le jugement s'accompagne de conscience et la
produit. Nous ne sommes vraiment conscients que dans la mesure où
nous jugeons : c'est la force du jugement qui détermine la vivacité de la
conscience. Un exemple permet d'illustrer ce point. Je fais un cauchemar,

et sur le coup de l'atrocité du rêve, je suis sur le point de me
réveiller. A demi conscient, je me demande avec anxiété si le rêve est
réel, et tout à coup je « réalise » qu'il n'est qu'un cauchemar. Je prends
donc conscience de mon rêve au moment où et parce que je juge que
ce que j'ai vécu en rêve n'est pas. Certes, l'état immédiatement antérieur

au dénouement du rêve est déjà conscient ou du moins demi-
conscient. Cela n'infirme pas l'affirmation précédente : car ici aussi la
conscience sera vive dans la mesure où le jugement sera décisif. La
conscience est donc le propre du jugement ; c'est le jugement qui est
conscient, ce n'est pas la conscience qui juge, ainsi que l'usage de
notre langue quotidienne le laisse entendre trop aisément.

Il reste donc que dans la perception l'enfant juge de l'être, de
l'exister du senti, et que par conséquent le premier objet atteint par
l'intelligence dans la genèse de sa connaissance esf. l'exister. Certes, ne

voyons pas ici une saisie explicite de ce qu'est l'existence, il n'y a
même pas saisie à proprement parler, mais une affirmation par
laquelle au sein même de la perception l'enfant adhère à ce qui est
ressenti — plutôt que l'image de la saisie, il faudrait employer celle
du toucher. De même par conséquent, il ne faut pas prétendre que la
conscience suscitée par ce premier jugement perceptif est la plus
aiguë possible. Le premier jugement perceptif de l'enfant reste
manifestement voilé, confus, mais il suffit cependant à provoquer dans
l'âme de l'enfant cet arrêt de la pensée qui est le début de la spécula-



LA GENESE DE LA MÉTAPHYSIQUE I95

tion intellectuelle et qui peut soustraire, pour un temps au moins,
ce petit animal aux impératifs aliénants de sa vie instinctive. Enfin,
il ne s'agit pas d'un jugement formulé verbalement, l'enfant en
serait bien incapable, puisqu'il ne sait pas encore parler. Il s'agit d'un
acte de l'intelligence antérieur au langage et de plus inexprimable
dans le langage : au sens propre, d'un acte ineffable d'adhésion à
l'exister. Du jugement, en effet, le langage ne peut exprimer que
l'énoncé, c'est-à-dire la coordination plus ou moins cohérente de deux
significations conceptuelles, mais non l'acte principal d'assentir à ce

qui est énoncé. Cet assentiment vital originel à l'exister, cette
adéquation spontanée au réel ressenti précède donc essentiellement le
langage, qui par lui-même n'est adéquat qu'à la pensée rationnelle,
abstractive et discursive. C'est pourquoi il ne faut pas dire avec Duns
Scot que le premier objet de l'intelligence humaine est la quiddité
des choses sensibles, fût-elle l'espèce la plus facile à abstraire, et donc
la plus proche de la sensation première. Selon l'aristotélisme, la
quiddité des choses sensibles est l'objet propre de l'intelligence dans
son exercice conjoint aux sens ; ce qui suppose bien que l'intelligence
commence par un premier contact avec le singulier sensible, non pas
il est vrai au sens où la donnée sensible serait l'objet immédiat et
exclusif de l'intelligence, comme le veulent Durand de Saint-Pourçain
et ses disciples nominalistes, ni non plus au sens où, selon Vital du
Four, Roger Marston, et d'autres augustiniens médiévaux, l'intelligence

devrait concevoir originairement le singulier sensible avant de

pouvoir en abstraire son objet propre, mais au sens où l'intelligence,
engagée vitalement dans la perception sensible, affirme l'objectivité
de celle-ci en prenant conscience judicativement de l'exister du senti.
Le réalisme aristotélicien est un réalisme d'intelligence incarnée : il
évite tout dualisme platonisant, puisque l'objet intelligible
génétiquement premier est l'exister d'une chose sensible ; il évite de même
toute simplification nominaliste, puisque cet exister est un objet
intelligible.

L'importance de ce premier contact entre l'intelligence et l'exister
apparaît facilement ; car toutes les connaissances, ultérieurement
élaborées par la raison, impliqueront nécessairement la première
connaissance de l'être. Et par conséquent, puisque la métaphysique
est la science de l'être comme tel, toutes les sciences particulières
supposent la métaphysique, l'impliquent et l'appellent nécessairement.

5. LA PREMIÈRE APPRÉHENSION INTELLECTUELLE

Il convient pourtant de nuancer et de compléter ce qui vient d'être
dit. Il y a en effet un mode rationnel de l'intelligence en raison de
l'union substantielle de l'âme et du corps, c'est-à-dire en raison de



I96 ANDRÉ DE MURALT

l'exercice conjoint de l'intelligence et du sens. Dès lors, le premier
jugement perceptif de l'enfant comporte au moins un commencement
d'appréhension abstraite et suppose donc un premier exercice élémentaire

de son pouvoir d'abstraction. Qui affirme un exister en effet,
affirme l'exister de quelque chose. Il ne suffit pas de dire que c'est
l'exister du ressenti ; il faut encore déterminer comment ce premier
perçu est conçu dans le premier jugement de l'intelligence.

Il apparaît aussitôt que la psychologie génétique aristotélicienne
prend un autre tour. Jusqu'ici, proprement « expérimentale », elle
s'est contentée de suivre le devenir concret et conscient de l'intelligence

enfantine engagée dans la perception originelle. Désormais, elle
fait place à l'induction, c'est-à-dire à l'analyse. De même que, chez
l'adulte, le jugement est le seul acte, avec le raisonnement, immédiatement

conscient, et que c'est à partir du jugement consciemment
vécu que l'analyse infère la présence nécessaire, quoique souvent
inconsciente, du concept abstrait dans l'intelligence, de même ici c'est
l'expérience immédiate du premier jugement d'existence qui permet
à l'analyse de dégager quel concept lui correspond inconsciemment
en tant qu'appréhension intellectuelle génétiquement première.

Sur ce point, la tradition aristotélicienne est de nouveau très
explicite. Elle ne disait rien sur la question du premier jugement
existentiel de l'intelligence, mais elle a tenté de préciser avec soin
quel est génétiquement le premier concept appréhendé par la
raison.

Le premier jugement perceptif pourrait s'exprimer ainsi : « Cela

que je ressens est réellement. » De même, la première appréhension
impliquée dans ce premier jugement pourrait s'exprimer ainsi : « Cela

que je ressens, dont je ne sais trop ce que c'est, dont je n'ai pas la
notion quidditative, explicite, est réellement », ou encore : « Il y a là
quelque chose qui est, il y a là un étant. » Cette explicitation de
l'expérience originaire de l'enfant fait immédiatement apparaître le
caractère propre de la première appréhension : sa confusion extrême.

Il peut paraître évident en effet que la première perception de
l'enfant ne lui permet pas encore une connaissance quidditative de

l'objet perçu. D'une part, il n'en perçoit même pas encore l'unité
sensible, mais seulement certains éléments flous. D'autre part, il faut
se rappeler que l'intelligence est, à l'origine, pure puissance de
connaître. Or une puissance pure ne peut être immédiatement déterminée

par la forme qui lui donnerait aussitôt l'actualité la plus parfaite dont
elle soit capable d'elle-même. Selon le vieil adage, la nature ne fait
pas de saut ; et de même qu'un malade dûment purgé de toute
nourriture doit progressivement se réhabituer à une nourriture légère, de
même que l'enfant se nourrit d'abord de lait avant de passer à des
aliments plus solides, de même l'intelligence procède à l'acte de



LA GENESE DE LA METAPHYSIQUE I97

connaissance parfait dont elle est par nature capable, en passant
d'abord par un acte de connaissance imparfait. En doctrine
aristotélicienne, l'acte de connaissance parfaite et distincte est la science,
Yepisteme, par laquelle les choses sont connues rationnellement dans
leurs causes et principes : c'est la démonstration scientifique des

Analytiques postérieurs, où l'universel, premier connu selon l'ordre
de distinction et de perfection entitative, est principe de déduction
syllogistique explicitante. L'acte imparfait au contraire, premier posé

par nous selon l'ordre génétique de l'acquisition de la connaissance,
est une appréhension imparfaite où l'objet sensible est actuellement
conçu selon une certaine confusion. Puisque la connaissance de
l'individuel par un concept universel est une connaissance confuse d'une
certaine manière, c'est donc une connaissance universelle qui sera la
première conception de l'intelligence enfantine engagée dans son
premier jugement perceptif. « Ce qui est pour nous d'abord manifeste
et clair, ce sont les ensembles les plus mêlés ; c'est seulement ensuite

que, de cette indistinction, les éléments et les principes se dégagent
et se font connaître par voie d'analyse. C'est pourquoi il faut aller
des choses générales aux particulières ; car le tout est plus connaissable

selon la sensation, et le général est une sorte de tout. » De plus,
puisque l'intelligence à son premier éveil est au maximum de sa
potentialité, la confusion de la première notion appréhendée doit nécessairement

être la plus grande possible. Saint Thomas d'Aquin,
commentant ce passage d'Aristote, se contente de dire que le plus universel
est le premier connu de nous selon l'ordre génétique, mais Cajétan,
puis Jean de Saint Thomas, pressés de répondre à Duns Scot,
explicitent pleinement la pensée d'Aristote, en montrant dans la première
appréhension de l'être la notion la plus confuse, et donc aussi la
première connue de nous.

En effet, quand dans une connaissance spécifique ou générique,
les détails individuels s'estompent, cette connaissance peut être dite
confuse, du moins quant aux individus auxquels elle peut être attribuée

en vertu de son extension. Pierre est connu confusément comme
homme, plus confusément comme animal. Mais s'il existe un concept
qui confond dans son universalité toute différence, et ne laisse plus
distinguer un genre d'un autre, s'il existe un concept qui, confondant
dans son universalité toutes les catégories, ne permet même plus de

distinguer entre la substance et l'accident, ce concept sera manifestement

le plus confus de tous. Or ce concept, c'est la notion d'être, qui
au-delà des catégories, les englobe dans une même confusion et se

donne comme le concept total, absolument premier dans l'ordre
génétique d'acquisition de la connaissance. Il ne s'agit plus ici de

l'être comme exister, mais de la détermination formelle de ce qui est,

de l'étant (on, ens).



I98 ANDRÉ DE MURALT

En raison de sa confusion absolue, parfaitement adaptée à la
potentialité de l'intelligence, l'être est donc le premier connu pour
nous. Etonnante exégèse du principe d'Avicenne : ens primo cadit in
intellectu! Avicenne pensait, quant à lui, à la primauté entitative de

l'être, laquelle lui vaut son caractère de principe d'intelligibilité.
Aristote et ses disciples pensent ici à la primauté génétique de l'être,
laquelle lui vaut son caractère de premier connu pour nous. La
notion confuse d'être est donc quasi naturelle à l'intelligence, puisque
toute perception, si embryonnaire soit-elle, l'implique et la suscite
dans l'intelligence. Elle n'est pourtant pas innée, mais acquise
immédiatement au premier éveil de l'intelligence. On peut dire d'elle ce que
saint Thomas dit du principe de non-contradiction, qu'il est quasi
non acquis, c'est-à-dire si immédiatement, si originairement acquis
qu'il en paraît inné. En un mot, la notion confuse d'être est conna-
turelle à l'intelligence, et précède toute autre connaissance intellectuelle

actuelle.
Il faut cependant bien préciser. Une notion universelle peut être

confuse par rapport à ses inférieurs sans l'être en elle-même : ainsi la
notion homme peut être la connaissance confuse de Pierre, tout en
étant distinctement connue dans sa définition. Au contraire, la notion
d'être atteinte ici est confuse en elle-même, et de ce fait n'est pas
une notion considérée dans sa relation explicite d'universalité à ses
inférieurs. Aussi bien n'a-t-elle pas d'inférieurs, et n'est-elle pas un
universel au sens logique rigoureux : si elle est universelle, elle l'est
d'une universalité de confusion bien plus que d'une universalité de
distinction. Il est en effet impossible qu'un universel explicitement
revêtu de son intention d'universalité logique soit premier connu de

l'intelligence humaine. Cela supposerait un acte d'abstraction positive
et distincte que l'intelligence à son premier éveil est bien incapable
de poser. C'est pourquoi l'universel distinctement abstrait, bien que
premier en soi, ne peut être saisi, comme tout virtuel de ses inférieurs
et comme tout actuel de ses supérieurs, c'est-à-dire selon son extension

et sa compréhension, qu'au terme de la démarche intellectuelle,
dernier connu pour nous. Si donc l'être est premier connu de nous,
il n'est pas un tout universel à proprement parler ; il n'est pas encore
distinctement abstrait, il n'est de l'objet primitivement atteint qu'une
partie au tout duquel l'intelligence ne conçoit pas le rapport explicite.
De même que l'on peut considérer une brique en elle-même et dans
son rapport à l'édifice entier, de même l'on peut considérer l'être en
lui-même confusément, puis distinctement dans son intention
d'universalité à l'égard des autres concepts. Dans le premier cas, l'intelligence

atteint initialement, dans une abstraction dite négative, l'être
confus, mêlé à la quiddité sensible, comme une de ses parties et
comme la raison de sa confusion, ce que les scolastiques appellent



LA GENÈSE DE LA MÉTAPHYSIQUE I99

d'un mot très expressif Yens concretum quidditati sensibili ; dans le
second cas, elle atteint terminalement la notion d'être, la ratio entis,
proprement dite, précision faite autant que possible de toute autre
détermination, Yens transcendens, reconnu comme explicitement
universel à l'égard des catégories qu'il transcende (vagans per praedi-
cementa). Or cette abstraction négative est déjà possible à la
sensibilité, qui, dans la perception, peut ne diriger son regard que sur un
aspect seulement de l'objet total. De même donc que dans la perception

première, l'enfant ne saisit de la boule qui se balance au-dessus
de son lit que la tache de couleur, de même l'intelligence débutante
de l'enfant engagé dans son premier jugement perceptif, ne saisit, par
une abstraction négative, de l'objet qui se présente à elle que son
caractère de quelque chose qui est. Cette saisie ne peut être que
confuse, puisqu'elle ne distingue rien dans l'objet qui se présente,
sinon le fait qu'il est un étant, et comme telle elle est évidemment
plus facile que la saisie explicite et distincte, positivement abstraite,
de la quiddité sensible, à plus forte raison, de la notion explicite d'être.
C'est pourquoi elle est aussi première pour nous.

Ainsi se dessine nettement l'opposition doctrinale de la scolastique
aristotélicienne à la philosophie scotiste sur le point de la genèse de
la connaissance. Duns Scot prétendait qu'il est plus facile d'abstraire
une quiddité matérielle, très proche de la sensation primitive, que la
notion d'être. D'après ce qui précède, cette affirmation vaut seulement

dans l'ordre d'acquisition des notions explicitement et
positivement abstraites, mais non pour les objets négativement abstraits,
c'est-à-dire confusément considérés. De plus, la tradition aristotélicienne

ne nie pas contre le scotisme que la quiddité sensible ne soit
en quelque manière l'objet premier de l'intelligence, mais affirme que
celle-ci saisit son objet propre de manière si confuse qu'elle en touche
au plus initialement le caractère d'être. La quiddité des choses

sensibles, par elle-même objet propre de l'intelligence en raison
de l'union substantielle de l'âme et du corps, est donc ici l'objet
matériel premier connu de nous (objectum quod attingitur), alors

que la notion confuse de l'être est l'objet formel premier connu
par l'intelligence en raison de sa potentialité (ratio formalis quae
attingitur) ou encore la raison formelle, quoique confuse, sous
laquelle l'intelligence peut originairement saisir son objet propre
(objectum quo). Le scotisme admet également la confusion de la
première connaissance intellectuelle, mais refuse cependant d'y voir
un motif pour définir l'être comme le premier connu de nous. Il
considère que la sensation première impose à l'intelligence de concevoir

la quiddité sensible comme premier objet connu confusément, et
en vient par là à une conception tout à fait neuve de l'intentionalité
de connaissance.



200 ANDRE DE MURALT

Si la notion confuse d'être est la première connue de nous, c'est,
selon la tradition aristotélicienne, qu'elle est formellement proportionnée

à l'intelligence humaine, c'est qu'elle est le premier objet
formel d'une intelligence potentielle. Duns Scot au contraire détermine

le premier objet de l'intelligence en raison de la plus grande
force impressive qu'exerce le singulier concret sur le sens : aussi le

premier objet de l'intelligence est-il la quiddité matérielle la plus
proche de la sensation primitive, et donc la plus facile à abstraire,
car seul le singulier concret correspondant à cette quiddité peut
s'imposer à la sensibilité avec assez de force pour mouvoir une intelligence

elle-même purement potentielle. Pour Duns Scot, par
conséquent, la connaissance tend à se résoudre en un couple action-passion,
au lieu que pour l'aristotélisme la connaissance est une information
intentionnelle du sujet par l'objet. L'intentionnalité est interprétée
par Duns Scot dans la ligne de la causalité efficiente, alors que chez
les scolastiques aristotéliciens, elle est interprétée dans la ligne de la
causalité formelle (res intellecta forma intellectus, écrit saint Thomas).
Interprétation d'une portée historique immense : car elle en viendra
à conclure non seulement que la connaissance authentique est la
seule sensation, parce qu'elle est plus vivement produite dans la
conscience par l'objet extérieur que le concept, qui, lui, n'est qu'une
sensation dégradée, mais aussi que la connaissance, en tant que
produite efficacement par l'objet extérieur, ne peut plus garantir d'elle-
même sa valeur de représentation objective, et donc que la chose
reste elle-même inconnaissable X. L'empirisme efficient de Duns
Scot prépare donc aussi bien le nominalisme médiéval et anglo-
saxon, tel celui de Hume, que la philosophie du cogito et les coûteux
idéalismes qui en peuvent découler.

6. L'explicitation de la notion d'être :

structure de la métaphysique aristotélicienne

En perspective aristotélicienne, il apparaît donc que l'être est

l'objet de la première connaissance intellectuelle de l'homme, acquise
dès la première perception de l'enfant. Ainsi s'explique le fait que
cette notion, à la fois première et dernière pour nous, puisse paraître
l'acquisition immédiate du sens commun et l'objet des plus délicates
analyses du métaphysicien. Pourtant, il apparaît également que cette
notion d'être, si évidente, si naturelle qu'elle puisse paraître, n'est
pas une notion simple.

D'une part, en effet, elle s'articule doublement, selon l'exister,
affirmé déjà dans le premier jugement perceptif, et l'étant, appréhendé

embryonnairement dès ce premier jugement. Dès la première



LA GENÈSE DE LA MÉTAPHYSIQUE 201

perception enfantine donc, se dessine confusément la célèbre distinction

entre l'existence et l'essence, distinction ultimement explicitée par
le métaphysicien dans le jugement de sagesse portant sur le rapport
de la créature à son Créateur. D'autre part, l'être immédiatement
appréhendé au sein du jugement perceptif est, au moins confusément,
conçu sous divers aspects. Ce qui est conçu originairement comme
étant, est aussi conçu confusément comme une réalité, une res ; bien

que cette réalité ne soit pas encore connue dans sa quiddité explicite,
elle est cependant appréhendée comme distincte de toute autre, ou
du moins comme pouvant être distinguée de toute autre : elle est
saisie comme quelque chose, aliquid. De même, en tant qu'étant, elle

peut être connue ou désirée : elle apparaît donc comme intelligible
et appétible, vraie et bonne. Enfin, en tant qu'étant, elle est douée

d'indivision, c'est-à-dire d'unité. La notion d'être, primitivement
conçue par l'enfant, enveloppe donc aussi les cinq notions que le

métaphysicien explicitera sous la forme distincte des cinq transcen-
dantaux : res, aliquid, verum, bonum, unum. Si confuse en effet que
soit la première appréhension de l'intelligence, elle est au moins
l'appréhension d'une chose, d'une chose, de quelque chose, qui peut
être connu ou aimé.

De même que l'être est premier connu de nous et en soi, de même
donc la multiplicité et la richesse que ce premier concept recèle, sont
premières connues pour nous et en soi. La notion d'être et les « attributs

qui lui appartiennent essentiellement » sont l'alpha et l'oméga
de la démarche intellectuelle humaine en perspective aristotélicienne.
Certes, l'être n'est pas connu de nous de la même manière au début
et au terme de la démarche intellectuelle : originairement connu sous
la forme de Yens concretum, il est connu terminalement sous la forme
de Yens transcendens, de la ratio entis, explicitement considérée dans
son intention d'universalité logique (analogique) à l'égard de ses

inférieurs. Ainsi seulement l'être est le concept le plus universel, en
dehors duquel il n'est rien à penser, rien d'intelligible. Pourtant, les
notions d'ens concretum et d'ens transcendens recouvrent substantiellement

la même entité ; seul le mode de saisie varie. L'être est donc
en lui-même un objet de connaissance immédiate, un objet de quasi-
expérience, et non un objet d'induction. Il n'est pas un principe :
immédiatement saisi, le progrès de la connaissance n'aboutit qu'à
l'expliciter davantage.

Il est possible de parler ici, avec les phénoménologues comme
Heidegger, d'un dévoilement progressif de l'être, d'une Entfaltung,
et même peut-être d'une Offenbarung. Car l'être que nous possédons
immédiatement, naturellement, se dévoile à nous peu à peu, et il est
vrai de dire que nous ne le chercherions pas si nous ne l'avions déjà
trouvé. Il se dévoile à nous certes, mais non pas de lui-même. On

M



202 ANDRÉ DE MURALT

peut dire évidemment que toutes les sciences particulières l'explicitent,

puisque toutes saisissent un aspect de ce qui est. Mais l'être
s'explicite également en tant qu'être, et laisse découvrir inductive-
ment ses principes ou causes propres. Ce qui est en tant qu'il est,
est en effet le sujet distinct de la métaphysique. Celle-ci procède à

son égard selon la méthode proprement aristotélicienne de la recherche
des causes. Elle induit donc la cause formelle de ce qui est en tant
qu'il est, la substance (ousia), la cause efficiente et finale de ce qui est
en tant qu'il est, l'exercice et l'acte (energeia, entelecheia), la cause
exemplaire de ce qui est en tant qu'il est, l'un (hen). Substance, acte,
un, sont l'objet propre de la métaphysique. Si celle-ci parvient à la
contemplation de Dieu, premier Etre subsistant, elle n'en acquiert,
quant à ce qui est, aucune intelligibilité nouvelle propre (par opposition

à tout ontologisme platonisant), mais elle permet à l'homme
d'atteindre à l'exercice le plus noble de sa nature intellectuelle,
l'adoration de Dieu. Pourtant la « théologie » permet de vérifier de
manière philosophique la perfection et l'actualité absolue des notions
que le métaphysicien distingue. En particulier, les notions transcendantales,

qui, présentes dans l'intelligence humaine dès son premier
éveil, sont parfaitement explicitées dans la substance, l'acte et l'un
en tant qu'être, se réalisent éminemment dans l'Etre premier divin,
substance séparée, acte pur, unique subsistant, réalité souveraine,
suprêmement intelligible et aimable. Un dernier effort de l'intelligence

s'attachera donc à déterminer l'entité et le statut logique de ces
notions transcendantales, à opérer leur résolution dans la notion
absolument première et dernière, l'être. « Réduction transcendantale »,

qui est le dernier mot de la métaphysique aristotélicienne.
Cette brève esquisse de la structure de la métaphysique aristotélicienne

montre assez que la notion d'être est loin d'être un objet
d'intuition. Qui dit intuition en effet, dit vision, distincte, autonome,
immédiate et concrète. Or, d'une part, la notion originaire de Yens

est confuse, étroitement mêlée à la perception élémentaire dans
laquelle elle prend naissance. Elle n'a rien d'une évidence. Si elle est
immédiate, c'est au sens où le premier contact de l'intelligence
abstractive avec le réel peut être dit immédiat ; si elle est concrète
(il s'agit de Yens concretum) c'est au sens où une abstraction négative,
telle celle des sens qui peuvent ne considérer qu'une partie de l'objet
perçu, peut être dite concrète. D'autre part, la notion de notitia
intuitiva, appliquée par les scolastiques aux deux saisies, initiale et
terminale, de l'être, ne recoupe nullement ce qu'un moderne
comprend aujourd'hui par connaissance intuitive, puisqu'elle est expressément

définie en fonction de l'abstraction. A combien plus forte
raison enfin est-il impossible d'accepter l'interprétation quasi
mystique qui a parfois cours de nos jours. L'être ne recèle aucun



LA GENESE DE LA METAPHYSIQUE 203

«mystère», aucune «grâce» n'est nécessaire pour le connaître. Portant
sur Yens concretum, le premier acte de la pensée humaine est le plus
naturel, le plus commun, le plus banal, le plus imparfait qui soit,
à propos de l'objet le moins mystérieux, le plus commun, et aussi le
plus confus. Le dernier acte de l'intelligence métaphysique, s'il n'est
pas le plus banal, n'atteint pas davantage, à propos de Yens transcendens,

à l'idéal d'une évidence claire et distincte. Concevoir pour cette
raison la saisie métaphysique de l'être comme le mémorial de Pascal
ou la transverbération de sainte Thérèse, c'est prêter à la notion
d'être une réalité imaginaire, faire une métaphore poétique, c'est-à-
dire une transposition esthétique, arbitraire.

Pas plus qu'elle n'est objet d'intuition, la notion d'être n'est principe

de déduction, qu'elle soit considérée initialement comme ens

concretum, ou terminalement comme ens transcendens. Entre l'être
confus, premier connu de l'intelligence, et les notions ultérieurement
acquises, ne règne aucun ordre génétique nécessaire. De même,
entre l'être explicitement reconnu comme sujet de la métaphysique
d'une part, les causes de ce qui est, les notions transcendantales et
les premiers principes de la raison (non-contradiction, identité,
causalité, participation) d'autre part, ne règne pas davantage un ordre
démonstratif nécessaire, selon la structure que les Analytiques Postérieurs

assignent à la science rigoureuse. La ratio entis n'est en effet
explicitée — aussi parfaitement qu'il est possible à une intelligence
humaine — qu'au terme de toute la métaphysique, c'est-à-dire après
l'induction des causes propres de ce qui est et des principes qui
explicitent leurs propriétés, après la découverte du premier Etre subsistant,

après l'explication des cinq transcendantaux.
Ni deductive, ni intuitive, la métaphysique aristotélicienne est

une discipline expérimentale et inductive, la plus adéquatement
proportionnée à notre grandeur et à notre misère d'intelligence liée à

une sensibilité. Son objet, l'être, immédiatement saisi au premier
éveil de l'intelligence, voit, au cours des inductions métaphysiques
et des découvertes théologiques successives, s'expliciter la multiplicité
et la richesse que recèle son concept. Les données les plus élémentaires,

les plus immédiates, les plus communes, sont donc aussi celles
qui sont l'objet de l'ultime explicitation métaphysique, et qui, dans
la doctrine des transcendantaux, assurent au savoir humain son
ultime intelligibilité. Alpha et oméga de la philosophie, l'être et les
« attributs qui lui appartiennent essentiellement » baignent dès l'origine

tout l'exercice de l'intelligence humaine et suscitent les questions
métaphysiques qu'il est impossible d'éluder, même s'il est difficile d'y
répondre adéquatement.

La recherche du vrai, et principalement la métaphysique, est
donc pour nous « en un sens difficile, et en un autre facile. Ce qui le



204 ANDRE DE MURALT

prouve, c'est que nul ne peut l'atteindre adéquatement, ni la manquer
tout à fait » (Met., 993 a 30). Il est impossible de manquer tout à
fait la métaphysique, car son objet est le plus commun de tous,
celui qui s'impose dès l'origine, au sein de toute perception sensible.
Mais il n'est pas possible non plus de l'atteindre parfaitement. Il ne
faut pas prendre cette dernière affirmation d'Aristote pour une
restriction de fait seulement ; il s'agit d'une restriction de principe. La
métaphysique d'Aristote est l'oeuvre humaine d'une intelligence
humaine. Elle n'est pas capable d'une intelligibilité absolue, et elle
n'y prétend pas, malgré tout ce qu'on en a dit. Si l'intelligibilité de la
métaphysique se mesure à celle de l'être, tel que l'homme peut le
concevoir, il ne peut s'agir que d'une intelligibilité bien imparfaite.
Tout concept univoque est en effet parfaitement abstrait de ses

inférieurs, si bien qu'il n'est que la pensée actuelle et simple de son
signifié, et qu'il implique la connaissance de ses inférieurs d'une
manière potentielle seulement. Puisque rien n'est en dehors de ce
qui est, le concept d'être inclut actuellement tous ses modes
inférieurs, et ne peut donc en être parfaitement abstrait. Ce qu'il gagne
en actualité absolue, il le perd en distinction explicite, et c'est pourquoi,

étant à la fois transcendant et immanent à tout concept
univoque, il possède une extension égale à sa compréhension. Tel qu'il
est appréhendé par l'intelligence humaine, l'être n'est donc pas un
concept simple, ni univoque, contrairement à ce que pensaient Duns
Scot ou Hegel ; il n'est pas une idée claire ni distincte, mais reste
nécessairement embué de quelque confusion. C'est à ce prix que
l'intelligence humaine trouve en lui le sujet de sa métaphysique : elle ne
peut prétendre à une sagesse universelle que dans la mesure où elle
considère tout ce qui est en tant qu'il est, c'est-à-dire dans la mesure
où elle se contente d'éclairer toute chose d'une lumière intelligible
commune, puisque sa potentialité lui interdit d'atteindre à la connaissance

absolue, c'est-à-dire singulière, de chaque existant. Ainsi seulement

la métaphysique peut paraître, malgré son excellence, proportionnée

à l'intelligence humaine, qui, même au sommet d'elle-même,
a les yeux de la taupe pour ce qui est évident par nature.

André de Muralt.



LA GENESE DE LA METAPHYSIQUE 205

DISCUSSION DU TRAVAIL DE M. DE MURALT

M. René Schaerer : L'Aristote vivant et foncièrement humain qui nous a
été présenté de façon si remarquable rejoint, à certains égards, celui que nous
propose un ouvrage récent (Pierre Aubenque : Le problème de l'être chez Aristote,
1962). Cette convergence est significative d'un renouvellement auquel j'applaudis.

Peut-être applaudirais-je un peu moins à la confrontation qui vient d'être
établie entre Aristote et Platon. Certes le disciple s'oppose au maître ; mais il y
revient presque toujours. Et pour cause L'opération de pensée se réduisant,
chez lui, à l'action conjuguée d'une pensée fnoésis) qui « ne meut rien » et d'un
désir (orektikon) qui ne sait rien, le critère de vérité demeure insaisissable.
D'où ces retours à Platon, significatifs d'une philosophie perpétuellement
insatisfaite en matière de norme rationnelle. Que pense de cela M. de Muralt
Notre conférencier s'est attaché de préférence aux prolongements médiévaux
d'Aristote, qu'il connaît à merveille. Cette vision diachronique gagnerait, sans
doute, à être complétée d'une vision synchronique, fondée sur l'étude du climat
de pensée où l'aristotélisme a pris naissance, et dont on ne peut le séparer.
Nous serions alors comblés.

M. de Muralt : Les questions bienvenues de M. Schaerer me permettent
de préciser un point que mon étude ne pouvait qu'effleurer : le problème de la
causalité.

1. La confrontation de Platon à Aristote ne me semble pas à proprement
parler celle d'un philosophe à un autre philosophe, mais celle du maître inégalé
de la spiritualité antique au savant initiateur de la philosophie considérée
comme science rigoureuse. Le « critère de vérité » de l'un et de l'autre est donc
nécessairement autre : pour le premier, divin, absolu, ineffable ; pour le second,
saisissable de plein droit, puisque c'est l'homme même : critère de vérité non
plus absolu, mais humain, de l'homme et par l'homme.

2. La vérité d'Aristote est celle que tout homme, naturellement intelligent
et désireux de savoir, atteint à propos du réel au terme de ses cinq interrogations

fondamentales. Celles-ci expriment les cinq exigences d'intelligibilité
irréductibles et naturelles de l'homme. Echo de la diversité qualitative des

cinq sens, par le moyen desquels l'intelligence s'éveille à sa vie propre, elles
appellent les cinq causalités et commandent de ce fait toute la pensée du
Stagirite. Chaque partie de la philosophie est structurée par une causalité
dominante, non exclusive : la physique par la causalité matérielle, la philosophie
du vivant par la causalité efficiente, la métaphysique par la causalité formelle,
l'éthique par la causalité finale, la philosophie de l'art par la causalité exemplaire
(la logique, n'étant pas partie de la philosophie, mais l'organe du savoir, n'est
pas structurée par une causalité propre, ce qui explique la tendance de la
logique contemporaine à se constituer comme « science » autonome). De même,
à l'intérieur des diverses disciplines, dans la métaphysique par exemple, se

retrouve la même structure : la substance est la cause formelle, l'acte la cause
finale, l'un la cause exemplaire de ce qui est en tant qu'il est.



206 DISCUSSION

3. La causalité est donc ce qui permet à Aristote de fonder une philosophie
pure, stricte, vivante, inductive, rigoureuse, précise au plus haut point,
indépendante autant qu'il est possible de toute inspiration religieuse, de toute
vision mythique, rejetant tout asservissement à une méthode à priori, logique
ou mathématique, une sagesse humaine, expression du point de vue de l'homme,
n'excluant nullement la possibilité d'une connaissance plus parfaite, mais niant
le caractère philosophique de celle-ci, évitant le dogmatisme parménidien ou
héraclitéen aussi bien que la dilution de la sagesse dans le subjectivisme sophiste
ou l'empirisme nominaliste.

4. Ce caractère de philosophie pure, la scolastique aristotélicienne Ta
reconnu à la philosophie d'Aristote et l'a renforcé. C'est pourquoi, si l'étude
« synchronique » d'Aristote est nécessaire, l'étude « diachronique » de l'aristotélisme

est indispensable. Bien que son point de vue fût essentiellement théologique

et qu'elle ait en conséquence considérablement perfectionné la logique
et la critique, la scolastique aristotélicienne a su, dans l'œuvre de ses meilleurs
représentants, reconnaître que la norme rationnelle de la philosophie doit être
recherchée dans le dynamisme vital de l'intelligence humaine, et non dans la
connaissance de Dieu ni dans les logiques ou méthodes de la raison. Elle a

conçu la philosophie comme une entreprise humaine, limitée et relative certes,
œuvre vive, néanmoins, naturelle, nécessaire de notre intelligence. La philosophie

aristotélicienne ne condamne ni ne rejette l'amour du mythe (Met., 982 b 18)

ni l'amour de la méthode (995 a 12, 1005 b 4) ; mais elle craint, sachant que
l'homme est un délicat équilibre d'esprit et de corps, Tétouffement de l'intelligence

par l'imagerie des fausses mystiques ou la planification des techniques
intellectuelles. Qui pourra raisonnablement lui reprocher de ne pas adorer ces
idoles contemporaines

Mme Virieux-Reymond : La philosophie de Platon est-elle vraiment moins
humaine que celle d'Aristote et peut-on lui reprocher plutôt qu'au Stagirite une
solution dualiste En fait, pour Platon, Tunité existe parce que la nature, dans
sa structure profonde, parle géométriquement sur les divers plans spirituel,
moral, physique et biologique (cf. Rép., VII, 525 d - 526 c, et Gorgias, 507 d -
508 a). La nature est donc intelligible dans son fonds dernier. Sa structuration
mathématique se découvre à la fois sur le plan de la connaissance reflexive
grâce à la réminiscence et sur celui de la perception sensible dans la mesure
où elle débouche sur les relations numériques (Timée, 47 c), alors que, pour
Aristote, il y a, jusque dans la métaphysique, écartèlement entre a) la fidélité
aux thèses platoniciennes (spiritualisme, immortalité de l'âme et réalité des
Idées qui restent transcendantes au sensible, puisque isolables par Vépagôgé,
même si elles sont incarnées en lui) et 6) les thèmes que sa vocation de naturaliste
introduit dans le plan métaphysique : valorisation de la connaissance sensible,
de Yempeiria ou acquisition progressive des notions par le temps et la pratique
— et non grâce à l'intelligence pure — avec la conséquence que les hypothèses
se vérifient par la confrontation avec des faits expérimentaux qui ne sont pas
tous exprimables mathématiquement et qui, de ce fait, sont partiellement
irréductibles à la prise de l'intelligence, à moins qu'on ne valorise, comme le fait
Aristote, la faculté intuitive capable de saisir immédiatement en Callias
« l'homme universel ». Mais le fait de l'erreur possible dans cette intuition rend
nécessaire le recours à Yempeiria. Le dualisme semble donc autant le fait de la
pensée aristotélicienne que de celle de Platon.



LA GENÈSE DE LA MÉTAPHYSIQUE 207

M. de Muralt : Mme Virieux-Reymond souligne l'importante question des
relations entre l'orientation expérimentale d'Aristote et son inspiration
métaphysique, qui semble relever de la pensée « pure ».

i. La pensée d'Aristote me semble en effet plus «de l'homme», que la
pensée de Platon, qui est « de Dieu » : si Aristote avait pu concevoir une vision
« face à face » de Dieu par l'homme, il l'aurait décrite comme une connaissance
sans commune mesure avec une connaissance terrestre, bien qu'exprimable
analogiquement en termes humains, alors qu'elle ne serait vraisemblablement
pour un platonicien que le prolongement univoque de la sagesse naturelle
humaine. L'aristotélisme est donc plus prudent et demeure dans les limites
de l'expérience et de l'induction immédiatement fondée sur celle-ci.

2. Ainsi, le dualisme de l'âme et du corps, explication bien hasardeuse pour
des faits d'expérience quotidienne, est inadmissible. Encore faut-il s'entendre
sur ce terme. Il y a un dualisme métaphysique des « substances » âme-corps,
plus généralement forme-matière (Platon, Durand, Scot, Vasquez, Suarèz,
Descartes). U y a une dualité (plutôt qu'un dualisme) entre Tordre de l'être
et celui du connaître. Paradoxalement, le dualisme métaphysique fonde un
idéal de connaissance unitaire, intuitionniste ou du moins déductif, et la dualité
être-connaître suppose Tunité substantielle de l'homme, et se manifeste dans
la démarche ana-lytique, ana-logique de la pensée.

3. Ce qui ne revient pas à dire que l'âme et le corps, la forme et la matière
coïncident : ils sont distincts, mais non séparés, ils sont un. La forme est donc
separable par l'intelligence, non séparée par soi. Aristote ne comprendrait
certainement pas que sa pensée ici soit rapprochée de celle de Platon, dès lors
surtout qu'il admet la réciprocité des causalités de la forme et de la matière
dans l'individu.

4. Ce qui permet de comprendre que ce que dit Mme Virieux-Reymond
d'Aristote naturaliste doit s'étendre explicitement à Aristote métaphysicien :

il n'y a pas de métaphysique sans expérience et sans induction métaphysiques,
et inversement, toute expérience implique nécessairement — au moins
confusément — la saisie du sujet propre de la métaphysique, ce qui est, Yens. Je
précise que mon exposé ne traite que de ce dernier point, et nullement de la
constitution inductive de la métaphysique comme science proprement dite.

M. Rudhardt : 1. M. de Muralt n'oppose-t-il pas exagérément Aristote à
Platon Je suis plus sensible que lui à la continuité qui relie Tune à l'autre les
pensées de ces deux auteurs. Platon ne distingue-t-il pas à sa manière Tordre
de la connaissance et l'ordre de l'être lorsqu'il nous enseigne une dialectique qui
procède du sensible à l'intelligible

2. La connaissance aristotélicienne procède sans doute à partir de la
perception ; mais, si, dans cette perception même, l'intellect saisit l'intelligible
en puissance dans le sensible, il ne peut le faire, étant lui-même en puissance,
que sous l'action de l'intellect actif. Je ne sais pas très bien ce qu'il faut faire
dans le système aristotélicien de cet intellect agent, mais ne nous montre-t-il
pas au moins la nécessité de reconnaître, à la source de la connaissance, un
acte autonome de l'intelligence

3. Peut-on vraiment dire que la première perception enfantine implique un
jugement d'existence Les psychologues ont montré que la notion de réalité



208 DISCUSSION

se construit progressivement au cours du développement de la pensée enfantine.

Avant que cette notion soit constituée, que peut être un jugement d'existence

M. de Muralt : Par ses trois questions, M. Rudhardt touche immédiatement

à trois difficultés principales.

i a. Il y a certes une continuité de Platon à Aristote, même si l'intention
« philomythique » du premier dépasse le strict champ de la philosophie. Encore
faudrait-il savoir si cette continuité n'est pas le fait de l'influence de l'élève
sur le maître.

i b. Platon admet une dualité être-connaître de fait, non de droit, dans la
mesure où l'âme, jouissant de l'éternelle vision de Dieu, déchoit de sa dignité,
non en raison de la nature même de l'homme. De droit, l'homme est une âme
bienheureuse ; de fait, il est une âme accidentellement liée à un corps. D'où suit
que la vision naturellement intuitive de l'âme est accidentellement voilée par
cette « incarnation » malheureuse, qui oblige l'intelligence à se soumettre à un
mode abstractif et discursif de connaissance. Mais la vision primitive est restaurée

au terme de cette dialectique purifiante, et le mode abstractif et discursif est
dépassé, résorbé, « aufgehoben ». Ainsi, pensent, toutes proportions gardées, le
théologien Duns Scot, et le phénoménologue Husserl (cf. mon article dans
Revue de théol. et phil., i960, IV). Au contraire, Aristote juge substantielle
l'union de l'âme et du corps, et nécessaire absolument, non dialectiquement,
le mode abstractif et discursif de l'intelligence. En un mot, le statut rationnel
de l'intelligence est fondé sur la nature de l'âme humaine pour Aristote, alors
que pour Platon ou Duns Scot, il est fondé sur son histoire et se définit comme
un moment dialectique de celle-ci.

2. Cette deuxième question, très délicate, nous engage dans un débat presque
bimillénaire. Simplifions. Aristote dit que l'intellect agent est acte par sa
substance même (De An., 430 a 18). Cette expression, qui, prise à la lettre, oblige à
admettre un intellect agent séparé divin (Avicenne) ne peut pourtant que
signifier ceci : l'intellect agent est par nature une activité humaine productrice
des intelligibles, comme l'intellect patient est par nature une puissance réceptive

des intelligibles. Aristote spécifie en effet que l'intellect agent et l'intellect
patient sont dans l'âme (430 a 13), que l'intellect agent est une energeia, non une
entelecheia, c'est-à-dire une activité qui n'a pas son terme (telos) en elle-même
(cf. Met., 1050 a 23), mais le produit pour actuer l'intellect patient et permettre
la connaissance expresse. On dira certes que Dieu est pour Aristote une energeia
également (Met., 1072 a 25). En fait, Dieu devrait être dit en rigueur de termes
entelecheia, acte pur qui a son terme en lui-même, qui est à lui-même son propre
objet de connaissance et d'amour : il est séparé par essence, il est Vipsum esse

subsislens. alors que l'intellect agent n'est que distinct de l'intellect patient, et
separable, éternel, comme toute la partie intellective de l'âme, comme l'intellect
patient lui-même (par opposition à Tricot qui néglige De An., 429 b 5 et fausse
Met., 1070 a 24). Le mot energeia a donc un sens peu rigide, mais l'impossibilité
de la solution avicénienne et Met., 1050 a 23, prouvent suffisamment que le
De Anima conçoit l'intellect agent comme une simple activité. N'étant pas
l'acte pur, Dieu, l'intellect agent n'est pas un acte de connaissance qui serait à
lui-même son propre objet, il n'est pas non plus un acte de connaissance qui
aurait un objet autre que lui : il n'est pas un acte cognitif (celui-ci est réservé à
l'intellect patient informé par l'intelligible), il est une activité productrice des



LA GENÈSE DE LA MÉTAPHYSIQUE 2O9

intelligibles par abstraction à partir des sensibles. Il est, au sens strict, la
puissance active de l'âme raisonnable, la puissance en vertu de laquelle Tâme
raisonnable actue l'intelligible contenu dans le sensible, puissance impassible, car
non passive comme l'intellect patient, sans mélange, car non liée à un organe
physique, comme le sens (De An., 430 a 18). Etant par nature actif, l'intellect
agent ne peut pas tantôt « penser » tantôt ne pas « penser » (430 a 22), mais pour
abstraire l'intelligible du sensible, il doit « attendre » que le sensible lui soit
proposé dans l'image par la perception ; si donc il ne « pense » pas, ce n'est pas
en raison de sa nature, mais par accident, parce que le premier contact avec le
réel ne s'est pas encore produit : autant dire qu'il « pense » dès la première
perception de l'enfant. Aussi bien l'expression d'acte autonome de l'intelligence,
employée par M. Rudhardt, est-elle ambiguë. L'intellect agent ne peut être un
acte de connaissance, antérieur à la première saisie du premier intelligible, ni
l'habitus des premiers principes, mais il est un principe d'activité, un acte

s'exerçant actuellement dans et dès la perception. On demandera alors pourquoi
il se contente à l'origine d'abstraire le plus confusément l'intelligible le plus
confus, puisqu'il est actif par nature : la raison en est la confusion de la perception

première elle-même, qui ne donne originellement aucun objet pleinement
constitué, ni ne permet aucune abstraction distincte ni positive. Faut-il même
ajouter que l'intellect agent, ne pouvant procéder premièrement qu'à des

abstractions imparfaites, faciles, est perfectible dans son activité naturelle
même Les scolastiques aristotéliciens semblent l'admettre tout en pensant
rester fidèles à la lettre du De Anima.

3. Cette question est aussi délicate. A mon sens, la première perception
enfantine implique un jugement d'existence confus, mais non la saisie de

l'objet dans la totalité organisée de ses qualités sensibles. Un jugement d'existence,

c'est-à-dire la conscience plus ou moins confuse qu'il y a là quelque chose,

et non rien, quelque chose qui se précisera et prendra progressivement une
réalité plus consistante pour l'enfant. Ce quelque chose est peu de chose sans
doute, mais suffit pour « fixer » l'enfant, qui n'arrêterait pas son attention s'il
n'y avait rien. Ici, le meilleur laboratoire est un berceau, car l'enfant dont je
parle est Yin-fans, le bébé, qui ouvre la première fois les yeux sur ce que nous
appelons le monde, et qui est pour lui, quoi je ne sais, mais en tout cas un
étant, quelque chose confuse qui est. Les psychologues ont raison de dire que la
notion de réalité se construit, mais ce qui m'intéresse ici, c'est de déterminer le
premier acte d'une intelligence manifestement liée à une sensibilité. Si la notion
de réalité se construit, il faut qu'elle commence d'apparaître confusément à un
moment donné de la vie enfantine. Sans vouloir fixer le jour et l'heure, je pense
que la première perception, c'est-à-dire la première saisie si confuse soit-elle
d'une chose sensible, implique nécessairement un premier jugement d'exister et
une première appréhension de Yens, si confus soient ces deux actes à leur
première formation : la notion de réalité commence donc d'apparaître avec le
premier jugement d'existence.

M. Daniel Christoff : i. La genèse absolue que Ton retrouverait dans la
doctrine aristotélicienne n'est absolue que parce qu'elle est découverte par
l'intelligence seule, laquelle ne peut, sans autre information, dépasser en priorité
le commencement qu'elle se donne à elle-même. Il semble que dans le terme de

genèse absolue il y ait une contamination de deux notions.
Il est bien vrai que l'être est objet premier de l'intelligence humaine, mais

au sens d'une priorité logique, et alors cette proposition n'est pas proprement



210 DISCUSSION

aristotélicienne. Quant à dire que l'être est l'objet premier, génétiquement, cela,
chez Aristote, s'entend d'une genèse idéale opérée par une intelligence en acte
réfléchissant à ses propres origines. Elle se trouve alors présente dans la genèse
même.

Il est bien vrai qu'en aristotélisme la forme la plus haute du composé (ici,
l'intelligence) transforme l'actualité de tout le composé et, avec elle, les formes
subordonnées. Néanmoins, selon Aristote, la sensibilité est passive ; par
conséquent, ou bien la première appréhension est sensible, reste passive, ne comporte
pas de jugement, et l'intelligence ne s'y exerce pas « au moins embryonnaire-
ment dès la première perception » ; ou bien la première appréhension est une
véritable perception, comporte jugement, activité, exercice embryonnaire de
l'intelligence, mais alors elle n'est pas « génétiquement » première.

Au reste, il n'y a pas de genèse absolue chez Aristote, car tout est déjà dans
la nature, comme selon Platon tout est déjà, dans l'âme, confus, et dans les
Idées.

2. On pourrait parler aussi bien de genèse absolue à propos du passage de
la confusion sensible à la réalité de l'idée par la réminiscence platonicienne. Et
surtout dans le kantisme, où les formes à priori ne sont pas des connaissances
et où le monde phénoménal est une construction. Mais on ne saurait révoquer
ensemble, sur le même plan et pour la même raison platonisme et kantisme
puisque, dans le premier, c'est de l'être qu'il s'agit du commencement à la fin,
tandis que, dans le second, la question de l'être est exclue. U y a chez Kant
genèse absolue du phénomène, et nullement application mécanique des formes
à la matière, mais comme ce n'est qu'une genèse du phénomène, elle n'est pas
absolue. Et, chez Platon, la différence entre la réalité de l'Idée pour l'âme qui
en cherche la contemplation et l'irréalité du souvenir de l'Idée enfoui dans
l'âme est telle qu'on doit aussi parler d'une genèse absolue qui s'opère dans et
par le dialogue. Le platonisme est le type d'une genèse embryonnaire de la
métaphysique, de ce point de vue, et nullement une métaphysique où l'Idée est
donnée d'avance à l'âme, et sans genèse.

Si, par genèse absolue, on entend la présence de l'intelligence dans les
premiers actes de la « connaissance » qui n'est pas encore une connaissance, ce
caractère ne permet pas une distinction complète ; alors qu'en principe, dans
une doctrine de la puissance et du passage de la puissance à l'acte, il est évident
qu'il y a genèse réelle (je préfère ce terme à celui de genèse absolue), il est
remarquable que cela soit particulièrement difficile à montrer pour ce qui
concerne la connaissance, surtout pour la métaphysique.

3. Sur la confrontation de l'aristotélisme et de la phénoménologie. Entre
l'appréhension première et confuse de l'être et l'appréhension plénière et
illuminante par la contemplation se développe un passage par l'abstraction et par
la notion abstraite de l'être, passage qui, dans l'intelligence humaine est
effectivement réel. Cela exige une théorie de l'abstraction. Or chez Aristote l'abstraction

s'opère vers le général. Chez Husserl, l'abstraction est une sorte de partia-
lisation, un passage du tout concret — du contenu consistant par lui-même —¦
à la partie abstraite et non consistante par elle-même. Il serait intéressant de

comparer les deux doctrines sur ce point très clair.

M. de Muralt : La notion de genèse absolue du savoir a été sans doute
trop peu explicitée dans mon travail, et les objections de M. Christoff me forcent
heureusement d'y revenir.



LA GENESE DE LA METAPHYSIQUE 211

1. Le mot absolu est peut-être inadéquat, mais il ne veut signifier que la
potentialité radicale de l'intelligence dans la constitution du savoir, au sens où

l'intelligence, venue cependant « thurathen » (De gêner, animal., II, 3, 736 b 28),
ne possède, avant la perception, ni connaissance innée, ni souvenir d'une
contemplation idéale, ni formes logiques à priori. Aussi la réminiscence ne me
paraît-elle pas pouvoir se définir comme une genèse absolue du savoir, bien

que pour Platon il y ait, de fait, en raison de la « chute », une certaine genèse du
savoir. De même, si le kantisme se présente comme une construction absolue
du monde phénoménal, il n'en conçoit pas moins l'instrument logique de cette
construction comme une structure transcendantale du sujet : dans le kantisme,
qui admet comme l'aristotélisme le rôle fécondant du donné sensible, le sujet
ne suscite pas les formes logiques de sa connaissance au contact du réel à
connaître. Si Ton peut prétendre que le kantisme et le platonisme n'admettent pas
de genèse absolue du savoir, ce n'est donc ni « sur le même plan, ni pour la
même raison ».

2. L'intelligence cependant possède, ou plutôt est par nature, un pouvoir de

connaître, d'illuminer et d'actualiser l'intelligibilité du réel et de s'identifier
vitalement à lui par information intentionnelle. De ce point de vue, certes, il n'y
a pas de genèse absolue ; la seule genèse absolue serait celle de l'idéalisme
dialectique, panlogiste et panthéiste. Pour pouvoir illuminer l'intelligible et
s'unir à lui, l'intelligence doit s'exercer dès la première saisie du premier objet,
et c'est pourquoi il me semble nécessaire d'admettre, en perspective aristotélicienne,

la présence active de l'intelligence dans la perception. La sensation
brute, pure affection organique passive, n'a donc pas valeur de connaissance

pour nous; elle ne devient connaissance perceptive qu'informée par l'intelligence,

et perception distincte qu'à proportion de la distinction de l'acte
intellectuel qui l'informe, principalement du jugement objectivant, puisque la
perception comme telle, même distincte, n'implique que l'appréhension confuse

de l'être. La perception peut donc bien être génétiquement première, en
tant que connaissance, il est vrai, car le premier contact est celui de la sensation
brute. Reste la question de fait : qui dira le moment où, chez le bébé, la sensation

brute devient, pour la première fois et si peu que ce soit, consciente et
objective

3. L'elucidation de la genèse absolue du savoir est manifestement l'office
d'une critique de la connaissance, par l'intelligence « en acte réfléchissant sur
ses propres origines ». Pourtant, il ne semble pas plus difficile d'élucider cette
genèse dans le cas de la métaphysique que dans le cas de toute autre discipline :

car la connaissance confuse de l'être précède toute connaissance intellectuelle
distincte.

4. En perspective aristotélicienne, l'abstraction n'est pas un acte en soi,
mais la face négative de l'induction, laquelle ne vise pas immédiatement
l'universel, mais un principe matériel, formel, efficient ou final. Celui-ci n'est en
lui-même ni singulier, ni universel, mais négativement un, essentiellement
indivis (par opposition à Duns Scot). Il est universel en raison du mode rationnel

de notre pensée predicative, singulier en raison de l'individu en qui il
subsiste. Individualité et universalité sont donc des accidents, réel ou de raison,
du principe induit. Husserl ne connaît pas l'induction proprement dite : il en
reste paradoxalement à la vision formaliste de l'abstraction qu'ont retenue de
la tradition aristotélicienne les manuels scolaires, ne liant plus abstraction et
induction, ni ne distinguant entre principe et universalité, et d'une manière



212 DISCUSSION

générale attribuant à l'abstraction la constitution d'une série hiérarchique
d'universaux de plus en plus vides, culminant dans la notion creuse d'objet
en général.

M. Edouard Lescaze : Vous accusez de dualisme des penseurs comme
Platon, Descartes ou Kant auxquels vous croyez opposer victorieusement la
philosophie d'Aristote. Mais n'y a-t-il pas un dualisme latent dans l'aristotélisme

N'y a-t-il pas une faille dans le cheminement — tel que vous nous l'avez
décrit — qui va du premier pour nous au premier en soi Partant, lui aussi, du
sensible, Marx n'aboutit pas à la notion d'être « parfaitement abstrait ». L'être
que recherche la métaphysique est-il une abstraction un parfait abstrait
Alors, cela ne vaudrait pas la peine de le chercher.

M. de Muralt : M. Lescaze ne m'a pas compris. Mon étude comme la
discussion précédente montre assez qu'il faut distinguer deux sens du mot
dualisme et qu'il n'est pas question d'un être parfaitement abstrait.


	La Genèse de la métaphysique la primauté de l'être en perspective aristotélicienne

