
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1963)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Joachim Wach : Vergleichende Religionsforschung. Mit einer Ein- Histoire
führung von Joseph M. Kitagawa. Stuttgart, Kohlhammer, 1962, des
198 p. Urban-Bücher, 52. religions

M. Wach, fils de la grande famille des Mendelssohn-Bartholdy, luthérien
d'origine et épiscopalien de conviction, a d'abord enseigné en Allemagne où il
a publié, entre 1922 et 1934, des travaux scientifiques très remarqués sur les

problèmes de la méthode en histoire des religions, et sur des questions
d'herméneutique. Congédié en 1935 par le gouvernement nazi, il trouve une seconde

patrie aux Etats-Unis où il publiera entre autres un célèbre volume de sociologie

religieuse («Sociology of Religions», 1944). Invité, en 1952, à donner des

cours en Inde, il choisit comme sujet « l'étude comparée des religions », cours
qu'il professera sous une forme remaniée aux Etats-Unis, en 1954. H meurt en
1955, en Suisse, arraché brutalement au travail de révision de son manuscrit.
L'ouvrage est publié après sa mort par son collègue et ami J. M. Kitagawa qui
le fait précéder d'une longue étude sur la vie et la pensée de l'auteur. C'est dire
que ce livre est en quelque sorte le testament scientifique du grand savant, et
qu'il mérite toute notre attention. — Il s'agit d'une sorte d'interprétation
philosophico-théologique de la religion, sous la forme d'une analyse phénoménologique

de ses manifestations. L'étude de la religion exige, de la part de celui
qui l'entreprend, certaines dispositions intellectuelles et surtout spirituelles :

il doit connaître les langues, être capable de comprendre des mentalités opposées

à la sienne, ressentir le besoin de contribuer positivement à l'évolution de
la vie religieuse, et posséder lui-même une authentique expérience religieuse.
C'est alors qu'il sera en mesure d'utiliser correctement les différentes méthodes
de recherche : historiques, psychologiques, sociologiques et phénoménologiques.
¦— L'expérience religieuse est un élément constitutif de l'être humain ; ses
critères sont : rencontre avec la réalité ultime, rencontre qui engage la personnalité

tout entière, qui excelle par son intensité, et qui incite à l'action.
L'expérience religieuse se concrétise dans trois formes principales : la pensée
(symboles, mythes, doctrines, récits, chants, confessions de foi ; se rapportant à
Dieu, au monde et à l'homme), l'action (le culte en tant que réponse, recueillement

et service), et la communauté (communauté en liaison avec le NUMEN,
obéissant à certains principes de formation, et s'édifiant toujours selon certaines
structures). — La publication de ce livre en allemand, dans l'excellente collection

de poche des « Urban-Bücher », le met à la portée de toutes les bourses.
Malheureusement, le manuscrit allemand ne semble pas avoir été révisé par
un spécialiste, et les fautes de transcription de mots étrangers sont, hélas,
relativement nombreuses. Carl A. Keller.



254 BIBLIOGRAPHIE

Josef Neuner (éditeur) : Hinduismus und Christentum. Wien -
Freiburg - Basel, Herder-Verlag, 1962, 249 p.

Voici la traduction, de l'anglais, d'un livre publié d'abord en Inde. Ecrit
par de3 missionnaires catholiques romains, il résume l'attitude de la théologie
catholique romaine vis-à-vis de l'hindouisme. Les vingt-quatre chapitres
présentent à tour de rôle les principaux éléments de la civilisation hindoue : les
livres sacrés, les dieux, l'éthique, les pratiques religieuses, les grandes épopées,
les philosophies et les théologies, les mouvements modernistes. Dans la mesure
du possible, on s'efforce d'ajouter à la description des phénomènes une
appréciation critique, du point de vue catholique romain : on fait le tri entre ce qui
est recevable et ce qui ne Test pas. Dans certains cas, par exemple lorsqu'on
parle de la vénération des images, cette confrontation s'avère nécessairement
un peu laborieuse. — Tout en s'adressant au public cultivé, les auteurs donnent,
en règle générale, une information sûre. Certains chapitres sont excellents ;

signalons ceux sur le Ramayana et sur les grands théologiens de l'hindouisme.
Soulignons le fait que l'auteur de ces derniers estime, à juste titre et contrairement

à ce que pensent les théologiens protestants, que la pensée de Shankara
se concilie plus facilement avec le christianisme que celle de son adversaire
Ramanuja. — Ici et là, on peut relever quelques erreurs, la plupart dues aux
aléas de la traduction. Parmi les plus graves, notons une interprétation absolument

intenable de la Gayatri (p. 94), une allusion incompréhensible au «texte
du pure advaita » (lequel p. 45), et la traduction également fausse de Narada
Bhakti Sutra 2 (p. 160). Les soixante-trois Nayanars du shivaïsme dravidien
ne sont pas tous des poètes (cf. p. 196), et la collection des poèmes du vishnouisme
tamoul s'appelle Nalayira Divya Prabandham (p. 154). On déplore, dans le

chapitre sur le shivaïsme, l'absence d'un article sur les Lingayat, secte qui
possède une littérature originale et particulièrement riche. — Deux réserves plus
importantes : i° Avec une insolence proprement déconcertante, les auteurs
identifient « christianisme » et « catholicisme romain », passant sous un silence
glacé la présence d'autres Eglises. 20 Peut-on vraiment réduire la rencontre de

l'Evangile et d'une tradition culturelle de l'envergure de l'hindouisme à un
simple choix à opérer entre les « erreurs » de celle-ci et ses « vérités »

Carl A. Keller.

W. C. Smith : L'Islam dans le monde moderne. Paris, Payot, 1962,
387 p. Bibliothèque historique.

Ce livre remarquablement intelligent frappe le lecteur par trois qualités :

l'honnêteté et la rigueur de la méthode, l'intérêt et la précision des résultats,
l'attitude personnelle de l'auteur. — Renonçant d'emblée à élaborer une vue
générale et nécessairement superficielle de l'ensemble du monde musulman,
l'auteur a concentré son enquête sur quatre régions capitales : les pays arabes,
la Turquie, le Pakistan, l'Inde. Ayant déjà publié des ouvrages sur l'Islam en
Inde et sur les publications de l'Université d'Al-Azhar, il était bien préparé
pour analyser de manière approfondie la situation de la communauté du
prophète dans les pays de Nehru et de Nasser. Il a ajouté les résultats de nombreux
entretiens qu'il a eus avec des personnalités de la Turquie et du Pakistan, ainsi
que du dépouillement de certaines publications en ourdou. Sans oublier les
communautés musulmanes de Chine, de Russie et d'Afrique, il estime que son
investigation devrait être étendue surtout à l'Iran et à l'Indonésie. L'Islam



BIBLIOGRAPHIE 255

contemporain a, en effet, six centres de gravité : l'Indonésie, l'Inde, le Pakistan,
l'Iran, la Turquie, et les pays arabes. — Le problème de l'Islam et de son avenir
se pose de manière différente dans chacun de ces territoires. Les pays arabes,
réduits pendant des siècles à une inertie presque totale, après la glorieuse période
de l'Islam classique, traversent actuellement une crise très grave. Les élites
intellectuelles, au lieu de s'attaquer à la solution des problèmes angoissants de

notre temps dans l'optique d'un Islam renouvelé et redevenu créateur, se

cramponnent aux splendeurs révolues de la société musulmane d'antan, ou
bien elles cèdent aux tentations d'un modernisme qui a perdu le contact avec
le coeur de la foi. En Turquie, en revanche, les perspectives sont beaucoup plus
réjouissantes. Ayant résolument rompu avec la tradition de l'Islam osmanien,
les Turcs sont actuellement libres d'élaborer une nouvelle interprétation de

l'Islam, s'orientant non pas vers la Loi religieuse, mais plutôt vers l'esprit de

l'Islam qui est soumission de la communauté à la volonté directrice d'un Dieu
vivant. Le cas du Pakistan est tragique. Ce pays doit son existence à l'enthousiasme

d'une communauté musulmane mise en branle par le mot d'ordre :

« Créer un Etat musulman. » La situation actuelle, cependant, est caractérisée

par une écrasante perplexité : ignorant tout d'un Etat spécifiquement musulman

au milieu du XXe siècle, les dirigeants musulmans ont échoué dans leur
tentative de construire cet Etat, et il manque une personnalité capable
d'inculquer une nouvelle conviction aux masses désemparées. En Inde enfin, où
le coup de la séparation d'avec le Pakistan a été durement ressenti par la
communauté musulmane, celle-ci commence à se ressaisir et à faire face à la
nouvelle situation. Etant minoritaires dans un Etat laïque, les musulmans de
l'Inde sont peut-être plus susceptibles que leurs frères pakistanais de découvrir
les implications de l'Islam dans le monde d'aujourd'hui. — L'attitude de
l'auteur n'est pas seulement celle d'un savant perspicace et d'un écrivain à la
plume impitoyable ; elle est dictée par la générosité et la noblesse d'un
véritable humaniste, porté par l'amour des hommes et de Dieu. Préconisant la
recherche d'expressions inédites de la religion traditionnelle, dans le cadre de
la séparation de la communauté religieuse et de l'Etat, il se rend compte de
l'énorme difficulté des problèmes posés aux musulmans. Par son livre, il aimerait

les aider à trouver une solution. — Le texte, traduit par un maître, est
truffé d'aphorismes toujours fort originaux sur la religion et sur le monde
moderne, détail qui rend d'autant plus captivante la lecture de ce grand livre.

Carl A. Keller.

Code sacerdotal I, Genèse - Exode. Texte français, introduction et
commentaires par Jean Steinmann. Bruges, Desclée De Brouwer.
1962, 153 p. Collection « Connaître la Bible ».

C'est une excellente idée que d'avoir groupé en un volume les textes —
dispersés dans la Genèse et l'Exode — de la première partie du Code sacerdotal.
Cette tradition essentiellement liturgique fait charnière, on le sait, entre le
prophétisme préexilique et le judaïsme maccabéen. Elle manifeste l'importance
du courant sacerdotal et sa vigueur. On en prend mieux et plus aisément
conscience grâce à ce petit livre qui, à l'instar de ses voisins de collection, est
élégamment et intelligemment présenté. Jean Steinmann, mort tragiquement
au pays même de la Bible, aura été assurément un des plus actifs et intelligents
artisans du renouveau biblique dans le catholicisme. Ce petit volume, un des
derniers qu'il ait écrit, en fournit une fois de plus la preuve.

Eric Fuchs.

Ancien
et Nouveau
Testaments



256 BIBLIOGRAPHIE

C. Larcher, O.P. : L'Actualité chrétienne de l'Ancien Testament
d'après le Nouveau Testament. Paris, Les Editions du Cerf, 1962,
533 p. Lectio Divina, 34.

Pour répondre aux difficultés d'une actualisation chrétienne de l'Ancien
Testament, évoquées en introduction (p. 19-42), l'auteur, ancien professeur à
l'école biblique de Jérusalem, interroge le Nouveau Testament, car il entend
« saisir à sa source, dans les écrits du Nouveau Testament, la dimension
chrétienne de l'Ancien » (p. 13). — L'ouvrage est divisé en deux parties. La première
est consacrée à l'attitude de Jésus à l'égard de l'Ancien Testament, « facteur
initial, décisif... pour tout le comportement de l'Eglise postérieure» (p. 45).
Sans se contenter de relever, après d'autres, la fidélité et l'indépendance de

Jésus à l'égard des Ecritures, l'auteur analyse quelques notions centrales du

message du Maître. Le thème du Royaume des cieux est emprunté au livre de
Daniel, mais transposé du plan transcendental au plan actuel de l'événement
de la venue du Messie. Par les titres de Messie, de Serviteur et de Fils de l'homme,
Jésus concentre sur sa personne certains traits prophétiques de l'Ancien Testament.

La confrontation avec l'espérance des divers courants du bas-judaïsme,
y compris celle de Qumran, fait apparaître l'originalité de la « synthèse messianique

de Jésus », notamment sa volonté d'accomplir la mission du Serviteur.
L'attitude de Jésus à l'égard de la loi amène une étude détaillée de Mat. 5 :

17-19, tenu intégralement pour une parole authentique de Jésus : la loi «rappelle

que Dieu peut imposer à l'homme des exigences inconditionnées et fait
appel à une obéissance totale, sans réserves... Et la loi le fait par tous ses
éléments, bien que sous des formes imparfaites ou désuètes» (p. 251). La loi est
ainsi intégrée par Jésus, à titre de valeur subordonnée, dans la révélation
définitive de Dieu (p. 252). De son côté, la polémique de saint Paul contre les

judaïsants révèle, sous des apparences contraires, un jugement semblable sur la
valeur positive de la loi dans la vie du chrétien. — La seconde partie est consacrée

à la lecture de l'Ancien Testament dans l'Eglise primitive et s'ordonne
selon les quatre lignes de force que l'auteur y discerne : l'aspect prophétique des
Ecritures apparaît dans les citations scripturaires, mais ne joue qu'un rôle
secondaire, valable pour la foi seule. Comme livre des préparations divines,
l'Ancien Testament est le témoin d'une histoire où se réalisent progressivement
les desseins de Dieu. L'auteur fait ici en passant la critique de la thèse « trop
unilatérale » de O. Cullmann en rappelant la richesse de la notion biblique du
temps « concret » ou « concentré t. L'Eglise primitive lit encore dans l'Ancien
Testament la promesse des biens donnés en Jésus-Christ, par le Saint-Esprit et
dans l'attente de l'accomplissement final. Ici l'auteur souligne l'aspect matériel
des promesses vétérotestamentaires, signe de leur réalité historique et témoignage

positif rendu aux valeurs de la création, alors même que l'accomplissement
le fait passer au second rang. Ce trait est repris dans une étude annexe :

l'enseignement de l'Ancien Testament au sujet des valeurs créées (p. 445-488).
L'Ancien Testament est enfin considéré comme le livre des figures, mais à la
faveur d'une enquête exégétique sommairement menée, l'auteur critique les
imprécisions et la superficialité de la méthode typologique. —¦ Contentons-nous
d'une remarque sur le fond du problème posé. Les quatre lignes de force de
l'herméneutique apostolique dégagées par le P. Larcher (prophétie, préparation,

promesse, figure) sont-elles si dissemblables que l'on ne puisse tenter de
les saisir dans leur unité profonde L'argument prophétique passe souvent
sous silence le sens historique des textes, mais l'évocation d'événements histo-



BIBLIOGRAPHIE 257

riques montre que le Nouveau Testament n'ignore pas ce sens. D'autre part les
citations n'isolent pas les textes mais servent à illustrer sur des points particuliers

l'accomplissement de l'Ecriture prise dans sa totalité comme document
de la promesse. Enfin cette promesse elle-même est présentée comme un don
fait aux patriarches à travers les événements de leur histoire. Ces lignes diverses
s'enracinent donc dans une certaine conception christique de l'histoire dont
témoigne l'Ecriture, et en particulier dans la cohérence des événements révélateurs

de cette histoire. Le terme de « typologie » entraîne trop de malentendus

pour être conservé, on le concédera à l'auteur, mais s'il désigne cette cohérence

dynamique de l'histoire révélatrice dont témoigne l'Ecriture, il esquisse la base
même de la vision néotestamentaire de l'Ancien Testament. L'auteur Ta entrevu
dans son beau chapitre consacré au livre des préparations divines, et il y revient
dans ses dernières pages. Mais un effort plus poussé de synthèse autour de ce
thème aurait seul pu donner une réponse qui fût à la mesure des questions
redoutables posées par l'actualisation de l'Ancien Testament.

Samuel Amsler.

Siegfried Wagner : Die Essener in der wissenschaftlichen Diskussion.
Vom Ausgang des 18. bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts.
Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, 79.
Berlin, A. Töpelmann, i960, xi + 284 p.

Les découvertes effectuées à Qumran et environs, dès 1947, n'ont fait que
réveiller l'intérêt pour l'essénisme, qui, s'il s'était quelque peu assoupi au
début du XXe siècle, avait déjà été très vif au XVIIIe et au XIXe. Se basant
sur les anciennes sources dont on disposait autrefois (Josephe, Philon, Pline),
d'innombrables auteurs ont cherché au cours des siècles à résoudre les questions
suivantes : comment comprendre les Esséniens Comment interpréter les
sources qui les concernent Quelles sont les influences étrangères qui ont
marqué leur doctrine Quel rôle ont-ils joué dans la naissance du christianisme

— S. Wagner s'est attaché à décrire les divers courants (et les divers
à priori dogmatiques) qui ont caractérisé les études esséniennes à partir de

l'époque de l'Aufklärung et jusqu'au début de notre siècle. On aurait de la peine
à ne pas qualifier d'exhaustif son ouvrage (la bibliographie, à elle seule, couvre
34 pages en petits caractères A sa suite, on découvrira comment, dans la
polémique entre auteurs catholiques et protestants, les premiers ont voulu
justifier le monachisme en recourant à l'exemple des communautés esséniennes
(assimilées souvent aux thérapeutes d'Egypte, dont parle Philon dans le « De
vita contemplativa ») ; ou comment les francs-maçons ont considéré les
Esséniens comme leurs ancêtres spirituels ; mais comment, surtout, plusieurs
hypothèses formulées à partir de 1947 n'ont rien d'original (ainsi, l'hypothèse de

l'origine essénienne de Jésus fut très en faveur déjà à la cour de Frédéric II
de Prusse...). — Il est évidemment impossible de résumer en quelques lignes
le contenu de ce livre. On se contentera de regretter que l'auteur n'ait pas
développé davantage sa conclusion, pour montrer en quoi les découvertes des
bords de la mer Morte apportent des données nouvelles dans la discussion.

Jean-Claude Margot.



258 BIBLIOGRAPHIE

Johann Maier : Die Texte vom toten Meer. I. Übersetzung. II.
Anmerkungen. München/Basel, Ernst Reinhardt Verlag, i960, 190 et
232 p.
On sait l'importance qu'a revêtue, pour les spécialistes de langue française,

la parution en 1959 de l'ouvrage du professeur Dupont-Sommer sur « Les écrits
esséniens découverts près de la mer Morte », dans lequel l'éminent savant
français présentait la traduction des principaux manuscrits de Qumran. Un
effort semblable de synthèse a été entrepris par le Dr Johann Maier, de Vienne,
pour le public de langue allemande. Après une introduction générale, le tome I
de son ouvrage contient la traduction des écrits de la première caverne (à
l'exception de ceux qui sont trop fragmentaires) et des principaux textes déjà
publiés de la quatrième caverne. Le Dr Maier n'ajoute aux documents figurant
dans le livre du professeur Dupont-Sommer qu'un fragment d'Osée (4 Q p Os. b.
Osée 2 : 8-13), tandis que, de son côté, M. Dupont-Sommer donne en plus la
Prière de Nabonide (4 Q Prière de Nabonide) et la Prière pour la fête des
Semaines (1 Q 34 et 34 bis). C'est dire qu'on dispose ainsi d'une base de comparaison

précieuse pour l'interprétation des manuscrits de la mer Morte. — Le
tome II est consacré aux notes sur les textes traduits ; elles sont destinées à

justifier la traduction présentée, à donner des références et des explications sur
des points particuliers, et à indiquer la littérature parue sur des questions
controversées. D'un commun accord, l'auteur et l'éditeur les ont voulues aussi
concises que possible, mais des renvois judicieux à des articles spécialisés
permettent de prolonger l'étude toutes les fois que cela est nécessaire. Une importante

bibliographie et des index (auteurs cités, matières et noms propres,
citations, chronologie) forment un complément indispensable à ce deuxième tome.
— On ne saurait trop recommander cet instrument de travail aussi précieux
que simple à consulter. La caution donnée à l'auteur par le professeur Kurt
Schubert, de Vienne, un des meilleurs spécialistes de Qumran (auteur lui-
même d'un remarquable ouvrage paru chez le même éditeur, « Die Gemeinde
vom toten Meer »), est une garantie du sérieux de cette publication. Elle nous
aide en particulier à parfaire notre connaissance du milieu néo-testamentaire.
Mais, à ce propos, il est utile de rappeler cette affirmation de l'auteur, à laquelle
nous souscrivons entièrement : « les parallèles entre le N.T. et Qumran ne
signifient pas une dépendance de l'un à l'autre, mais témoignent de l'emprunt
à un héritage commun. » (I, p. 19.) Jean-Claude Margot.

Michel Bouttier : En Christ, Etude d'exégèse et de théologie pauli¬
niennes. Paris, Presses Universitaires de France, 1962, 154 p.

Il fallait du courage au nouveau professeur de Nouveau Testament de la
Faculté de théologie protestante de Montpellier pour s'attaquer à ce sujet
mille fois étudié ; ce courage est aujourd'hui largement récompensé par la
valeur de son enquête. — On sait que l'expression « en Christ », avec ses
équivalents, apparaît plus de 150 fois dans les épîtres pauliniennes, et dans des

contextes extraordinairement variés. L'auteur a d'abord dressé un tableau fort
clair des diverses interprétations proposées jusqu'à ce jour, sans oublier l'importante

contribution de son maître, le regretté Théo Preiss. En conclusion de cette
mise au point difficile, il retient « deux points qui semblent émerger et attirer
unanimement l'attention ; c'est d'un côté l'histoire du salut : on trouve dans

l'expression paulinienne l'idée d'une participation du croyant au dessein de



BIBLIOGRAPHIE 259

Dieu récapitulé en Christ... d'autre part, c'est l'insertion dans le corps du Christ
où, pour plusieurs, s'accomplit et s'achève la vie en Christ » (p. 21), la vie dans
le Christ dit aujourd'hui la Bible de Jérusalem, traduction que l'auteur rejette
pour de fortes raisons philologiques et théologiques. — Un long chapitre, peut-
être le plus utile et le plus original, est intitulé « Sur les frontières du in Christo »

(p. 31-86) ; l'auteur y compare les formules pauliniennes « par Christ », « en
Christ, eiç Xpiorov », « avec Christ », « dans le Christ », « dans l'Esprit »,

« Christ en nous », avec celle qui fait le sujet de sa thèse, non pour opposer les

unes aux autres ces expressions, mais pour vérifier et nuancer heureusement,
sur d'autres registres du vocabulaire paulinien, ce qu'il a fait remarquer dans
l'expression la plus courante. Ainsi « In Christo enveloppe ce que Jésus a fait
pour nous, ce qu'il fera de nous et ce qu'il accomplit en nous. En Esprit ne se

confond ni ne se détache de lui, mais concerne ce dernier point » (p. 67 s.). En
effet, la thèse principale de l'auteur est qu'il faut reconnaître à l'expression
paulinienne en Christ des dimensions très larges : « In Christo ne se comprend
que par référence à l'Histoire (ce que Jésus a fait pour nous), à l'eschatologie
(ce que le Seigneur fera pour nous) et à la mystique enfin, si l'on entend par là
ce qu'il accomplit en nous... » (p. 133). Autant dire que tout le paulinisme
s'exprime dans cette formule. Peut-être pourra-t-on se demander si c'est bien
le cas, et si l'auteur ne Ta pas gonflée de sa riche méditation de l'évangile paulinien.

Peut-être devrait-on aussi montrer lequel de ces trois éléments (historique,
eschatologique et mystique) fonde les deux autres et donne, seul, son originalité
au vocabulaire de l'apôtre, ce qui nous ramènerait à cette mystique juridique
et historique dont l'auteur a si heureusement souligné les caractères après
Théo Preiss. Pierre Bonnard.

Leonhard Goppelt : Les origines de l'Eglise. Christianisme et

judaïsme aux deux premiers siècles. Trad, de L. Jospin. Préface de
P. Bonnard. Paris, Payot, 1961, 293 p. Bibliothèque historique.

Dans l'ouvrage récent qu'il a consacré à la pensée de R. Bultmann (Mythos
et Logos, 1962), M. A. Malet, attaquant ce qu'il appelle « l'exégèse conservatrice

», déclare : « D'une manière générale l'exégèse protestante des trente
dernières années a fait des efforts considérables pour montrer que le N.T. s'enracinait

à peu près exclusivement dans la tradition vétérotestamentaire et juive
et elle a minimisé autant qu'elle l'a pu l'apport du syncrétisme hellénistique.
Elle a cru le faire pour des raisons purement historiques, mais en réalité cette
position (pseudo-) scientifique est commandée... par l'inquiétude religieuse... :

on craint que la foi ne s'écroule si Ton fait la part trop belle à l'apport païen »

(p. 179). Une telle phrase, pour autant qu'elle ne soit pas elle-même fruit d'une
« position (pseudo-) scientifique », doit être prise au sérieux. Donc être soumise
elle-même au témoignage du N.T. En dehors de tout à priori dogmatique, dont
M. Malet ne nous paraît pas exempt, l'exégèse n'a pas d'autre but que de

rechercher quels sont les principes d'interprétation qui lui permettront de
rendre compte le plus valablement du sens du kérygme chrétien. De ce point
de vue le recours au syncrétisme hellénistique est-il plus efficace que la recherche
des enracinements dans le sol judaïque La démonstration doit être faite de

cas en cas ; dans l'ensemble cependant il nous semble démontré que le lien
du christianisme primitif avec le judaïsme est beaucoup plus solide et « vital »

qu'avec l'hellénisme. C'est ce que démontre avec infiniment de talent l'ouvrage
de Goppelt. Il fait apparaître l'importance tout à fait considérable du conflit



2Ó0 BIBLIOGRAPHIE

entre le christianisme et le judaïsme, au point qu'il peut devenir un véritable
principe d'interprétation des origines de l'Eglise. Comme le dit P. Bonnard
dans la préface (p. 8) : « l'exégèse détaillée des documents et une connaissance
aussi poussée que possible du Bas-Judaïsme... sont les conditions sine qua non
de toute synthèse historique sur les origines chrétiennes. » Voyons cela plus en
détail. Après une introduction où Goppelt décrit la situation du judaïsme au
temps de Jésus, nous entrons immédiatement dans le vif d'un des débats les

plus importants de l'exégèse contemporaine (iro partie : « Jésus et le judaïsme ») :

Jésus, « l'envoyé eschatologique de Dieu pour tout Israël », est-il, comme Jean-
Baptiste, un prophète eschatologique dans le cadre du judaïsme Certes, et
l'auteur jusque-là suit Bultmann. Mais cette manière de voir suffit-elle à rendre
compte, historiquement, de la portée des textes évangéliques reconnus authentiques

L'auteur répond négativement, au terme de l'analyse détaillée qu'il
fait du conflit entre Jésus et le judaïsme. Ce conflit révèle en effet que le motif
essentiel de l'opposition du judaïsme réside dans la prétention de Jésus d'être
non seulement le porteur de la Parole eschatologique de Dieu, mais cette Parole
autorisée elle-même (p. 59). Les Evangiles révèlent non seulement une christologie

indirecte (cf. Conzelmann), mais montrent qu'il n'est pas possible de
rendre compte de l'exacte portée historique du refus de Jésus par le judaïsme
sans reconnaître, dans le Jésus historique lui-même, l'affirmation nette, quoique
voilée, de son autorité personnelle. La fameuse question du Jésus historique se

trouve donc éclairée d'une façon décisive par l'étude du conflit Jésus-judaïsme.
A vrai dire, sur ce point, une question nous semble se poser : ce conflit peut-il
être pleinement défini, historiquement parlant, par l'usage de nos sources
évangéliques Dans quelle mesure l'exégèse peut-elle sur ce point retrouver
l'histoire derrière le kérygme Ce conflit, au niveau du Jésus historique, n'est-il
pas « kérygmatisé » par les Evangiles L'optimisme critique de Goppelt devrait
être quelque peu nuancé. Mais toute cette première partie est passionnante ;

comme l'est également la deuxième — « L'Eglise quitte la communauté du
peuple d'Israël ». Là encore l'étude historique débouche sur une thèse de grande
portée exégétique : « Ce n'est que là où on a trouvé la bonne manière d'articuler
le message de Jésus et l'Ancien Testament, que le kerygma de l'Eglise sera
authentique et à l'abri de toute déformation judaïsante ou hellénisante » (p. 87).
De cette articulation dépend Tunité de l'Eglise. D'où l'importance considérable

pour l'histoire de l'origine de l'Eglise de la discussion de Rom. 9 à 11, qui
représente la synthèse la plus audacieuse pour expliciter la totale portée du
conflit entre judaïsme et christianisme. Mais ce conflit devait avoir encore bien
des rebondissements : la troisième partie du livre de G. en décrit l'histoire. C'est
une description admirable des relations, toujours mouvantes, entre l'Eglise et
le judaïsme dans les diverses provinces de l'Eglise : Palestine (judéo-christianisme

s'enfonçant dans un sectarisme judaïsant), Syrie (tradition palestinienne
de Matthieu et de la Didachè ; réaction de défense contre la gnose par un retour
à la tradition juive dans l'épître de Jacques et l'épître de Jude), Egypte
(influence de la gnose et rejet du judaïsme), Occident (Marc, Luc, Hébreux,
I Clément, Hermas, avec le développement d'un mouvement de judaïsation
très net chez ces deux derniers), Asie Mineure (importance et équilibre du
johannisme). Cette évolution, si diverse selon les régions, trouve son aboutissement

dans le catholicisme primitif (IVe partie). En réaction contre la gnose et
contre le marcionisme, les pères apostoliques définissent les relations de l'Eglise
avec le judaïsme en des termes qui « pour la forme (consistent) en un raidissement

légaliste qui empêche la parole apostolique d'avoir tout son effet, et pour



BIBLIOGRAPHIE 2ÖI

le contenu en l'oubli... de l'aspect eschatologique de l'exigence chrétienne au
profit de son aspect historique » (p. 272). — Malgré sa longueur, ce compte rendu
ne peut que signaler les richesses de ce beau livre. Ses mérites sont nombreux ;

contentons-nous de relever celui qui nous paraît le plus décisif, par rapport au
problème soulevé au début de ce compte rendu : il nous paraît faire la démonstration

que, sans obscurantisme ou désir de fausse sécurité, la recherche des
enracinements concrets du christianisme dans le sol du judaïsme est plus efficace

pour comprendre le N.T. que l'utilisation systématique des sources syncrétistes
hellénistiques. L'histoire semble bien démontrer que l'Eglise primitive a
précisément cherché à se préserver de la gnose en revenant, avec plus ou moins
de bonheur, à ses sources historiques, vétérotestamentaires ou juives. La
cohérence de l'étude de Goppelt est impressionnante. Nous considérons cet ouvrage
comme l'un des plus importants publiés ces dernières années sur les origines
de l'Eglise. Eric Fuchs.

M.-E. Boismard, O.P. : Quatre hymnes baptismales dans la première
épître de Pierre. Paris, Editions du Cerf, 1961, 181 p. Lectio
divina, 30.

Un passage comme Colossiens 3 : 16 atteste que, tôt déjà dans les communautés

chrétiennes, on utilisait, au cours du culte, des hymnes élaborées. Après
avoir mentionné des traces de telles hymnes dans l'Apocalypse et les épîtres
pastorales en particulier, le P. Boismard pense pouvoir « retrouver quatre
hymnes chrétiennes anciennes » dans la première épître de Pierre, « écrit du
Nouveau Testament qui a été le plus fortement influencé par la catéchèse et la
liturgie baptismales » (p. 14). Il reconstitue ces hymnes (I Pierre 1 : 3-5, 3 : 18-

22, 2 : 22-25 et 5 : 5-9) soit à l'aide d'autres épîtres (comme Tite et Jacques) qui
les auraient utilisées, soit en s'appuyant sur des analyses littéraires
minutieuses. En conclusion, une confrontation avec plusieurs passages de l'épître
aux Romains l'amène à affirmer que Paul avait déjà connu ces hymnes et que,
par conséquent, « elles doivent être antérieures à l'an 50 » (p. 173). — On ne sera
pas toujours d'accord avec les déductions que l'auteur tire du parallélisme
d'expression entre diverses épîtres (parallélisme qui atteste en tout cas une
parenté de langage, mais pas forcément le recours aux mêmes hymnes). Sans
sous-estimer la portée des rapprochements établis, le lecteur sera cependant
plus intéressé encore par l'analyse théologique des grands thèmes des passages
étudiés : nouvelle naissance, prédication aux morts, expiation des péchés par
le Serviteur souffrant, lutte contre Satan, etc. Jean-Claude Margot.

Œuvres de saint Augustin : Aux moines d'Adrumète et de Provence.
De gratia et libero arbitrio. De correptione et gratia. De praedestina-
tione sanctorum. De dono perseverantiae. Texte de l'édition
bénédictine, introduction, traduction et notes par Jean Chené, PSS,
et Jacques Pintard. Bruges, Desclée De Brouwer, 1962, 867 p.
Bibliothèque augustinienne, 24.

La Bibliothèque augustinienne s'enrichit d'un volume de prix, le dossier
de ce que le XVIe siècle désignera comme la controverse semi-pélagienne, non
seulement les quatre traités (qui en réalité n'en font que trois, les deux derniers
n'en constituant qu'un), mais encore la correspondance entre Evodius, Valentin,



2Ó2 BIBLIOGRAPHIE

pour les moines d'Adrumète, Prosper d'Aquitaine et Hilaire, pour les adversaires

des moines de Lérins, et saint Augustin. On connaît le retentissement de
ces opuscules aux IXe, XIIIe, XVIe et XVIIe siècles. A les relire, sans
préjugés, on est frappé du souffle pastoral et biblique qui les anime. Augustin met
en œuvre sa connaissance illimitée de l'Ecriture, son talent de dialecticien pour
enrayer les progrès d'une hérésie mortelle pour une Eglise déjà secouée par les
premiers remous des invasions. A une crise décisive, il fallait un traitement
énergique : le commentaire sans cesse repris des épîtres de Paul et de l'Evangile
de Jean devait fermer la bouche à ceux qui nient la nécessité et la gratuité de la
grâce, sa souveraine efficacité et son caractère immérité, à ceux qui considèrent
la grâce comme exclusive de la liberté et confondent prescience divine et
prédestination, l'appel universel de Dieu et l'élection de quelques-uns selon son
décret. Mais l'exégèse de saint Augustin est profondément christologique. Le
texte sacré comme la doctrine de la prédestination ne prennent leur vrai sens

qu'à la lumière de l'Incarnation et de la Médiation. Christ, et saint Augustin
y revient deux fois longuement, est le prédestiné par excellence, si on envisage
correctement sa double nature à la différence des disciples de Photin, de Nesto-
rius ou d'Apollinaire. Cette manière christologique et sotériologique de rendre
compte de la prédestination éveillera un écho dans l'augustinisme strict de

tous les temps, soit au IXe siècle, soit chez Calvin, et dans la doctrine de l'élection

de Barth. Mais rien de tyrannique dans l'application de ce traitement, au
contraire le docteur de la charité s'y découvre le pasteur plein de compréhension
pour les croyants : « Ne sachant pas en effet qui fait partie du nombre des
prédestinés et qui n'en fait pas partie, nous devons avoir un tel esprit de charité
que nous voulions que tous les hommes soient sauvés. Nous aurons cette charité
si nous nous efforçons, pour chacun de ceux avec lesquels il nous arrive de

pouvoir le faire, de les amener à la justification par la foi, pour qu'ils soient
en paix avec Dieu » (De correptione et gratia, XV, 46, p. 375). Rien de rigide et
de dogmatique (dans le sens dépréciatif du terme) dans la solution des rapports
entre le libre-arbitre et la grâce, mais un sens averti du mystère, car l'un et
l'autre nous sont connus par la Révélation comme complémentaires, inséparables

qu'ils sont de la situation concrète de l'homme, dans le statut d'intégrité,
de corruption ou de régénération. Saint Augustin met ainsi en relief l'efficacité
et la souveraineté de la grâce et la valeur de la liberté, rejetant les exégèses
limitatives des pélagiens optimistes et moralistes et faisant éclater la plénitude
de la rédemption du Christ. La présentation et la traduction des textes offrent
toute garantie. Le P. Chené est l'auteur d'une thèse savante sur la grâce et la
prédestination chez saint Augustin, avec M. Pintard et d'autres collaborateurs
(Thonnard, Sage, etc.) il éclaircit dans les notes complémentaires les passages
difficiles ; un jour, peut-être, verrons-nous figurer à côté de Bossuet, de Fénelon
et des autres augustinisants, commentateurs de ces traités, Luther et Calvin.
Ce jour-là, on aura fait un grand pas dans la compréhension de l'influence de
saint Augustin et de sa diverse descendance, indice de la profondeur de son
génie. Gabriel Widmer.

Pierre Maury : Trois histoires spirituelles : Saint Augustin, Luther,
Pascal. Genève, Labor et Fides, 1962, 201 p. 2e édition.

C'est une excellente idée d'avoir réédité ces trois études de Pierre Maury.
Elles n'ont rien perdu de leur très grande valeur : langue admirable, style brillant

et incisif, et surtout profondeur de l'analyse spirituelle. Il faut recommander



BIBLIOGRAPHIE 263

ce livre en particulier à tous ceux qu'effraie peut-être la stature écrasante de

ces trois géants de la foi et de l'intelligence. C'est en effet une admirable
introduction à la vie et à la pensée de ces trois « dogmaticiens de la grâce absolue

» saisis en leur riche et lourde humanité par le Dieu vivant. Se refusant
à toute complaisance hagiographique, P. Maury nous restitue trois présences.
Toutes les biographies n'en font pas autant

Eric Fuchs.

Friedrich Lauchert : Die Kanones der wichtigsten altkirchlichen
Concilien nebst den apostolischen Kanones. Frankfurt-am-Main,
Minerva (Sammlung ausgewählter kirchen- und dogmengeschichtlicher

Quellenschriften, zwölftes Heft), 1961, 228 p.

Cet opuscule est la réimpression, sans changement, avec la préface de

l'époque, d'une compilation remontant à Tannée 1896 : Hefele et Funk y sont
mentionnés comme contemporains. Mais cette collection de textes conciliaires
n'a rien perdu de sa valeur et de son intérêt pour qui veut étudier les premiers
siècles de l'Eglise. La critique textuelle plus récente ne peut avoir apporté de
rectifications importantes à l'ancien texte reçu. Ce texte nous est donné dans
les langues originales, grecque et latine, sans le secours d'une traduction. Après
les quatre-vingt-cinq articles des Constitutions apostoliques (qu'on s'accorde à

dater des alentours de Tan 400), nous sont donnés successivement les décrets
de tous les conciles de l'antiquité, régionaux ou généraux, de celui d'Elvire
(306) à celui de Nicée II (787). Ceux des principaux conciles d'Afrique,
d'Espagne ou de la Gaule, sont groupés à part, en fin de volume. Le tout est précédé
de notes bibliographiques et suivi de notes critiques et explicatives, pour chacun
des conciles envisagés. Un lexique des noms propres et des choses contribue
grandement à faire de ce livre un précieux instrument de travail.

Richard Paquier.

Suzanne Desternes : Petite histoire des conciles. Paris, Fleurus, 1962,
144 p.

« Petite », cette histoire Test en effet. Surtout en qualité malheureusement.
Nous ne pouvons certes attendre d'un ouvrage de vulgarisation plus qu'il ne
veut donner. Mais au moins pouvons-nous en espérer une information correcte
et objective. Ce n'est pas le cas ici. Tout concourt à la plus grande gloire du
Siège romain et à la juste déroute de ses adversaires. On admirera au passage
ce portrait de la Réforme, définie en tout et pour tout par ces deux mots :

individualisme et négation de la présence réelle dans l'Eucharistie. Comme on
comprend dès lors la sagesse de l'Eglise refusant de discuter avec ce « moine
rebelle » (Luther), dont la révolte fut commandée par la jalousie envers les
dominicains chargés de vendre les indulgences L'esprit « œcuménique » n'a
décidément pas encore entraîné tout le monde...

Eric Fuchs.



264 BIBLIOGRAPHIE

Saint Thomas d'Aquin : Somme théologique — La grâce (Ia-2ae,
q. 109-114). Traduction française par Ch.-V. Héris, O.P. — Les
actes humains (Ia-2ae, q. 6-17). Traduction par H.-D. Gardeil,
O.P., notes par S. Pinckaers, O.P. Paris, Tournai, Rome, Ed. du
Cerf, Desclée, i960, 1962, 432 et 467 p.

La première édition de ces deux volumes de l'édition de la « Revue des

jeunes » était due aux RR. PP. Mulard et Gillet. Cette seconde édition est
entièrement nouvelle et se recommandera d'elle-même. Etudiant les conditions
de l'éthique théologique, saint Thomas examine les composantes des actes
humains en s'inspirant certes d'Aristote et de ses éthiques, mais en ordonnant
ses conclusions à la fin dernière de l'existence, la béatitude conçue comme
communion avec le Dieu trinitaire. Le recours à une telle finalité confère à la
réflexion thomiste sur l'agir humain son dynamisme original, même si tout
acte, à l'instar d'un organe, se constitue librement, selon un mouvement volontaire.

La reconnaissance d'une telle finalité n'évacue pas, loin de là, l'irréductible
différence entre le volontaire, inséparable de l'activité rationnelle de l'âme, et
l'involontaire, indétachable de l'instinct et de la passion conditionnée par la
crainte, la convoitise ou l'ignorance. L'éthique reposera sur la convenance entre
l'inclination de la volonté, son intentionalité et le bien qui lui convient ; elle
s'exercera à définir les moyens d'y accéder. Cette convenance doit se fonder
en l'agir de Dieu ou disparaître. Sans Dieu, cause de tout, il n'y a plus ni être,
ni bien. Dieu détermine la volonté en ce qui concerne le bien universel, qui
comme tel est un abstrait et ne saurait la mouvoir ; il lui garantit son
indétermination, sa capacité à déterminer elle-même ses fins particulières. L'étude
de la grâce trouve ici sa place : Dieu seul peut donner à l'homme déchu les
dons qui lui permettront de participer à la vie divine, comme il donne à l'homme
d'exister. La grâce ne détruit pas la liberté, puisque la liberté est fondée en
Dieu. Le théologien ne parvient pas à expliquer, mais seulement à situer la
rencontre entre la liberté humaine et la grâce divine, dont le Père est la cause
efficiente, le Fils, la cause méritoire, le baptême la cause instrumentale. Or cette
rencontre a lieu pour l'homme au niveau de sa situation concrète. Le théologien
formalise les conditions de cette rencontre en traitant de la nécessité, de la
nature de la grâce et des diverses questions soulevées par les Ecritures, à propos
de la conversion, de la justification et de la prédestination. Dans les renseignements

techniques consacrés à l'éthique, le P. Pinckaers a eu l'heureuse idée de
citer abondamment les textes d'Aristote auxquels renvoie saint Thomas, précisant

avec bonheur la signification de certaines notions (bien, fin, liberté,
intentionalité, etc.). Un regret, pourquoi ne pas indiquer quelques rapprochements
avec la philosophie contemporaine Un succès, le commentateur montre que
saint Thomas envisage l'acte humain davantage sous l'angle de la structure
que de la nomenclature de ses éléments, évitant un faux objectivisme et fermant
la porte à toute casuistique. Dans son commentaire du traité de la grâce, le
P. Héris cite surtout le Concile d'Orange et celui de Trente, aux dépens de

l'originalité de saint Thomas que Ton aurait aimé être davantage mise en relief.
Les allusions à Luther et à Calvin sont un peu sommaires... et si un historien
démontrait une certaine parenté entre les réformateurs et cet augustinien que
fut le théologien saint Thomas — Pourquoi ne pas signaler la thèse du P. Bouillard

sur la conversion et la grâce chez saint Thomas S'il y a eu une modification
de la théologie de la grâce chez saint Thomas dans le sens d'un retour à
l'augustinisme, serait-elle jugée avec sévérité Au contraire, ce serait tout à l'honneur
de son auteur. Gabriel Widmer.



BIBLIOGRAPHIE 265

Jean Stein mann : Richard Simon et les origines de l'exégèse biblique.
Bruges, Desclée De Brouwer, i960, 452 p.

Ce livre, si on le situe dans l'histoire du catholicisme moderne, prend une
importance exceptionnelle. Il a fallu attendre presque trois siècles pour qu'il
puisse paraître muni du Nil obstat et de l'imprimatur. Ceux-ci revêtent en
l'occurrence une signification particulière : ils ne sont pas des barrières limitatives

mais des barrières levées. Le disque vert, après une longue attente, a
remplacé le disque rouge. Richard Simon, interdit et considéré comme dangereux,
obtient droit de passage et fait son entrée dans la pensée catholique d'où il avait
été exclu. Il semblait que Bossuet l'avait terrassé pour toujours. La victoire
de Bossuet, victoire du parti pris dogmatique sur une pensée loyale, fut pour
l'Eglise catholique une défaite grave ou, pour le moins, un retardement. Comme
l'a dit Renan : « On n'avait pas voulu de la science sérieuse, libre et grave ;

on eut (au XVIIIe siècle) la bouffonnerie, l'incrédulité railleuse et superficielle,
l'exégèse de la polissonnerie. » — Quelques pages savantes du protestant
Auguste Bernus (1869 et 1882), un beau livre suspect de modernisme d'Henri
Margival 1900), un chapitre ignoré de notre ouvrage : La Contre-Réforme devant
la Bible, c'est à peu près tout ce qu'on avait sur Richard Simon jusqu'à ce beau
et très substantiel volume de Jean Steinmann, auquel l'encyclique de Pie XII,
Divino afflante Spiritu, du 30 septembre 1943, sur les études bibliques, ouvrait
enfin largement la voie. On ne peut plus le cacher : le catholicisme moderne
donne raison à Richard Simon contre Bossuet. — Nous avons ici pour la
première fois une présentation soignée de toute l'œuvre critique de Simon, qui est
immense, et une biographie aussi complète que possible d'un homme qui a
vécu caché et qui a réussi à empêcher qu'aucun portrait de lui ne parvienne à la
postérité. Ce portrait nous manque dans les douze belles illustrations hors-texte
qui décorent ce livre. On aimerait connaître le visage de cet homme qui fut
l'un des plus grands de son siècle, digne de figurer à côté d'un Descartes ou d'un
Pascal. Ce travailleur infatigable a laissé une œuvre fort en avance sur son
siècle, tant sur l'Ancien que sur le Nouveau Testament et quelques autres
sujets historiques. Il aimait le titre Histoire critique, ayant une très haute et
très juste idée de la « critique ». Au jésuite Bouhours qui lui avait reproché de
citer des protestants, « auteurs de contrebande, gens suspects, véreux,
équivoques », Simon répondit : « Lorsqu'il s'agit de grammaire et de critique et
même du sens littéral de certains passages des livres sacrés, on ne doit pas
tant avoir d'égard à la religion des interprètes qu'à leur érudition. » — L'abbé
Steinmann nous a donné sur Richard Simon un ouvrage très précieux. J'ose
toutefois formuler une critique. L'auteur me semble avoir été trop « préoccupé »

(Richard Simon avait horreur de ce genre de « préoccupation ») de marquer les
distances entre Simon et ses amis protestants, notamment les pasteurs de
Charenton avec lesquels il avait conçu le projet d'une nouvelle Bible française
vraiment « critique » et digne du XVIIe siècle. Cette collaboration, pleine de

promesses, dura plusieurs années mais prit fin, hélas, par la Révocation de

l'Edit de Nantes. Sur ce projet évoqué aux pages 92 à 95, voyez une importante
étude d'Adolphe Lods, Les parrains de la « Bible du centenaire » au XVII* siècle,
dans la Revue d'histoire et de philosophie religieuses (Strasbourg, 1921). —
Pascal, s'il avait vécu plus longtemps, aurait peut-être appris beaucoup de
choses de Richard Simon, comme le suggère un très ingénieux dialogue fictif
entre ces deux grands esprits, imaginé par M. Steinmann, au grand déplaisir de
Paul Claudel

Victor Baroni.

18



266 BIBLIOGRAPHIE

Bernard Dupriez : Fénelon et la Bible. Les origines du mysticisme
fénelonien. Préface d'Henri Gouhier. Travaux de l'Institut catholique

de Paris. Paris, Bloud et Gay, 1961, 233 p.

La brève préface de M. Gouhier, directeur de cette thèse de doctorat
présentée à l'Université de Paris, est une garantie de qualité. La méthode de
recherche pratiquée ici se caractérise par une extrême minutie : les citations et
réminiscences bibliques sont comptées, cataloguées, par centaines, à une unité
près. Cela eût fort étonné Sainte-Beuve. Mais les résultats n'en sont pas moins
valables et nous conduisent à travers les statistiques au cœur même de la pensée
de Fénelon. — Fénelon, élevé comme un jeune prince, fut d'abord imprégné
par la culture classique de l'antiquité. La Bible lui devint familière pendant ses
années d'études chez les jésuites puis à Saint-Sulpice. Le texte officiel de la
Vulgate est toujours présent à sa mémoire. L'étude proprement philologique,
à la manière de Richard Simon, ne l'intéresse pas, bien qu'il ait parfois recours
au texte grec ; l'hébreu ne retient pas son attention. Des versions françaises
qu'il a sous la main, il consulte volontiers celle de Genève. Mais il cite le plus
souvent de mémoire, assez librement, transcrivant lui-même le texte latin en
français, au gré de sa pensée mouvante et fluide, en sorte que ses traductions
improvisées sont rarement identiques quand elles paraissent en divers endroits
de ses écrits. — A la manière des mystiques, il n'a pas le souci du mot-à-mot.
Le texte sacré est pour lui un point de départ de sa méditation. L'exemple de
ce libre usage de la Bible lui a été donné par Mme Guyon. C'est une méthode
toute « spirituelle » qui compte sur l'intervention de l'Esprit même de Dieu qui
animait aussi les auteurs sacrés, en sorte que devant la Bible, dit Fénelon,
«nous en sommes comme les auteurs... Nous ne connaissons pas les vérités
comme entendues... nous les avons, non comme mises dans la mémoire, mais
comme nées avec nous... Nous les pénétrons non par le texte qu'on lit, mais
par une expérience prévenante. » — Grâce à cette lecture inspirée de la Bible,
Fénelon trouve dans les saints Livres sa doctrine du « pur amour » comme il
la trouve aussi chez saint Jean de la Croix, chez sainte Thérèse d'Avila, chez
sainte Catherine de Gênes, et, tout près de lui, chez Mme Guyon... Il ne veut
pas dire autre chose que ce que dit l'Evangile : « Si quelqu'un veut venir après
moi, qu'il renonce à lui-même... Si vous ne devenez de petits enfants... Pour
moi, vivre c'est Christ... » Mais certaines libertés de langage rendent suspectes
ses Maximes des saints, et Bossuet dresse contre lui, comme dans le cas de
Richard Simon, son dogmatisme impérieux et soupçonneux. La très humble
soumission de Fénelon devant la condamnation de son livre prononcée par le
pape témoigne chez lui d'une sorte de détachement vis-à-vis de ses opinions
personnelles, d'une foi mitigée en l'assistance directe du Saint-Esprit et d'un
profond besoin d'autorité extérieure pour sa très subtile pensée. — Dans un
premier appendice, M. Dupriez montre que la condamnation des Maximes n'a
qu'une portée très limitée, et dans un deuxième, il établit une liste des
réminiscences bibliques (près de 200) qui font de Télémaque une sorte de transposition

de la Bible, « la Bible du petit prince ». Victor Baroni.

Théologie RÉGIS Jolivet : Les activités de l'homme et la sagesse. Lyon, Emma-
coNTEMPo- nuel Vitte, 1963, 136 p. Centre d'Etudes de Carthage, cahier n° 2.

raine
Ces activités sont le travail (visant à produire une chose sensible, comme

telle), le jeu (qui n'a d'autre fin immédiate que lui-même), la contemplation



BIBLIOGRAPHIE 267

(qui est jouissance d'un objet intelligible ou de ce qu'il y a d'intelligible dans
l'objet). Ces trois activités couvrent tout le champ de l'agir humain, qu'il vaut
mieux renoncer à définir en fonction des critères de gratuité et de peine qui sont
trop ambigus. — Le travail est à la jointure du biologique et du spirituel, signe
de l'homme comme esprit incarné. Il poursuit une fin à réaliser, qui suppose
la pensée, et se réalise contre une résistance, qui suppose l'effort. Le travail
crée l'outil et s'exprime par lui. II est plaisir en tant qu'activité créatrice et
peine en tant que résistance à vaincre. Il ne peut être compris que s'il est
rapporté, non à lui-même comme à sa propre fin, mais à une fin supérieure
pouvant rendre compte du tout de l'activité de l'homme. Enfin dernier élément,
le travail est activité sociale, co-labeur, signe de solidarité. La double fonction
du travail est, en direction de l'objet, de spiritualiser la nature et en direction
du sujet, de libérer le travailleur par la prise de conscience qu'il lui permet de
sa distance à l'égard des choses. « Le Je spirituel, volonté servie par une intelligence,

s'affirme dans sa réalité propre et indépendante par l'épreuve du travail

» (p. 47). Prise de conscience qui ne peut conduire à l'orgueil puisqu'elle est
en même temps connaissance par l'homme du drame de sa condition créaturelle
et du « Sorge » qui l'habite fondamentalement. — Le jeu est plus difficile à

définir (il n'est d'ailleurs pas activité de l'homme seulement, les animaux
jouent aussi Il est une activité en soi parce qu'il est constitué par cette
catégorie de la vie qui est absolument primaire, à savoir le « plaisant ». Le
jeu est superflu en ce sens que sa fin réside dans ce « plaisant », qui en est
l'essence. Il s'achève en lui-même, il est une totalité. Par lui l'homme se libère des
contraintes de l'utile. Il fait régner dans la confusion du monde une perfection
temporaire et limitée ; par là il touche à l'esthétique et s'apparente à la poésie.
Le jeu pur — qu'il convient de distinguer des jeux de hasard ou de compétition
— est liberté et exercice de la liberté. Comme tel il est pour l'homme une nécessité

vitale. — La contemplation est la plus haute activité de l'homme. C'est elle
qui suscite et soutient toutes les autres activités humaines. Elle n'est pas passive,
puisqu'elle requiert l'effort d'exprimer dans un langage la vie de l'esprit. On

peut distinguer trois niveaux : l'art (qui a pour objet la production de la chose

belle), la science (qui a pour objet le vrai, l'universel intelligible) et la métaphysique

(affrontée au triple problème de la pensée, de la valeur et de l'existence).
Cette dernière, qui est la Sagesse, peut seule répondre aux aspirations profondes
de l'homme. « Elle a valeur de fin par rapport au travail et au jeu, qui sont et
ne sont que des moyens. (C'est) le terme ultime où tendent toutes les

autres activités de l'homme. Le travail et le jeu sont faits... pour permettre
à l'homme d'abonder de plus en plus dans ce qu'il y a de meilleur en lui, qui est

l'esprit» (p. 117). — Mais l'homme est un esprit incarné, et si nous pouvons
dans l'absolu établir une hiérarchie de noblesse entre ses trois activités, il n'en
va pas de même en plan de l'existence. La perfection ne saurait consister à

dévaloriser l'une des activités au profit de l'autre (comme l'antiquité le fit du
travail par rapport à la contemplation, ou comme notre époque le fait en sens
inverse). Il faut que la fin s'intègre aux moyens, que la sagesse habite le travail
et le jeu. — Ces brèves notes montreront l'intérêt de ce livre clair et documenté.
Il vaut surtout, nous semble-t-il, par la précision des définitions et de l'analyse.
La conclusion nous laisse un peu sur notre faim, car comment intégrer aujourd'hui

la sagesse au travail ou au jeu ou à la science Telle est une des plus difficiles

questions posées à l'éthique, et à laquelle ce livre ne répond pas. Mais qui
peut aujourd'hui répondre à une telle question L'humanisme, dont s'inspire le
livre de Jolivet, définit un idéal, et une ligne de conduite. C'est déjà beaucoup



268 BIBLIOGRAPHIE

dans la confusion actuelle. Mais ne faut-il pas aussi, dans la ligne biblique,
appeler les hommes à une sagesse qui exige des ruptures plus radicales et qui
aime prendre quelquefois le visage de la folie Eric Fuchs.

Wilhelm Dantine : Die Gerechtmachung des Gottlosen. Eine dogma¬
tische Untersuchung. Munich, Kaiser, 1959, 144 p.

Développement d'un cours donné à la Faculté de théologie de l'Université
de Vienne, cette étude constitue une « recherche dogmatique » dans le meilleur
sens du terme. Elle compte quatre chapitres bien équilibrés respectivement
consacrés à l'actualité du thème de la justification (en référence aux travaux
récents de K. Barth, Iwand et Küng), aux doctrines luthérienne puis catholique,

au fondement scripturaire et à la place centrale de la justification dans
toute dogmatique évangélique digne de ce nom. L'auteur nous paraît avoir
atteint l'essentiel du sujet soit dans son analyse des structures « juridiques » de
la pensée biblique, analyse où il doit beaucoup aux travaux de Théo Preiss,
soit dans ses attaques contre la doctrine luthérienne traditionnelle toujours
menacée de ne décrire, sous le titre de la justification, qu'une expérience individuelle

et intérieure (gratia applicatrix) alors que la pensée biblique revêt des
dimensions à la fois cosmiques et personnelles, actuelles et eschatologiques.
De discrètes, peut-être trop discrètes allusions au programme bultmannien de

démythisation, montrent que l'auteur est au courant des difficultés rencontrées
par la dogmatique protestante, du côté de la pensée catholique ou du grand
public cultivé, lorsqu'elle essaie de faire comprendre le juridisme biblique.

Pierre Bonnard.

Y. Congar : Les voies du Dieu vivant. Paris, Les Editions du Cerf,
1962, 444 p.

Le travailleur infatigable qu'est le P. Congar a publié, au cours des trente
dernières années, quantité d'articles touchant aux divers aspects de la pensée
et de la vie chrétiennes. Dispersés dans diverses revues, ces travaux ne sont
pas toujours d'un accès très facile. Leur groupement en quelques volumes, dont
nous avons ici le premier, est donc particulièrement bienvenu. Ce premier
« train » de travaux aux dates très diverses, est réparti sous quatre sous-titres :

Les Saintes Ecritures, Dans la Communion des Saints, Les mystères de Dieu
Père, Fils et Saint-Esprit, Au monde et pas du monde. On y retrouve partout
la clarté de pensée, l'ouverture au monde d'aujourd'hui et la ferveur spirituelle
auxquelles nous a habitués le P. Congar. Impossible de passer ici en revue les
trente-deux articles réunis dans ce volume. Signalons un peu au hasard, au
sein de cette richesse : Bible et Parole de Dieu, la Bible, livre de réconciliation,
importants du point de vue œcuménique ; Dum Deum visibiliter cognoscimus,
sur le mystère de l'Incarnation ; David et Salomon, types du Christ en ses deux
avènements ; L'Esprit saint dans l'Eglise, important pour la discussion du
problème de la Tradition ; L'Eucharistie et l'Eglise ; Eucharistie et achèvement
du monde en Dieu. Certains portraits spirituels, de saint François d'Assise,
de saint Thomas d'Aquin, ou du Père Lacordaire sont frappants de concision
et de pénétration. Dans la dernière partie, tout est palpitant d'actualité et
d'enseignement pratique : Les trois âges de la vie spirituelle, La jeunesse d'âme.
Action et foi, tels sont les titres et les morceaux qui retiennent l'attention.

Richard Paouier.



BIBLIOGRAPHIE 269

Georges Bastide : Traité de l'action morale. Tome premier : Analytique
de l'action morale. Tome second : Dynamique de l'action

morale. Paris, Presses Universitaires de France, 1961, 857 p.
Collection Logos.

Philosophie
contempoRAINE

Depuis longtemps, la collection « Logos » projetait la publication d'un
Traité de morale appliquée, dont l'élaboration avait été confiée à R. Le Senne,
auteur du Traité de morale générale paru dans la même collection. Mais la mort
de R. Le Senne avait empêché la réalisation de ce projet. Fort heureusement, la
collection « Logos » a trouvé en M. G. Bastide un moraliste de grande classe,
capable de mener à chef une tâche de cette ampleur, et elle nous présente
maintenant un Traité de l'action morale dû à la plume de ce philosophe. — Ce livre
s'impose dès l'abord par des qualités de style et de présentation qui en rendent
la lecture aisée et en font un excellent instrument de travail. Il a une unité
que bien des traités généraux pourraient lui envier et se prête à la lecture
suivie. Mais un traité doit aussi être un ouvrage de consultation permettant au
chercheur de trouver rapidement les points qui l'intéressent et de les aborder
sans de trop longues marches d'approche. Grâce à ses divisions nombreuses et
claires, au rappel fréquent des notions de base nécessaires à la pleine compréhension

des questions particulières, l'œuvre satisfait également à ces exigences.
Enfin, les indications bibliographiques judicieusement réparties à l'intérieur
des chapitres ouvrent de nombreuses voies au lecteur qui voudrait pousser son
investigation plus loin. Nous regrettons toutefois la rareté des mentions concernant

les ouvrages étrangers non traduits en français. — Mais, d'un ouvrage qui
paraît dans une collection d'introduction aux études philosophiques on attendra
également qu'il manifeste des qualités de pensée et une originalité propres à

susciter la réflexion personnelle du lecteur. Tel est bien le cas ici. Le titre même,
qui remplace l'idée de morale appliquée par celle d'action morale, est chargé de
signification : pour M. Bastide, la morale concrète n'est pas une technique
particulière qui découlerait de l'éthique générale ; elle fait un avec l'action morale,
c'est-à-dire l'action réciproque des consciences les unes sur les autres, dans une
volonté commune de faire passer les existences humaines du plan de la nature
à celui de la moralité. Il ne s'agit donc pas de considérer une conscience
solitaire qui viserait la perfection, mais le « commerce des consciences entre elles »

(p. 5). Des différents modes que peut prendre l'action morale un seul est pleinement

légitime aux yeux de M. Bastide : celui qui se propose de faire naître
chez autrui l'attitude reflexive et que l'on pourrait appeler provocation reflexive.
C'est en effet par l'analyse reflexive que le sujet découvre au plus intime de sa
conscience la présence de l'esprit, donné comme une « transcendance
intérieure » (p. 357). Cette découverte ouvre la conscience aux valeurs universelles
que la moralité doit chercher à promouvoir et s'accompagne d'une « conversion
spirituelle » qui arrache le sujet au culte exclusif des valeurs empiriques, le
faisant passer d'un régime de soumission à l'extériorité (hétéronomie), où il n'est
qu'un individu livré au jeu des passions, à la véritable autonomie de la personne
capable d'action. Par cette mise en œuvre de l'analyse reflexive, M. Bastide se
situe dans la tradition spiritualiste française. De son propre aveu, c'est à
l'idéalisme brunschvicgien que se rattache l'orientation de son œuvre. Par-delà,
c'est avant tout de Socrate et de Platon, de Descartes et de Spinoza, de Kant
enfin qu'il se réclame et s'inspire, s'opposant du même coup au réalisme ontologique,

au naturalisme, à l'historicisme. —- Mais la conscience de la nécessité,
pour le sujet mû par la volonté de promouvoir les valeurs spirituelles, d'appuyer



27O BIBLIOGRAPHIE

son effort sur celui des autres débouche dans la découverte de la « solidarité
morale » qui nous lie les uns aux autres et nous fait un devoir de nous prêter
une « aide mutuelle à la personnalisation » (p. 165). Par là, la pensée de M. Bastide

s'ouvre largement aux préoccupations sociales et manifeste un sens de la
communauté humaine qu'on ne trouve pas au même degré chez tous les
philosophes de l'intériorité reflexive. — Dans le tome premier, M. Bastide analyse
avec beaucoup de soin les conditions de l'action morale : il distingue tout
d'abord les principaux modes sous lesquels cette action peut s'exercer (édification
doctrinale, exaltation mystique, intervention technique, provocation reflexive),
puis explore la notion de personne morale du double point de vue de « l'intimité
où se constitue la moralité personnelle » et de « la relation où se manifeste la
solidarité morale » (p. 115) : c'est au cours de cette exploration qu'apparaissent
les idées maîtresses que nous avons présentées plus haut. L'Analytique de

l'action morale s'attache ensuite aux divers modes de la socialite humaine,
distingués les uns des autres selon qu'ils font intervenir avant tout des facteurs
naturels, culturels ou spirituels. Ces comportements sociaux culminent dans le
« comportement compréhensif », qui instaure une véritable réciprocité entre les
sujets grâce à l'intériorisation mutuelle de leurs points de vue et à leur commune
référence aux valeurs universelles. Le volume se termine par l'étude des forces
qui se déploient dans l'action morale (puissance, autorité, pouvoir), des fonctions

qui président soit à l'instauration des valeurs spirituelles (science, art,
philosophie, religion), soit au bon usage et à la transformation des valeurs
empiriques (travail, morale, politique), des structures dans lesquelles la moralité est
appelée à se déployer (famille, économie, Etat). — Le tome second est consacré
à la Dynamique de l'action morale, autrement dit à l'étude des diverses dialectiques

susceptibles d'amener la dissolution ou la promotion de la moralité.
Convaincu que l'effort vers le bien naît toujours d'une prise de conscience du
mal régnant et ne peut être efficace qu'à condition de s'appuyer sur une
connaissance lucide de ce mal, M. Bastide envisage tout d'abord les dialectiques de

dissolution (aliénation, injustice, guerre) et les effets corrupteurs qu'elles entraînent

pour la vie familiale, économique, politique. Puis il trace la voie que doit
suivre le mouvement inverse des dialectiques de promotion dans leur effort vers
la libération, la justice et la paix, et montre enfin comment la famille, l'économie,
l'Etat peuvent, sous l'action de ces dialectiques, retrouver leur droite fonction,
qui est toujours de fournir à l'homme l'aide dont il a besoin pour se
perfectionner moralement en s'ouvrant aux valeurs universelles, par référence
auxquelles seulement se définit sa véritable essence. Outre le dessein général de
cette œuvre, nous avons particulièrement apprécié les pages consacrées aux
modes de l'action morale, à la liberté et à ses sosies, au travail dans ses rapports
avec l'aliénation et la libération de l'homme, aux possibilités de redresser la vie
économique pour la conformer aux impératifs de l'esprit : autant de développements

où M. Bastide prouve qu'un philosophe qui se fonde sur la certitude
de « l'intemporelle éternité de l'esprit » (p. 835) n'est pas pour autant un moraliste

intemporel. André Voelke.

Jean Nabert : Eléments pour une éthique. Préface de Paul Ricœur.
Paris, Aubier, 1962, 223 p. Coll. « Philosophie de l'Esprit ».

Les Eléments pour une éthique de Jean Nabert, publiés en 1943, sont d'après
Le Senne « un des livres les plus denses, les plus pénétrants et les plus délicats
de la littérature morale française ». On ne peut donc que féliciter les éditions



BIBLIOGRAPHIE 27I

Montaigne d'avoir entrepris une réédition de cette œuvre importante et d'avoir
demandé à Paul Ricœur de nous la présenter. II ne saurait être question de
résumer ici ce livre riche et difficile, qui mériterait une étude approfondie.
Bornons-nous à rappeler qu'il s'inscrit dans la tradition française de la
philosophie reflexive, dont Nabert, disparu en i960, est l'un des meilleurs représentants

contemporains. Le lecteur désireux de se familiariser avec sa pensée lira
avec profit le numéro spécial (3, 1962) que les Etudes philosophiques viennent
de lui consacrer. André Voelke.

Joseph Gabel : La fausse conscience. Essai sur la réification, coll.
« Arguments », Editions de Minuit, Paris, 1962, 265 p.

Igor A. Caruso : Psychanalyse pour la personne. Editions du Seuil,
Paris, 1962, 190 p.

Il est frappant de voir comment I. A. Caruso, psychanalyste catholique
de Vienne, emploie les mêmes concepts fondamentaux que le psychiatre
marxiste lorsqu'il décrit la praxis de la conscience dans son effort pour briser la
réification, entendue ici comme la forme de ses névroses. La conscience se
déprend de ses aliénations lorsqu'elle s'engage par un rapport dialectique avec
la réalité, où les valeurs fétiches sont dépassées par une valorisation dans la
temporalité vécue. Le point de vue individualiste de la psychanalyse traditionnelle

fait place à la volonté d'intégrer l'histoire personnelle dans le cadre
sociologique de l'intersubjectivité. Mais cet acquiescement du vocabulaire marxiste
n'est qu'un aspect de cette brillante pensée éclectique qui s'affirme sans cesse

comme un réalisme orthodoxe, assuré fort sagement par une théologie thomiste.
C'est pourquoi l'ambivalence de l'existence humaine est le chiffre de la transcendance

que cet assouplissement de la psychanalyse s'attache à respecter. — Au
contraire, J. Gabel, auquel I. A. Caruso rend hommage en passant, se situe
pleinement dans le révisionisme marxiste. Ayant été frappé de l'intérêt pour la
compréhension de la schizophrénie du concept de « réification » tel qu'il avait
été élaboré par G. Lukacs dans « Histoire et Conscience de classe », son travail
constitue à la fois une des meilleures exégèses de la pensée du philosophe
hongrois et une pénétrante analyse de la mauvaise foi. J. Gabel montre comment la
réification, comprise comme le refus du dialogue doublé d'une saisie non dialectique

de l'être, explique la rationalisation morbide de la conscience réifiée « qui
chosifie autrui tout en se réifiant elle-même » (p. 165) dans la schizophrénie
clinique et d'autre part implique « une vision du monde qui isole l'homme de
la réalité sociale dialectique » (p. 122), le sociocentrume de la fausse conscience
d'une schizophrénisation culturelle de certains groupes sociaux, parfois de
sociétés entières. En effet la fausse conscience diffuse peut se cristalliser en une
idéologie, c'est-à-dire en « une systématisation théorique d'une vision dialec-
tisée » (p. 49) dont les racismes, l'orthodoxie stalinienne ou le maccarthysme
en sont les sinistres exemples. La réification est donc un phénomène général
qui ne se comprend pas seulement en fonction des infrastructures économico-
sociales d'une société capitaliste, mais qui apparaît déjà dans le rapport d'une
conscience avec elle-même (la schizophrénie) et au plus intime de sa relation
avec l'être. La réification s'exprime alors par une aliénation temporelle :

l'homme substitue à la temporalité vécue dans une perspective dialectique, un
temps spatialise et réversible. Cette « dédialectisation du temps » entraîne une
conception anhistorique de la société humaine où la totalité concrète de la durée



272 BIBLIOGRAPHIE

est remplacée par la vision utopique ou par le regret d'une uchronie. Cette
abolition de la perspective temporelle et historique conduit à la passivité et
l'apathie politique dans la participation à des facteurs valorisants extérieurs à
la conscience. La fausse conscience sécrète alors l'idéologie afin de justifier son
aliénation. Pour se déréifier, la conscience doit se comprendre comme praxis,
c'est-à-dire comme une activité dialectique, temporalisante, historique et
valorisante car « la valeur n'est autre chose qu'une perpétuelle conquête et
l'affirmation de la personne dans l'acte» (p. 103). Telle est l'orientation à la fois
bergsonienne et marxiste de cet ouvrage qui ruisselle d'allusions et de perspectives

qu'il ne nous est pas possible de rapporter ici. On s'étonne seulement que
la position actuelle de J.-P. Sartre ne soit même pas évoquée, ni son nom cité
dans la vaste bibliographie de J. Gabel. Pierre Furter

J. Dopp : Logiques construites par une méthode de déduction naturelle.
Louvain et Paris, Nauwelaerts et Gauthier-Villars, 1962, 191 p.

Dans ce nouvel ouvrage de la « Collection de logique mathématique », le
professeur Dopp met son talent de clarté au service de la « déduction naturelle ».

On entend par là certaines façons de construire la logique qui, parce qu'elles
font usage de schémas de dérivation à l'exclusion d'axiomes, sont assez proches
des procédés spontanés de la pensée. — Il n'existait pas, jusqu'ici, d'exposé
systématique et didactique de ces méthodes. L'auteur, à vrai dire, a préféré
n'en développer qu'une pour le faire plus en détails. Il a choisi la plus constructive,

la méthode E de Gentzen, celle qui permet le plus facilement, lorsque la
chose est possible, de décider par un procédé systématique et fini si une expression

est ou n'est pas un théorème. Il construit alors successivement toute une
série de logiques des propositions inanalysées : logique absolue, logique minimale

de Johansson, logique de la négation stricte de Curry, logique intuitionniste

et logique classique. Il étend ensuite chacune d'elles aux prédicats du
premier ordre à une et à deux places. — L'ouvrage, conçu comme un manuel,
n'exige aucune connaissance logique préalable. Il explique et définit chacune
des notions nécessaires, donne le détail de plusieurs démonstrations, met
soigneusement en évidence le mécanisme de la preuve des métathéorèmes et
fournit des listes très complètes de théorèmes, plus de 1500 en tout ce qui
permet de le consulter aussi comme une véritable « table de formules ».

Jean-Blaise Grize.

Imprimerie La Concorde. Lausanne


	Bibliographie

