
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1963)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Histoire Kurt Goldammer : Die Formenwelt des Religiösen. Grundriss der
des systematischen Religionswissenschaft. Stuttgart, Alfred Kröner,

religions i960, 528 p. Kröners Taschenausgabe, 264.

S'inspirant d'une part de la phénoménologie de la religion contemporaine
(van der Leeuw, Mowinckel, Wach), mais d'autre part aussi de certains auteurs
romantiques, dont Novalis, l'auteur se propose d'analyser systématiquement
les formes de la vie religieuse. Désireux de dépasser la méthode purement
phénoménologique (qui s'est fourvoyée dans l'étude des types et des structures
de l'expérience religieuse), il se contente de décrire les formes de la vie religieuse
(Ausdrucksformen), et de les grouper dans un ordre systématique. Le livre se

divise, outre l'Introduction, en huit parties traitant successivement : 1) de la
religion, 2) de l'objet de la religion (le sacré, les puissances, les dieux), 3) de la
piété, 4) de la matérialisation de la religion (« Gestalten, Gestaltungen und
Formen » : les personnes sacrées, l'espace et le temps sacrés, le miracle, la
parole sacrée, le son sacré, le silence sacré, etc.), 5) du culte, 6) de la communauté

sacrée, 7) de l'interprétation du monde à la lumière du sacré, 8) des
choses dernières. Pour l'auteur, l'essence de la religion résiste à toute définition.
C'est un phénomène irrationnel, conditionné par l'existence humaine, une fonction

spécifique de l'être humain, insaisissable, si ce n'est dans l'immense variété
de ses formes (p. 9). Le livre est extraordinairement stimulant, invitant à

repenser les données de n'importe quelle religion dans un sens à la fois comparatif

et systématique. Les exemples sont bien choisis, et le livre est d'une écriture

agréable et accueillante. Carl A. Keller.

Karl Narr : Urgeschichte der Kultur. Stuttgart, Alfred Kröner,
1961, 362 p. Kröners Taschenausgabe, 213.

Le lecteur de ce livre suit, avec une attention toujours en éveil et un
émerveillement grandissant, l'histoire de la civilisation humaine, des débuts jusqu'à
l'apparition des grandes civilisations d'Egypte et de Mésopotamie. L'auteur se

distingue avant tout par une exemplaire prudence dans l'appréciation des faits.
Il prend soin, en effet, de souligner le caractère lamentablement fragmentaire
de nos connaissances actuelles, et aussi l'ambivalence de nombre de documents
paléologiques et archéologiques. En outre, il se montre réticent vis-à-vis de
l'idée d'une évolution de la civilisation ; au concept de l'évolution, il substitue
celui de l'histoire, concept qui respecte la liberté de l'homme créateur de
civilisation. Enfin, il adhère à la théorie dite de T« Urmonotheismus », affirmant que
la première religion de l'homme était une sorte de monothéisme ; toute religion
polythéiste serait d'origine secondaire, voire très récente. Quant aux peintures
préhistoriques, il doute de leur caractère « magique » ; selon lui, il s'agirait
plutôt de scènes ressortissant à des « rites de passage », ou bien des premières
manifestations du principe de « l'art pour l'art ». — Seize planches et d'excellentes

tables chronologiques permettent de serrer de plus près l'enseignement
de ce très beau livre. Carl A. Keller.



BIBLIOGRAPHIE 159

Geo Widengren : Mani und der Manichäistnus. Stuttgart, Kohl¬
hammer, 1961, 160 p. Urban-Bücher, 57.
Le grand savant suédois, auteur d'innombrables monographies sur les

religions anciennes du Proche-Orient, présente ici une étude à la fois populaire
et rigoureusement scientifique du curieux prophète irano-babylonien du
IIIe siècle après J.-C, et de son Eglise. Etude doublement bienvenue : d'une
part, parce que les découvertes et les recherches récentes demandaient
impérieusement une nouvelle mise au point de nos connaissances actuelles, et
d'autre part, parce que nous avons trop l'habitude de parler du « dualisme
manichéen » sans savoir exactement ce que cette expression veut dire. M. Widengren

réussit admirablement à nous faire comprendre le caractère propre du
manichéisme. Commençant par esquisser la situation politique, culturelle et
religieuse en Mésopotamie et dans les environs à l'époque de Mani, il raconte
ensuite la vie du prophète, une vie parsemée de succès et de défaites. Les
chapitres suivants contiennent une interprétation assez détaillée du message de
Mani et une analyse des textes manichéens et de leurs genres littéraires, assortie
de la traduction de quelques-uns des passages les plus caractéristiques. Viennent

ensuite des chapitres sur l'organisation ecclésiastique, le culte et Tart du
manichéisme. Dans le dernier chapitre, l'auteur nous propose une appréciation
critique de la personnalité et de l'œuvre de Mani. Fidèle à la tendance qui est
la sienne dans toutes ses publications, M. Widengren n'oublie pas de poser,
tout au long de son livre, la question des origines des divers thèmes,
affirmant que le système manichéen est d'inspiration essentiellement iranienne,
enrichie de nombreux éléments indiens, chrétiens et babyloniens. — Seize très
belles planches reproduisant des spécimens de l'art manichéen constituent un
précieux complément du texte. Carl A. Keller.

Rudolf Smend : Jahwekrieg und Stämmebund : Erwägungen zur
ältesten Geschichte Israels. Göttingen, Vandenhoek & Ruprecht,
1963, 97 p. Forschungen zur Religion und Literatur des Alten
und Neuen Testaments, 84.

L'auteur examine la relation entre deux institutions fondamentales du
peuple d'Israël à l'époque des Juges : la « ligue des tribus », souvent désignée par
le terme d'amphictyonie, et la « guerre de YHWH » ou la « guerre sainte ».

Les deux institutions ont joué un rôle de premier plan dans l'évolution du
peuple d'Israël. Ont-elles été liées Tune à l'autre Pour G. von Rad et d'autres
exégètes, la « guerre sainte » aurait été la principale manifestation de l'amphic-
tyonie, l'un des grands rites par lesquels la ligue des tribus a pris conscience
d'elle-même. Or, M. Smend montre qu'il n'en est rien. Il n'y a aucun rapport
entre la guerre de YHWH et Tamphictyonie ; la guerre sainte se déroule en
dehors des cadres politiques et liturgiques de la ligue des tribus. S'il est vrai
qu'elle a contribué de manière efficace à affermir le sens national des tribus
réunies dans la ligue d'« Israël », les textes les plus anciens (notamment Juges 5)

montrent formellement qu'elle n'a été ni organisée ni conduite par la ligue,
mais déclenchée par YHWH lui-même à l'endroit et au moment voulus. —
L'auteur se livre à une analyse pénétrante de tous les aspects du problème :

la guerre de YHWH n'a, par exemple, rien à voir avec l'institution du « Juge
d'Israël », qui est une institution amphictyonique. Car, bien que les intermédiaires

humains de cette guerre, des héros tels que Gédéon, Jephthé, etc.,
soient appelés, eux aussi, « juges », ils n'accomplissent pas les fonctions du

Ancien
et Nouveau
Testaments



l60 BIBLIOGRAPHIE

« Juge d'Israël ». De même, le sanctuaire de l'arche n'établit nullement un lien
entre les deux institutions. Car s'il est vrai que l'arche jouait un certain rôle
dans les guerres de YHWH, il est en revanche impossible de prouver (à
l'encontre de l'hypothèse généralement admise) qu'elle constituait le sanctuaire
central de Tamphictyonie. Sociologiquement, la guerre de YHWH était surtout
le fait des tribus de Joseph et de Benjamin, donc des « fils de Rachel » qui ont
apporté cet élément à la vie religieuse des autres tribus. Les derniers chapitres
traitent de quelques problèmes relatifs à la tradition de l'Exode et de l'histoire
de Moïse. L'auteur montre que Moïse fut le premier héros humain d'une guerre
de YHWH. Conduisant son enquête avec un soin exemplaire, il souligne le
caractère souvent hypothétique de toute investigation sur les débuts de l'histoire

d'Israël. Il semble difficile, cependant, de réfuter sa thèse principale.
Carl A. Keller.

Paul Lamarche, s. j. : Zacharie IX-XIV : Structure littéraire et
messianisme. Paris, Gabalda, 1961, 168 p. Etudes bibliques.
Tandis qu'en Allemagne la méthode dite « formgeschichtlich » domine de

plus en plus les recherches vétérotestamentaires, mettant en évidence les institutions

et les traditions dont se nourrissent les auteurs bibliques, M. Lamarche,
professeur au Scolasticat des Fontaines, suit une voie toute nouvelle. Se laissant
guider par le parallélisme sous toutes ses formes — parallélisme concernant les
idées ou les mots, parallélisme complet ou incomplet, synonymique ou
antithétique, synthétique — il découvre à l'intérieur de chacun des douze morceaux
formant les chapitres 9-14 du livre de Zacharie, une structure littéraire bien
déterminée : soit une structure par simple répétition d'un thème, soit une
structure en forme de chiasme. Appliquée à l'ensemble des chapitres traités,
cette méthode révèle des structures identiques régissant la composition de
Zach. 9-11 d'une part, et de Zach. 12-14 de l'autre. Par surcroît, les deux
complexes sont parallèles l'un à l'autre, le tout exhibant une architecture parfaitement

symétrique. Ce résultat permet à l'auteur de formuler des conclusions
intéressantes : ces chapitres sont, sous leur forme actuelle, l'œuvre d'un seul
auteur. En outre, le roi décrit au ch. 9 doit être identique au pasteur rejeté par
le peuple (ch. n et 13) et à « celui qu'on a percé » (12 : 10). Cet homme mystérieux

—¦ roi davidique sur qui se concentrent toutes les espérances messianiques,
roi martyrisé et mis à mort par un peuple rebelle — doit être un personnage
historique (vraisemblablement 500-480 av. J.-C.) ; mais il est devenu, dans la
pensée du prophète, une figure du Messie à venir. — L'auteur utilise largement
la littérature savante sur ces chapitres déconcertants, mais son travail souffre
de l'absence de toute considération d'ordre « formgeschichtlich ». Est-il possible
de déterminer le sens et l'origine d'un livre prophétique sur la seule base de ces
« structures littéraires » L'analyse proposée par l'auteur, si cohérente qu'elle
paraisse, est trop schématique pour être vraiment concluante. Néanmoins, elle
est valable dans certains cas, et on souhaite la voir appliquée à d'autres livres
de l'Ancien Testament. Carl A. Keller.

Gillis Gerleman : Ruth. Neukirchen, Buchhandlung des Erziehungs¬
vereins, i960, 39 p. Biblischer Kommentar, Altes Testament,
XVIII, 1.

Ce commentaire, paru dans la série «Biblischer Kommentar», épouse toutes
les caractéristiques de celle-ci : intérêt pour la forme littéraire et l'histoire des



BIBLIOGRAPHIE l6l

traditions (l'auteur cite volontiers G. von Rad et sa Théologie de l'Ancien
Testament), intérêt aussi pour les questions théologiques et les perspectives typologiques

et christologiques ouvertes par le texte. Un exemple : les peines et les
expériences religieuses de la famille d'Elimèlèk, originaire de Bethlehem, se

trouvent accentuées dans le récit de la naissance du Christ (p. 15). Voici la
position de l'auteur relative aux « questions d'introduction » : Par son style
et par son climat humain, le livre de Ruth rappelle les récits qu'on trouve au
début du livre de Samuel et dans la geste des Patriarches. Il reflète ainsi les

préoccupations humanistes de la civilisation israélite à l'époque de Salomon.
Il date donc du Xe siècle. Il ne s'agit pas d'un récit folklorique, mais d'une
nouvelle de nature essentiellement littéraire. L'auteur utilise une vieille tradition
sur l'origine moabite, donc non israélite de David, tradition dont il s'efforce
d'atténuer les effets gênants. Le livre de Ruth est très riche en valeurs
sentimentales ; c'est une « Führungsgeschichte » qui veut démontrer comment
YHWH conduit fidèlement les siens. — Conservateur en matière de critique
textuelle, M. Gerleman retient presque toujours les leçons du texte massorétique.

Carl A. Keller.

David Bosch : Die Heidenmission in der Zukunftsschau Jesu. Eine
Untersuchung zur Eschatologie der synoptischen Evangelien.
Zürich, Zwingli Verlag, 1959, 210 p. Abhandlungen zur Theologie
des Alten und Neuen Testaments, 36.

Le thème fondamental traité dans cet ouvrage est celui de la relation entre
Mission et eschatologie. Jusqu'à une époque récente, la missiologie avait
tendance à insister soit sur l'actualisation du Royaume au moyen de l'œuvre
missionnaire, soit sur son aspect futur (la venue du Royaume devant être hâtée par
l'expansion de la Mission). Son défaut était de ne pas rendre compte du caractère
à la fois actuel et futur du Royaume, tel qu'il ressort du message néo-testamentaire,

et de mettre l'accent sur l'effort humain comme condition de la venue du
Royaume. S'efforçant de rendre pleine justice aux textes du N.T., D. Bosch
est amené, en opposition à ce « rétrécissement » de l'eschatologie, à affirmer
que parce que le Royaume s'est approché, la prédication de l'Evangile doit
retentir dans le monde entier » (p. 171). Autrement dit, notre conception de
la Mission doit être semblable à celle de Jésus : elle est pour nous aussi « l'acte
eschatologique de Dieu, qui s'accomplit, dans le temps limité de la grâce, par
les envoyés de Jésus-Christ dirigés par le Saint-Esprit » (p. 200). — Cette thèse
capitale s'appuie sur une analyse détaillée de paroles importantes de Jésus
rapportées dans les synoptiques (comme la parabole des méchants vignerons,
le discours eschatologique, l'enseignement qui accompagne le dernier repas,
l'ordre missionnaire du Ressuscité). L'auteur s'y montre en particulier d'accord
avec cette affirmation paradoxale de Sundkler : « (Jésus) était « universaliste »

justement parce que, seulement parce qu'il était «particuiariste» (p. 115);
c'est en effet à partir du rejet de Jésus par Israël, culminant dans la croix, que
s'effectue la Mission parmi toutes les nations. — On confrontera utilement cet
ouvrage avec des études parues récemment, comme celle de R. Martin-Achard
(Israël et les nations, Neuchâtel et Paris, 1959), ou celle de J. Jeremias
(Jésus et les païens, traduction française, Neuchâtel et Paris, 1956).

Jean-Claude Margot.



IÓ2 BIBLIOGRAPHIE

Gerhard Koch : Die Auferstehung Jesu Christi. Beiträge zur histo¬
rischen Theologie, 27. Tübingen, Mohr, 1959. 338 p.

D'un style touffu et très fortement marqué par la terminologie existentialiste,

cet important ouvrage est d'une lecture ardue. L'auteur examine tout
d'abord le témoignage néo-testamentaire concernant la résurrection du Christ,
puis il passe en revue quelques interprétations récentes de l'événement de
Pâques : l'interprétation symbolique (Schleiermacher, W. Herrmann, M. Kahler),

la réduction de cet événement à un « acte démonstratif de Dieu » (K. Barth)
et sa réduction au kerugma (R. Bultmann). Enfin, dans les deux dernières
parties du livre, intitulées « Die Wirklichkeit der Osterereignung » et « Die
Wahrheit des Osterglaubens », G Koch tend à surmonter le dilemme subjecti-
visme-objectivisme. L'événement de Pâques ne peut se ramener à une
expérience purement intérieure éprouvée par les disciples (subjectivisme), ni à un
fait constatable sur le plan strictement historique (objectivisme ; le Seigneur
ressuscité n'étant pas un « divin quelque chose », « ein göttliches Etwas », p. 333).
Replacé dans l'ensemble de l'histoire du salut, cet événement établit la continuité

entre le Jésus de l'histoire et le Christ de la foi. — Ce qui paraît essentiel,
dans l'étude de G. Koch, est l'insistance mise sur l'aspect relationnel (plutôt
que phénoménal) des apparitions du Ressuscité. Si les disciples reconnaissent
leur Maître, ce n'est pas en tant qu'« objet », mais en tant qu'il vient à eux,
qu'il les rencontre, qu'il recrée une relation avec eux : « L'événement historique
(geschichtlich) s'accomplit dans la rencontre avec l'homme » (p. 181) ou « sans
le partenaire, il n'y a pas de résurrection de Jésus» (p. 180). Sans être une
création de la foi, le Ressuscité ne peut être rencontré que dans la foi. — Il est
certain que cette conception rend bien compte de textes montrant que Jésus
ressuscité n'est reconnu qu'au moment où il établit une relation avec ses
disciples par ses paroles ou ses gestes (Jean 20 : 16, Luc 24 : 30 s.). Cependant,
dans la pensée de G. Koch, l'historicité du témoignage semble s'évanouir
complètement au profit de sa seule valeur kérugmatique. Or, même si le miracle
de la résurrection échappe en bonne partie au domaine de la science historique,
peut-on n'en considérer que l'aspect « geschichtlich » en faisant abstraction de
tout élément « historisch » C'est ce dont nous doutons, ne serait-ce que sur la
base d'un texte comme I Cor. 15 : 3 ss. Pour reprendre l'expression d'un critique
catholique, la gloire du Ressuscité ne s'est-elle pas manifestée aux apôtres
aussi par des «signes intra-mondains » (J. M. Faux, Nouvelle Revue théologique,

septembre-octobre 1961.) Jean-Claude Margot.

Rodolphe Kasser : L'Evangile selon Thomas. Présentation et
commentaire théologique. Neuchâtel, Delachaux & Niestlé, 1961,
170 p. Bibliothèque théologique.

L'auteur de cette publication, coptisant bien connu des lecteurs de notre
Revue, a poursuivi un double but. Tout d'abord, de traduire en grec (plutôt :

de re-traduire) le texte copte des « paroles de Jésus ». Dans l'accomplissement
de cette tâche délicate, il s'est appuyé non seulement sur le texte grec des
fragments d'Oxyrhynque, mais aussi sur le texte des évangiles canoniques, et de la
Bible grecque en général. Conscient du caractère nécessairement hypothétique
de cette reconstitution, il a néanmoins obtenu un texte grec d'allure
authentiquement « koiné », voire même néotestamentaire, et qui invite à la comparaison

avec le Nouveau Testament. II a ainsi réalisé une véritable « édition du



BIBLIOGRAPHIE 163

texte grec de l'Evangile de Thomas » pour laquelle on lui sera reconnaissant.
Elle permet, en effet, aux amateurs des études gnostiques qui ne sont pas eux-
mêmes coptisants, de pousser plus loin leurs recherches sur cet étrange recueil.
¦— Ensuite, soucieux d'écrire un « commentaire théologique », l'auteur a
confronté les « paroles de Jésus » de l'évangile gnostique avec les textes du Nouveau
Testament. Cette partie du travail, très nécessaire et utile en soi, nous paraît
d'une part réussie, d'autre part insuffisante. Réussie en ce que l'auteur met en
évidence les profondes différences qui séparent les deux mondes : l'Evangile
chrétien et l'enseignement gnostique. Mais insuffisante aussi, parce qu'il aurait
dû faire précéder cette confrontation d'un commentaire philologique et historique

du texte gnostique en soi, avec référence au mouvement gnostique en
général. Les quelques renseignements qu'on trouve ici et là, et surtout au début
de l'ouvrage —¦ renseignements que complètent, de manière bienvenue, T«
Index du vocabulaire » et l'étude sur le « groupement des sentences » donnée en
appendice — ne constituent qu'une amorce de ce travail indispensable. Toutefois,

cette réserve est apte à souligner l'impression générale qui se dégage de la
lecture de ce livre : l'auteur nous a donné un précieux instrument de travail
dont se servira tout interprète futur de l'Evangile de Thomas.

Carl A. Keller.

Henri Crouzel : Origene et la philosophie. Paris, Aubier, 1962, 238 p.
Théologie, 52.

Origene est-il un philosophe grec presque aussi prestigieux que Plotin,
faisant quelques emprunts à l'Ecriture, comme le pensaient Harnack, Koch
et leurs élèves, ou est-il d'abord un théologien chez lequel, comme ce sera le cas
jusqu'au XIIIe siècle, exégèse, dogmatique et spiritualité sont un Suivant
le P. De Lubac, le P. Crouzel démontre une fois encore l'inanité de la thèse des
historiens rationalistes ; il l'avait fait déjà dans Théologie de l'Image de Dieu
chez Origene (Aubier, 1956) et Origene et la connaissance mystique (Desclée de
Brouwer, i960, cf. RThPh 1962, p. 201). Dans le présent ouvrage, il consacre
quatre chapitres, bourrés de références, de traductions et d'aperçus critiques,
à l'étude de la place de la philosophie dans les préoccupations et les œuvres de
cet Origene, maltraité par Porphyre (pour le P. Crouzel, il n'y a qu'un Origene).
Origene s'est remis à l'étude des philosophes après avoir dirigé un certain
temps l'Ecole catéchétique ; il a suivi les cours d'Ammonius Saccas pour être
prêt à former des élèves capables de répondre aux attaques des philosophes.
Pour lui, la philosophie a une fonction pédagogique, propédeutique et
apologétique. Il ne la rejette pas comme Tatien ou Tertullien, ni ne l'assimile avec
trop de bienveillance comme Justin et Clément. Il adopte une attitude critique,
fondée sur la primauté reconnue à l'Ecriture, témoignage de la sagesse du Logos,
de la Vérité totale. Eriger la philosophie en norme suprême, c'est introduire
l'hérésie dans l'Eglise ; Origene est trop apôtre pour s'y laisser prendre. Car
« la philosophie dont rêve Origene sort de la révélation, non de la raison : les

philosophes sont invités à chercher dans la Bible la solution à leurs questions »

(p. 174s.). C'est pourquoi Origene critiquera sévèrement toute philosophie
teintée de matérialisme et d'athéisme (l'épicurisme, par exemple), conservera
certaines des thèses du stoïcisme et du platonisme tout en en rejetant d'autres
(apocatastase, métemsomatose, etc.) ; il dénoncera les faiblesses de l'idéal
philosophique qui ne se situent pas au niveau des actes, mais des intentions ;

il appellera les philosophes de la demi-sagesse dans laquelle ils semblent se

Histoire
de l'Eglise
et
de la pensée
chrétiennes



164 BIBLIOGRAPHIE

complaire à la seule vraie et totale sagesse, celle du Christ, à laquelle le chrétien
participe par la grâce ; il montrera enfin à ses étudiants, ceux de son temps et
ceux qui se réclameront de lui, comment on peut récupérer avec prudence et
discernement (dons du Saint-Esprit), les biens volés par les philosophes païens
au trésor de Moïse et des prophètes (reprise de l'hypothèse dite des « larcins »).

Dans un appendice, le P. Crouzel reproduit un article réfutant ceux qui voient
en Origene l'homme d'un système, alors qu'homme de la Bible et apôtre,
Origene est l'homme de la question, de l'hypothèse, de la dialectique, à la recherche

d'une unité résidant dans la connaissance mystique et non dans un principe
ou un scheme métaphysique extérieur à l'histoire du salut. On voit comment
Origene est en prise sur le monde culturel de son temps, comment il innove
dans les moyens d'évangélisation, tout en restant fidèle à saint Paul, et étranger
à toute distinction ultérieure entre nature et surnaturel.

Gabriel Widmer.

Denzinger-Schönmetzer : Enchiridion Symbolorum, Definitionum
et Declarationum de rebus fidei et morum. Editio XXXII. Freiburg,
Herder, 1963, 908 p.

Conciliorum Oecumenicorum Decreta, edidit Centro di Documentazione.

Curantibus Josepho Alberigo, Perikle-P. Joannou, Claudio
Leonardi, Paulo Prodi. Consultante Huberto Jedin. Freiburg,
Herder, 1962, xxiv + 792 p. + Indices, 72 p.
Succédant à Karl Rahner, le P. Schônmetzer, jésuite également, nous donne

du classique Denzinger une édition qui se distingue des précédentes par plusieurs
changements dignes d'approbation, sans que rien soit modifié quant à l'essentiel.
Tout d'abord, on a repris pour la présentation l'ordre strictement chronologique

qui avait été, sinon abandonné, du moins malmené, depuis les éditions
préparées par Bannwart, il y a plus de cinquante ans. Puis de nouveaux extraits
ont été introduits, concernant les questions qui sont aujourd'hui au premier plan
des débats théologiques : statut de l'évêque, relations hiérarchiques à l'intérieur
du clergé, nature charismatique de l'Eglise, droits de l'homme, contrôle des
naissances. Ces adaptations heureuses, accompagnées de coupures sans importance,

entraînent une redistribution des textes et une nouvelle numérotation,
l'ancienne étant maintenue dans les marges intérieures ; une table mobile de
concordance permet au surplus de retrouver facilement les équivalences.
Autres innovations : chaque document est précédé d'une courte notice historique

et bibliographique résumant les circonstances qui en ont provoqué la
rédaction, et indiquant les sources ; enfin, aux index systématique et analytique
est ajouté un index alphabétique des documents pontificaux qui ont été
employés. Les retouches et compléments apportés à cette édition rajeunie ne
peuvent que confirmer l'utilité eminente de YEnchiridion, et augmenter la
valeur scientifique qu'on lui reconnaît à juste titre depuis longtemps. — La
publication des Decreta est voisine dans son inspiration de celle du Denzinger,
mais elle s'en différencie sur un point capital. Elle n'offre pas une sélection,
opérée sur l'ensemble des décisions normatives prises par le Siège apostolique,
mais le texte intégral des décrets élaborés au cours des vingt conciles œcuméniques,

au sens où l'entend l'Eglise romaine, de Nicée I à Vatican I. Fournissant
une information plus restreinte, son intérêt n'en est pas diminué pour autant,
car la recherche de certains passages laissés de côté par Denzinger n'est pas
toujours aisée. Les formulations conciliaires sont reproduites dans la langue



BIBLIOGRAPHIE 165

originale ; les textes grec, arménien et arabe (ces deux derniers à propos de
Tunion avec les Arméniens et les Coptes décidée au Concile de Florence) sont
accompagnés de la traduction latine. Pour chaque concile, une courte notice
rappelle les causes historiques et fournit les références bibliographiques. Réalisée

pour la première fois en un seul volume, cette édition des Decreta est une
remarquable réussite, qui constitue un instrument de travail d'une valeur
permanente ; ceux qui ont mené à chef pareille entreprise ont droit à une
reconnaissance durable, elle aussi. Edouard Mauris.

Angelus Walz : Saint Thomas d'Aquin. Adaptation française par Paul
Novarina. Louvain-Paris, Publications universitaires — Nauwelaerts,

1962, 245 p. Philosophes médiévaux, 6.

Nous n'avons pas en français de biographie quelque peu détaillée et récente
de l'Aquinate. Le P. Novarina n'a pas seulement traduit, mais encore adapté
et refondu pour les lecteurs français l'ouvrage déjà classique du P. Walz à
l'aide des travaux du P. Chenu, du chanoine van Steenberghen, etc. Le lecteur
a ainsi à sa disposition un ouvrage complet qui fait le point des connaissances
positives et hagiographiques que nous pouvons avoir aujourd'hui sur le Docteur
angélique. Après l'évocation du milieu familial et de l'enfance du saint (né en
1225, date retenue après discussion), le P. Walz étudie son séjour comme oblat
au Mont Cassin, à Naples comme étudiant, les vicissitudes de son entrée chez
les Prêcheurs. Il nous fait faire la connaissance de ses maîtres de Cologne et de
Paris (1252) et de ses condisciples, nous fait assister à ses premiers cours, ce

qui nous vaut un aperçu sur la méthode théologique pratiquée par le jeune
maître (1256-1260). Les années passées à la cour pontificale (Orvieto, Rome,
Viterbe), l'enseignement qui y fut donné, nous valent une bonne mise au point
sur le rôle du théologien dans les débats et combats de la papauté d'alors. Puis,
c'est le récit des dernières années, le second séjour à Paris (1269-1272), où frère
Thomas défend les Mendiants contre leurs adversaires universitaires, enfin le
dernier séjour à Naples et la mort au cours du voyage qui devait le conduire au
Concile de Lyon (1274). Le P. Walz dégage pour finir un portrait de saint
Thomas des documents (chroniques, comptes rendus du procès de canonisation)
scrutés avec beaucoup d'acribie ; il esquisse à ce propos un tableau de son
influence. Cherchant à discerner l'authentique, son livre aurait peut-être gagné
en clarté, si les récits hagiographiques avaient été nettement distingués des
documents valables. Quoiqu'il en soit, cette biographie rendra de grands
services par sa masse de renseignements, la solidité de son information et pour son
chapitre consacré aux œuvres du Docteur, où on trouvera de précieuses indications

sur les éditions manuelles et les traductions françaises dans le commerce.
Gabriel Widmer.

Der Protestantismus des iy. Jahrhunderts. Herausgegeben von
Winfried Zeller. Klassiker des Protestantismus, Band V. Sammlung
Dieterich, Band 270. Bremen, Carl Schünemann Verlag, 1962,
426 p.

Voici une collection nouvelle, inaugurée Tannée dernière par la sortie de
deux tomes sur les huit qui sont annoncés. Elle correspond à une visée fort
intéressante ; la publication de textes représentatifs de la piété protestante en

provenance des milieux et des courants les plus divers, de l'époque pré-réformée



i66 bibliographie

à nos jours. Le protestantisme est en effet compris au sens le plus large, envisagé
dans son retentissement le plus étendu, et n'est point ramené aux limites de la
production théologique professionnelle. — Le tome V s'ouvre sur une introduction

de son éditeur, qui analyse avec finesse les éléments de la foi vécue tels
qu'ils apparaissent au XVIIe siècle, période qui, pour avoir été moins troublée
en surface que le siècle suivant, n'en a pas moins vu surgir des crises graves.
W. Zeller relève justement que les secousses qui s'y sont produites ne sont pas
causées exclusivement par la guerre de Trente Ans, ainsi qu'on le croit
communément, mais qu'elles ont des origines plus anciennes, dont certaines remontent
déjà à l'établissement de la Formula concordiae de 1580. — Le panorama déroulé
par ce « Textbuch » frappe par son ampleur et sa diversité. Fidèle à l'esprit
de la collection, W. Zeller ne s'arrête qu'aux pages exprimant une spiritualité
personnelle, la qualité propre passant avant l'enracinement dans une communauté

ecclésiastique reconnue, sans l'exclure bien entendu. Nous sont révélés
alors des textes peu connus, ou même inédits en allemand, mais bien
caractéristiques de la piété protestante. A côté des techniciens que l'histoire de la
théologie tient pour des classiques, comme Johann Arndt, Johann Gerhard ou
Paul Gerhardt, nous rencontrons des laïques (les compositeurs Schütz et J.-S.
Bach) et de non moins illustres Einzelgänger (faut-il dire des francs-tireurs
comme Valentin Weigel, Kepler, Jacob Böhme, Andreae, Comenius, par exemple,

dont la foi est saisie au niveau de la plus émouvante expression individuelle,

notamment dans des lettres ou des écrits intimes. — La dernière partie
est consacrée à quatre protestants de langue anglaise, et offre des œuvres de
Cromwell, George Fox, William Penn et John Bunyan quelques extraits du
plus haut intérêt. — La richesse de cette anthologie s'appuie sur une documentation

dont la sûreté éclate soit dans l'introduction, soit dans les notices
biographiques accordées à chaque auteur, ce qui contribue à en parachever la valeur.
On ne peut qu'attendre avec impatience la suite de la collection des Classiques
du protestantisme, en souhaitant qu'elle se maintienne au niveau remarquable
atteint par le volume initial. Edouard Mauris.

Dietrich Bonhoeffer : Le prix de la grâce. Sermon sur la montagne.
Traduit de l'allemand par Roland Revet. Neuchâtel, Delachaux
& Niestlé, 1962, 240 p.
Une traduction que beaucoup attendaient, et pour laquelle M. Revet a droit

à une vive reconnaissance. En effet, avec l'Ethique, l'ouvrage que nous présentons

est à notre avis un des plus riches de tous ceux de Bonhoeffer. — Le titre
choisi prête à discussion. Le traducteur l'explique et en donne la justification
dans une note (p. 6 et 7). Pour notre part nous regrettons l'abandon des termes
imitation de Jésus-Christ ; nous avons un si grand besoin, dans le protestantisme,
de redécouvrir une théologie de l'imitation au sens plein. Or le titre original
Nachfolge y invitait. — Cette réserve faite, nous accordons que l'expression :

« le prix de la grâce » est heureuse. Elle introduit de façon directe au premier
chapitre : la grâce qui coûte. L'auteur y oppose la grâce à bon marché, ennemie
mortelle de l'Eglise, négation de la vivante Parole de Dieu, justification du
péché et non du pécheur —à la grâce qui coûte parce qu'elle appelle à l'obéissance

et condamne les péchés ; cette grâce-là, seule authentique, a coûté très
cher à Dieu — son propre Fils — et ce qui coûte cher à Dieu ne saurait être
bon marché pour nous — Cette opposition capitale commande toute l'étude
de Bonhoeffer. Elle éclaire d'une lumière nouvelle bien des passages du Sermon



BIBLIOGRAPHIE 167

sur la montagne, trop connus et par là même démonétisés. Citons, un peu au
hasard, ces considérations pénétrantes relatives à Mat. 5 : 27 : « Tu gagnes un
peu de plaisir pour l'œil et la main pendant un instant, et tu perds ton corps
pour l'éternité » (p. 92) ; ou 7 : 1-12 : en jugeant, nous nous plaçons face à

l'autre, « à distance d'observation », alors que l'amour « ne nous en laisse ni la
place ni le temps » (p. 133). — Bien frappées dans le texte allemand, ces remarques

n'ont rien perdu dans la traduction. Edmond Grin.

Kostas Axelos : Marx, Penseur de la technique — De l'aliénation Histoire
de l'homme à la conquête du monde. Paris, Editions de Minuit, de la
1961, 324 p. PHILOSOPHIE

Arguments, n° 27-28, 6e année. Editions de Minuit, 1962, 128 p.

L'abondance des matériaux accumulés dans cette thèse, défendue en 1959
à la Sorbonne, comme le ton passionné de son auteur, veulent provoquer le
lecteur. En effet, l'œuvre de K. Marx y est moins étudiée que méditée et déchiffrée

en fonction d'une « pensée planétaire » qui embrasse aussi bien les problèmes
de notre temps que l'évolution de la pensée occidentale. Pour K. Axelos,
K. Marx n'est pas seulement le savant marxiste du Capital, qu'il cite peu
d'ailleurs, que le penseur marxien des écrits philosophiques qui, le premier, a songé
à une « technologie » (p. 299), c'est-à-dire à une réflexion qui pense la conquête
actuelle du monde par l'homme. Et cependant K. Marx n'a consacré que
quelques pages aux problèmes de la technique. Si K. Axelos lui accorde une
place aussi importante, c'est que la technique est en fait le « faire humain » :

« une activité totale, ouverte, communautaire, perpétuellement révolutionnaire,
libérant à la fois les hommes et les choses et s'appropriant non possessivement
le monde total, à savoir le monde de l'Homme et de la Nature » (p. 128). Cette
idée-force anime en effet la pensée marxienne vers une conception optimiste,
dynamique de l'homme qui par le travail et la technique peut se défaire de ses
aliénations pour réaliser pleinement l'être de l'homme par l'homme (p. 286).
C'est un humanisme total, radical qui anéantit toute religiosité (p. 150). —¦
K. Axelos décrit la naissance de ce nouvel humanisme en montrant comment
K. Marx dépasse et élimine toutes les aliénations qui empêchent l'homme de

conquérir le monde : les aliénations économique et sociale du travail et de la
propriété, l'aliénation politique du prolétariat, l'aliénation humaine dans la vie
sexuelle, familiale et éthique, l'aliénation idéologique de l'art à la philosophie,
tout est critiqué et nié par ce que K. Axelos appelle le principe de négativité
de K. Marx (p. 98). K. Axelos insiste moins sur la vision apocalyptique marxiste,
que sur la violence marxienne de la négation de la négativité. Il montre combien

K. Marx est animé d'une véritable fureur vétérotestamentaire (p. 24), d'une
passion du néant qui ouvre même sur un nihilisme inquiétant. Sans cesse
K. Axelos se demande jusqu'à quel point cette pensée qui se veut moniste arrive
à surmonter son profond dualisme. Certes il y a une réconciliation annoncée :

« Forme avancée d'un grandiose nihilisme, d'un nihilisme planétaire, la vision
marxienne saisit néanmoins (et par voie de conséquence) la technique planétaire
comme le seul levier pouvant mettre en mouvement le monde, cet astre errant,
en supprimant le monde putréfié et T« errance » (p. 264). Mais comme conclut
K. Axelos ce mouvement reste problématique. Pour n'en citer qu'un exemple,
on ne sait pour finir si K. Marx en arrive à supprimer l'art au profit de l'activité
technique dégagée de ses aliénations, ou si la création artistique parviendra à



l68 BIBLIOGRAPHIE

une nouvelle libération dans le « Jeu » (p. 177). — L'ouvrage de K. Axelos
inaugure bien cette nouvelle collection des Editions de Minuit qui réunit quelques

ouvrages déjà publiés comme L'Erotisme de G. Bataille, des traductions
comme Histoire et conscience de classe de G. Lukacs, traduit par K. Axelos, ou
De la Guerre de Clausewitz, et des ouvrages qui continueront, individuellement
et dans l'isolement, l'effort de réflexion collectif que la revue « Arguments »

avait maintenu pendant vingt-huit numéros et qui vient de se saborder. Même
si Ton comprend mal ce purisme qui conduit au suicide, nous espérons que ce
nouvel avatar d'« Arguments » sera prolifique. Pierre Furter.

Die hegelsche Linke. Texte... ausgewählt und eingeleitet von Karl
Lowith. Stuttgart, Friedrich Frommann Verlag, 1962, 288 p.

La turbulence des « Jeunes Turcs » de l'hégélianisme ne doit pas faire illusion

; parce qu'il y avait dans leurs écrits d'incontestables touches de provocation,

on n'a voulu voir en eux que des agités à influence éphémère ; or le déferlement

du marxisme a provoqué un regain d'intérêt pour des auteurs qu'on avait
placés au second rang, et qui prennent une signification nouvelle par le rôle
qu'ils ont joué dans la formation de la pensée de Marx. Il n'est pas possible, en
effet, d'analyser correctement la filiation qui relie ce dernier à Hegel si on
néglige l'influence des médiateurs. Sans doute, le jeune Marx, arrivé de Bonn
en 1836, a commencé par étudier seul la philosophie hégélienne, s'y appliquant
pendant des mois lors de sa demi-retraite à Stralau, mais c'est au contact des
intellectuels berlinois du « Doktorklub » qu'il a été amené à réagir d'une manière
critique et à repérer les points du système qui devaient, contrairement à ce
qu'affirmaient les hégéliens de droite, subir un dépassement radical. Même si
des ruptures retentissantes se sont produites par la suite, même s'il est vrai
que c'est à Marx que l'on doit la systématisation la plus cohérente d'une
compréhension non idéaliste de la Aufhebung, il est avéré qu'une partie de son
éducation philosophique a été commandée par les essais de ses amis Feuerbach,
Rüge, Stirner, Bruno Bauer. — Nul n'était mieux qualifié que Karl Lowith
pour composer ce Textbuch consacré à l'aile gauche de l'hégélianisme. Auteur
d'une description magistrale des courants novateurs qui ont animé la pensée
européenne au XIXe siècle (Von Hegel zu Nietzsche, 1919, 19584), il est un
familier des auteurs dont il nous offre les extraits. A ceux qui viennent d'être
mentionnés, il ajoute Heine, M. Hess et Kierkegaard, nous mettant en présence
des sources et rendant ainsi grand service aux chercheurs francophones, qui ne
manquent pas de traductions mais n'ont pas facilement à portée de main les
textes allemands originaux. On sera heureux, par exemple, de consulter les

pages de Feuerbach publiées en 1842 sur la réforme de la philosophie, dont
M. Althusser a donné une bonne traduction en i960 (Manifestes philosophiques,
P.U.F., Collection Epiméthée). La part la plus étendue est réservée à Bruno
Bauer, ce qui nous semble légitime, car l'attention qu'on lui prête n'est pas
encore accordée à l'action vraiment directrice qu'il a exercée sur le cénacle de
Berlin. De Marx sont reproduits des extraits de sa thèse de doctorat, et intégralement

les deux articles parus dans les « Annales franco-allemandes » au début
de 1844 (Zur Judenfrage, Zur Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie), trois
textes dont la traduction française se trouve dans les Œuvres complètes (Œuvres
philosophiques, tome I, Paris, Costes, 1946). Ajoutons qu'en une introduction
pleine de perspicacité, M. Lowith résume admirablement le sens du drame qui



BIBLIOGRAPHIE 169

a séparé du maître des disciples hantés par le problème d'une réduction réellement

transformante, et par le besoin de justifier la praxis comme pesée concrète
de la conscience sur l'histoire. Edouard Mauris.

Maurice Blondel: Carnets intimes (1883-1894). Paris, Editions du
Cerf, 1961, 559 p.
Ceux qui pouvaient avoir des doutes sur la spiritualité originale du philosophe

de L'Action seront persuadés du contraire en lisant ces carnets. Ni journal
métaphysique comme celui de G. Marcel, encore moins apologie comme celle de

Newman, ces pages reflètent le dialogue quotidien avec ses silences et ses

attentes d'un jeune philosophe avec le Dieu de Jésus-Christ. Plus les années

passent, plus leur style se dépouille, plus l'examen de conscience s'aiguise et
la consécration s'épanouit, malgré les épreuves et les troubles. Elles témoignent
de la genèse d'une expérience chrétienne et d'une investigation philosophique
originale, dont les premiers ouvrages de Blondel marqueront une étape décisive.
Elles nous font assister à l'œuvre illuminatrice de la grâce (p. 189) dans une
intelligence tourmentée par le rationalisme et le scepticisme ambiants, à
l'élévation d'une âme vers la contemplation, faite d'humilité et d'abandon. Livre
de prière et de méditation orante, les Carnets confirment l'impression qui se

dégage de l'œuvre de Blondel : action et contemplation sont solidaires dans la
destinée intégrale de l'homme (p. 237). Tout cela est proche de saint Augustin
et de saint Bernard, si sensibles à l'œuvre du Saint-Esprit. Car « l'action, c'est
aussi le Verbe» (p. 329). La souffrance libératrice enseigne et mortifie. Aimer
Dieu, c'est aimer la vérité (p. 211). Ici s'ébauche la métaphysique de la charité
en formules frappantes : « L'on aime mieux à aimer qu'à être aimé » (p. 364).
C'est une métaphysique militante et combattante, étrangère à toute dévotion
mièvre et efféminée. Ces pages nous aident à comprendre pourquoi Blondel
songeait à embrasser l'état ecclésiastique. Les Carnets laissent apparaître les

sources vives de l'Action : la liberté créatrice de soi par soi, où « penser à Dieu
est une action » (p. 395), où « l'homme a à créer Dieu » (p. 248), le refus de tout
idéalisme critique ou absolu, mais aussi la critique de tout formalisme et de
tout ritualisme (p. 323), la plénitude de l'action de ses origines les plus
organiques à sa fin la plus désintéressée, l'ordonnance et non la subordination de la
nature par rapport au surnaturel (p. 356). Ainsi Blondel découvre, dans ces

pages intimes, sa précocité, sa maîtrise de l'analyse, son sens de la présence de
la mort et de la fuite du temps, de la situation contrastée de l'homme pris entre
la douleur et la joie ; il y exprime Tune de ses idées permanentes : c'est en
mourant à soi-même que Ton se crée. Avant d'être rédigée, L'Action fut conçue
et vécue ; c'est le gage de sa vérité, celle d'une philosophie qui fut à sa source
et dans son cours redevable de la Transcendance. La lecture et la méditation
de ces notes rendent plus pressant le problème : Blondel, philosophe apologète

ou autre chose et ne lui donnent pas de réponse satisfaisante. C'est
peut-être cela qui fait de ces Carnets un très grand livre.

Gabriel Widmer.

Henri Gouhier : Bergson et le Christ des Evangiles. Paris, A. Fayard,
1961, 222 p.
Le beau livre de M. Gouhier développe Tune des conférences prononcée à

Saint-Cergue, à l'occasion du centenaire de la naissance de Bergson et reproduite

dans cette revue. Différent des ouvrages de Söhngen et de Mme L. Adolphe,



170 BIBLIOGRAPHIE

il présente une interprétation de la signification religieuse du bergsonisme, à

partir de la correspondance entre une philosophie de l'évolution créatrice et une
évolution créatrice d'une philosophie. Il répond à cette question : comment une
philosophie en état de permanente invention peut-elle déboucher sur une
« philosophie du christianisme » Elle y est conduite au fur et à mesure de sa
démarche contestatrice des préjugés, à travers les passages d'une philosophie
de la nature à une philosophie de l'esprit : « Constituer une philosophie de
l'esprit à l'intérieur d'une philosophie de la nature, parce qu'elle serait la
philosophie d'un esprit animant la nature » (p. 24). Une telle philosophie se veut
scientifique et sereine ; elle se fonde sur une double conversion spirituelle de
l'intuition à l'intelligence et de l'intelligence à l'intuition. Elle aborde la création

et la conservation du monde en fonction de la liberté et de l'invention de
la vie, c'est-à-dire de l'homme capable de se déterminer et de rompre la chaîne
des déterminismes ; il y a pour elle une corrélation entre l'évolution destructrice
et l'évolution créatrice. L'homme, comme le montre si remarquablement
M. Gouhier, est la plaque tournante de cette philosophie : il instaure le machinisme,

il ouvre la voie du mysticisme, il annonce son terme, le Christ qui n'est
pas le Dieu-Homme, mais l'homme si « parfait » qu'on peut le nommer Dieu,
modèle et révélateur d'une mystique plénière à la fois religieuse et philosophique.

Une telle philosophie du christianisme (comme celle de Spinoza ou de
Rousseau, mutatis mutandis) n'est pas un accessoire d'une philosophie de la
nature, mais son aboutissement : prolongeant les distinctions fondamentales
entre « durée » et « espace-temps », elle distingue le Christ « mystique » du
« Jésus » historique, majoration du premier au dépens du second. L'épuration
philosophique ressemble étrangement à la démythisation de Bultmann. La
décision si centrale chez ce dernier est chez Bergson « adhésion morale à l'Eglise
invisible du Christ mystique» (p. 173). Mais l'épuration, l'adhésion restent
philosophiques, comme la mystique (« procédé de recherche philosophique »,

p. 190), ignorant tout d'un surnaturel. — On saura gré à M. Gouhier de ne pas
vouloir « pascaliser » Bergson. Trop d'historiens de la philosophie ont voulu
faire servir le bergsonisme à leur cause personnelle. Il a pleinement raison de

rappeler que le souci personnel de Dieu est somme toute secondaire chez

Bergson, par rapport au souci philosophique de découvrir dans le Christ une
vérification de sa philosophie, dans la mystique un moyen d'intensification de
l'élan vital (p. 194). Voilà une christologie sans sotériologie, ce qui n'enlève
rien à la valeur de l'entreprise bergsonienne, philosophie positive au temps du
scientisme, dépassant tout positivisme en majorant le Christ. Tout le problème
est de savoir si fidèle à son inspiration, Bergson avait le droit d'accorder au
Christ un tel rôle. Ne prenait-il pas une hypothèque sur la révélation Le livre
de M. Gouhier nous aide à voir clair dans ce problème ; il retiendra tous ceux
qui seraient tentés de vouloir « utiliser » le bergsonisme comme preambula fidei ;

il attirera l'attention de ceux qui cherchent à comprendre en contexte français
le bultmanisme et à percer le secret de ses préjugés philosophiques.

Gabriel Widmer.

Théologie La Nature humaine. Actes du XIe Congrès des sociétés de philosophie
contempo- de langue française (Montpellier, 4-6 septembre 1961). Paris,

raine Presses universitaires de France, 1961, 334 p. Numéro spécial des
Etudes philosophiques.
Ce copieux volume rassemble 77 communications, groupées en six sections :

psychologie, phénoménologie, sociologie, axiologie et morale, philosophie gêné-



BIBLIOGRAPHIE I7I

rale, histoire de la philosophie. Même si certains des textes présentés n'offrent
pas grand intérêt ou n'ont que peu de rapport avec le thème choisi par le Congrès
— c'est la rançon de l'accueil très libéral réservé aux communications envoyées
— la lecture de ces A des est enrichissante. — Disons d'emblée notre étonnement
devant une double absence : celle de l'existentialisme athée et celle du marxisme.
Marx n'est pour ainsi dire jamais mentionné. A croire que le matérialisme
dialectique n'a aucune incidence sur le problème de la nature humaine Quant à

Sartre, il ne se trouve personne pour le suivre dans sa condamnation de l'idée
même de nature humaine. Néanmoins, c'est à lui qu'explicitement ou non se
réfèrent bien^des prises de position, par exemple celle de Marcel Reymond, qui
tend à montrer d'une part que la condition humaine exprime notre situation
dans le monde, non notre être profond, et présuppose la nature humaine, d'autre
part que la protection de la personne est mieux assurée dans la thèse d'une
nature que dans celle d'une simple condition. — La seule mise en question de
l'idée de nature humaine vient de l'anthropologie culturelle, représentée par
Jacques Ruytinx. Encore ne s'agit-il pas d'une hostilité irréductible à cette
idée, mais d'une tentative de « désagréger » ce qu'elle comporte « d'absolu » et
de promouvoir un « relativisme culturel » pour lequel la nature humaine est
fonction de la culture, variant d'un groupe à l'autre. — D'autres auteurs, tels
André-Louis Leroy et Jean Pucelle relèvent l'ambiguïté de la notion de
nature humaine, considérée tantôt comme une donnée, tantôt comme une
norme. C'est la conscience de cette ambiguïté qui amène Jean-William
Lapierre à noter que l'expression de sociabilité naturelle désigne tantôt un
comportement inné, de type instinctif, tantôt une norme rationnelle, à réaliser
dans la conduite. — Chose curieuse, le problème des rapports entre l'humanité
et l'animalité n'est guère abordé, si ce n'est par Antoinette Virieux-Reymond,

qui essaie de préciser la nature spécifique de l'homme par opposition
à l'animal, en partant de la philosophie grecque. — Laissant de côté les
contributions de caractère historique ou psychologique, dont certaines ne manquent
du reste pas d'intérêt, nous voudrions signaler tout particulièrement quelques
communications qui situent le problème proposé dans des perspectives philosophiques

générales : Michel Ambacher adopte une attitude réservée à l'égard
des sciences de l'homme, qui « tournent le dos à la reconnaissance de l'essentiel

», et se place dans une « perspective intériorisée » pour considérer la nature
humaine par la conscience reflexive. Dans une méditation pathétique, Marcel
Conche dénonce la « culpabilité primordiale » liée au fait même d'exister.
André Devaux, s'inscrivant dans la ligne de Bergson, Berdiaeff et Teilhard,
définit la nature humaine comme « aptitude à la perfectibilité », ouverture sur
un « plus-être », un « ultra-humain ». Après avoir montré que l'homme moderne
cherche sans cesse à « forcer la nature » en agissant comme liberté créatrice,
Pierre Masset défend la thèse qu'en nous la nature est « intérieure à la
liberté » et doit se définir comme relation à Dieu : « Notre liberté consiste à être
branchés sur Dieu... et cette dépendance même nous constitue nature. » Pour
le philosophe polonais Roman Ingarden, ce qu'il y a d'essentiel à la nature
humaine, c'est le besoin de percevoir et de créer des valeurs en soi-même et dans
le monde. En les créant, l'homme constitue le monde de la culture, superposé
à la nature et menacé d'anéantissement dès que s'affaiblit la force spirituelle
de l'homme. Reprenant des thèses qu'il a déjà défendues ailleurs, Maurice
Nédoncelle voit dans 1'« interpersonnel » l'élément fondamental de la nature
humaine : c'est donc par une « philosophie du nous » qu'elle peut être récupérée.
Enfin, parmi les nombreux porte-parole du thomisme, Louis de Raeymaeker



172 BIBLIOGRAPHIE

présente avec beaucoup de clarté l'idée qu'en l'homme la nature et la personne
sont fondues en une « structure substantielle ». — Signalons encore trois
communications de valeur, dont les auteurs sont bien connus des lecteurs de notre
Revue : une étude de Charles Baudouin sur la notion d'archétype, qu'il définit
comme une « structure de l'imaginaire » ou une « catégorie de la pensée
symbolique » ; une méditation d'HENRi Reverdin, Expérience religieuse et réflexion
philosophique ; une mise en garde de René Schaerer, qui dénonce le péché
capital du philosophe, l'assurance initiale en la valeur de ses propres thèses
et le refus spontané des thèses d'autrui. — On le voit, même si l'absence de
certaines doctrines à la mode et le caractère « spiritualiste » (en un sens très large)
de la plupart des positions représentées peuvent donner l'impression d'une
unanimité dont le monde philosophique contemporain est en réalité bien
éloigné, la valeur intrinsèque de nombreuses communications fait de ces Actes

un volume précieux. André Voelke.

Mgr. Maurice Nédoncelle : Conscience et Logos. Horizons et
méthodes d'une philosophie personnaliste. Paris, Editions de l'Epi,
1961, 239 p.

Depuis son ouvrage sur La réciprocité des consciences, Mgr. Nédoncelle n'a
cessé d'approfondir son personnalisme. Il groupe certaines études dispersées
dans des revues, les introduit, les complète, autour d'un thème central : la
relation entre la singularité de la personne et l'universalité de l'amour, à la
lumière de la transcendance divine. La conception de l'individu se modifie au
gré des philosophies : image du tout dans le néo-platonisme, sujet créateur
d'histoire pour la philosophie contemporaine. Elle est le lieu de convergence des

travaux des métaphysiciens, des éthiciens, des psychologues, des sociologues
et des esthéticiens. Il faut tenir compte de leurs indications pour éviter les
travers de l'individualisme et ceux du collectivisme, l'anarchisme de l'un, la
planification de l'autre, comme les défauts du moralisme et les écueils du mysticisme.

Mgr. Nédoncelle s'en défend victorieusement : les traits de la personne
s'éclairent à la clarté du « nous », de sa vocation à transfigurer la nature, le corps
et la société. Dynamique, elle suit la courbe d'une complexité croissante. Une
analyse suggestive du tableau de van Eyck, représentant les Amorfi contribue
à préciser son propos. Souvent victime de myopie, le théologien aura intérêt à

lire et à méditer le texte relatif à l'expérience esthétique et à l'expérience
religieuse avec leur dialectique du bénéfique et du maléfique, à l'opposition entre
l'athéisme et le théisme. On le voit, la méthode d'un personnalisme intégral doit
être ouverte à la complémentarité des idées et des personnes, à un dépassement
de toutes les classifications ; elle s'appuie sur une conversion permanente de la
raison pour sauvegarder la primauté du spirituel, du créateur sur les expressions
tangibles et les démarches intellectuelles, sans rien sacrifier des conditions de la
genèse de la personne. Le principe d'une telle philosophie se découvre dans la
signification que revêt, pour le philosophe, l'incarnation du Fils. En ce sens,
l'effort de Mgr. Nédoncelle vise à instaurer une authentique philosophie
chrétienne sans la rattacher à des philosophies profanes déjà constituées comme le
platonisme, l'aristotélisme ou l'hégélianisme. On peut se demander cependant
si certains aspects du néoplatonisme déjà si actifs chez les Pères grecs et chez
saint Augustin ne se retrouvent pas prédominants dans l'œuvre si profondément

humaine de Mgr. Nédoncelle, et s'ils ne sont pas le secret de son
rayonnement. Gabriel Widmer.



BIBLIOGRAPHIE I73

Georg Lukacs : Schriften zur Literatursoziologie, ausgewählt und
eingeleitet von Peter Ludz. Neuwied, H. Luchterhand Verlag,
1961, 568 p.

Georg Lukacs : Die Zerstörung der Vernunft. Neuwied, H. Luchter¬
hand Verlag, 1962, 758 p. Gesammtausgabe, Band 9.

Horst Althaus : Georg Lukacs oder Bürgerlichkeit als Vorschule
einer marxistischen Ästhetik. Berne, Francke Verlag, 1962, 82 p.

Leo Kofler : Zur Theorie der modernen Literatur. Der Avangardismus
in soziologischer Sicht. Neuwied, H. Luchterhand Verlag, 1962,
286 p.

Falschmünzer der Literatur. Zur Kritik bürgerlicher und revisionistischer
Literaturanschauungen, übersetzt von Russisch von Dr. E. M.
Pietsch. Berlin, Dietz Verlag, 1962, 234 p.

Georg Lukacs und der Revisionismus, herausgegeben von H. Koch.
Berlin, Aufbau Verlag, i960, p. 340.

Malgré les études et les traductions dont nous avons rendu compte ici
même récemment, l'œuvre de G. Lukacs dans son ensemble reste d'accès difficile,

faute d'éditions récentes. L'éditeur allemand, H. Luchterhand, grâce à
la médiation d'un libraire zurichois, a enfin obtenu de G. Lukacs l'autorisation
de publier, à raison de deux volumes par an pendant six ans, toute son œuvre.
Ainsi, vient de paraître pour la première fois en Allemagne de l'Ouest « La
Destruction de la Raison » et on annonce la fameuse « Esthétique » à laquelle
travaille G. Lukacs depuis son expulsion de l'Université de Budapest en 1956.
En attendant que ces œuvres complètes paraissent, Peter Ludz a organisé pour
le même éditeur une anthologie des travaux d'interprétation, de critique et
d'esthétique littéraires. Introduite par une remarquable étude critique sur
« Marxisme et littérature » de P. Ludz, l'anthologie est divisée en deux parties.
La première englobe des textes théoriques, l'autre des interprétations critiques
et historiques. Si cette division a des avantages didactiques évidents, elle est
cependant aussi discutable que le titre de l'anthologie. En effet G. Lukacs
dissocie aussi peu la réflexion théorique de l'interprétation précise, qu'il se
maintient dans les limites d'une sociologie de la littérature. Et en effet l'anthologie

s'ouvre par des fragments de la première étude de G. Lukacs « L'évolution
du drame moderne » où il s'oppose à tout sociologisme et fonde sa méthode sur
le principe que « ce qui est social dans la littérature : c'est la forme » (p. 71),
posant ainsi, il y a cinquante ans, les fondements de la méthode que L. Gold-
mann illustre brillamment en France. Néanmoins, le travail de P. Ludz se

distingue par son intelligence et son objectivité. Il publie des textes inaccessibles
comme les fragments que nous venons de citer qui, écrits en 1909, n'avaient été

jusqu'ici publiés qu'en 1912 en hongrois. De même l'anthologie reproduit
quelques-uns des articles que G. Lukacs a publiés après 1931 dans la revue « Die
Linkskurve » où il commence à défendre sa conception du réalisme socialiste
critique contre le naturalisme positiviste soviétique et la littérature d'avant-
garde bourgeoise et nihiliste. Le choix de P. Ludz tend à marquer les constantes
de la pensée de G. Lukacs et non à souligner l'évolution de sa pensée et c'est
ainsi que le concept de « réalisme socialiste critique » sera encore défendu, cinq
mois avant la rebellion de Budapest, dans une émouvante conférence que
G. Lukacs imposera au 4e Congrès des écrivains allemands communistes. Le



174 bibliographie

philosophe hongrois y défend la valeur de la « perspective » qui doit ouvrir
l'horizon de l'œuvre d'art, y introduire les dimensions du possible sans être
pour autant utopique, mais bien objective afin de témoigner de l'espérance
marxiste que G. Lukacs partage avec Ernst Bloch. Le travail de P. Ludz ne
donne pas seulement une idée globale de la pensée esthétique de G. Lukacs,
mais il constitue une véritable somme de la « sociologie de la littérature ». En
effet l'anthologie s'achève par une biographie de plus de trente pages qui englobe
non seulement les travaux de et sur G. Lukacs, mais tout ce qui s'est publié
dans les langues occidentales dans ce domaine depuis le siècle dernier. Les deux
index complètent cet ouvrage absolument indispensable pour qui s'intéresse à

ces problèmes. — Ces exceptionnelles qualités ne se retrouvent guère dans
l'essai de H. Althaus. On se demande même comment un éditeur aussi sérieux
que Francke peut publier un travail sans bibliographie, table des matières ou
index. Cette nonchalance formelle correspond aux négligences de la méthode.
Après avoir proposé une analyse chronologique de la pensée esthétique de
G. Lukacs, l'auteur l'abandonne brusquement pour étudier légèrement les
rapports entre Hegel, Goethe, Th. Mann et G. Lukacs. Certes H. Althaus est déjà
en progrès sur la critique de langue allemande qui ne lisait pas G. Lukacs pour
mieux le condamner. Il fonde sa démonstration sur une lecture attentive, mais
partielle, qui infirme sa thèse que G. Lukacs serait un intellectuel bourgeois qui
pour résoudre les contradictions de sa culture, jonglerait rationnellement avec
une dialectique chargée d'irrationalisme. En d'autres termes, il reproche à
G. Lukacs de n'être pas assez radical. Il aimerait qu'il fût plus dogmatique,
pour mieux le liquider sans doute. H. Althaus rejoint ainsi curieusement les

critiques des staliniens, allemands et russes, des recueils publiés par H. Koch et
E. M. Pietsch. L'anticommunisme bourgeois rejoint le dogmatisme stalinien pour
condamner toute solution intermédiaire, car un dialogue les obligerait, tous
deux, à revoir leurs apriori. — L. Kofler, un sociologue, n'accepte pas ce refus
d'une coexistence et il ne se contente pas des palinodies de Th. W. Adorno qui
brûle ses anciens amis. Dans son dernier livre, il essaie de penser à partir de
G. Lukacs en reprenant tout le problème du « réalisme critique » et de la
condamnation de la « littérature d'avant-garde » nihiliste. Il montre combien
G. Lukacs a été défiguré. S'appuyant en particulier sur les œuvres de B. Brecht,
H. Boll, F. Kafka, L. Kofler défend une littérature réaliste qui « a choisi de
faire de l'homme entier la force vive de sa représentation du réel» (p. 149). Il
prouve ainsi la fertilité des thèmes de G. Lukacs de « la perspective » (p. 165),
de la « totalité » (p. 48 ss.), de la « réification » (p. 238 ss.) tout en notant combien

sa théorie du « reflet » (p. 172 ss.) peut induire en erreur. L. Kofler conclut
en renvoyant dos à dos le « reflet » positiviste du naturalisme et « l'abstraction »

de l'avant-garde bourgeoise. — Il ne reste plus qu'à espérer que la critique
occidentale daigne enfin sortir de son éclectisme esthétique et ose discuter les
thèmes de G. Lukacs au risque de se mettre elle-même en question.

Pierre Furter.

Ivan Gobry : La Personne. Paris, Presses universitaires de France,
1961, 130 p. Initiation philosophique, 50.

Les écrits d'inspiration personnaliste sont légion aujourd'hui, et Ton
n'échappe pas à l'impression que certains d'entre eux se contentent de reprendre
sans les renouveler quelques grands thèmes à la mode. Il convient donc de
saluer comme elle le mérite la parution de ce petit livre qui nous propose une



BIBLIOGRAPHIE 175

méditation aussi rigoureuse que fervente, aussi originale que soucieuse de
prolonger une tradition philosophique remontant à Platon, Descartes ou Kant.
La personne comme valeur, la personne comme insuffisance, la personne comme
individu, tels sont les trois thèmes autour desquels s'organise l'ouvrage. Comme
valeur, la personne est esprit. La découverte de son insuffisance fait apparaître
la nécessité pour elle de s'orienter vers une Fin unique et absolue, Dieu ou la
Personne suprême. Mais la réalisation de cette destination éternelle est temporelle

et se fonde sur les ressources de l'individu concret, à la fois corporel et
spirituel, engagé dans la nature et la société. La pensée de M. Gobry se fonde
sur une métaphysique qui donne la primauté à l'éternel sur le temporel, à
l'absolu sur le contingent, et affirme sans restriction la transcendance des
valeurs. On aimerait que l'auteur justifie ou tout au moins développe cette
position métaphysique qui en fait un personnaliste platonisant. S'il ne le fait
pas, c'est peut-être que la nécessité de s'en tenir aux limites imposées par une
collection d'initiation l'en a empêché, comme elle Ta obligé parfois à condenser
à l'extrême son exposé. Souhaitons donc qu'il reprenne et développe sa pensée
dans un ouvrage plus long. André Voelke.

J. Hartnack : Philosophical Problems. A Modem Introduction.
Copenhagen, Munksgaard, 1962, 130 p.

Je ne dirais pas que ce livre me semble mauvais, mais il me paraît dangereux.

Il est écrit pour des lecteurs qui n'ont aucune connaissance préalable
de la philosophie. Cela exigeait donc d'en faire une véritable introduction à

quelques-uns des thèmes permanents de la philosophie. L'auteur a choisi le

problème du monde extérieur, celui de la connaissance, celui de l'esprit et le

problème du bien. Le choix, certes, est judicieux, de même que la discussion
préalable sur la nature des questions philosophiques, dans la mesure où elles

s'opposent aux questions scientifiques pour s'en distinguer. — Mais J. Hartnack
a choisi de présenter une introduction « moderne », par où il faut entendre qu'il
adhère sans réserves au point de vue de G. E. Moore et de Wittgenstein. Pour
eux tous, « la tâche de la philosophie est de construire un langage parfait »

(P- 15Ì- Je ne conteste nullement le droit à quiconque de se placer dans une
perspective très nettement marquée pour parler philosophie, à la condition
toutefois que son choix personnel ne le conduise pas à sous-estimer la portée
des positions différentes de la sienne. Il est évident que, dans une initiation, on
ne saurait entrer dans les détails, mais je pense qu'un ouvrage comme celui-ci,
qui pousse très loin la schématisation des grandes philosophies du passé pour
insister sans grandes nuances sur la valeur de la solution adoptée, risque fort
de donner une fausse idée des problèmes à quelqu'un qui n'en aurait encore
jamais entendu parler. — Je n'aime guère l'expression mais, même si je me
sens souvent personnellement très proche de l'auteur, je pense cependant que
ses Philosophical Problems ne sont pas un ouvrage « à mettre entre toutes les
mains ». Jean-Blaise Grize.



I76 BIBLIOGRAPHIE

NOTICES BIBLIOGRAPHIQUES

François Heidsieck : Plaisir et tempérance. Paris, Presses universi¬
taires de France, 1962, 104 p. Initiation philosophique.
Confrontation de l'expérience antique avec les exigences et soucis du temps

présent. Analyse nuancée du plaisir comme réalisation de la personne humaine
séparée des autres, puis de l'amour comme principe d'épanouissement dans la
communication, l'amour-propre s'affirmant, au contraire, comme une maladie
de l'âme. Tempérance conçue comme juste milieu et soumission du désir à la
raison. Atteindre son bonheur, c'est toujours tendre à l'Unique nécessaire.

Maurice Corvez : La philosophie de Heidegger. Paris, Presses univer¬
sitaires de France, 1961, 136 p. Initiation philosophique.
Etude sommaire de l'Etre dans ses rapports avec lui-même, avec le monde

et avec l'existant. L'auteur se contente de résumer les thèses du penseur
allemand sans prendre position sur le fond du problème ni relever l'importance
d'une évolution de cette pensée. Une brève critique, en conclusion, signale
toutefois l'insuffisance de l'ontologie heideggerienne.

Alberto Moscato : Ricerche sulla struttura della conoscenza formale.
Milano, Marzorati, 1962, 117 p. Pubblicazioni dell'Istituto di
Filosofia dell'Università di Genova.

L'auteur étudie successivement la structure de la pensée logique et
mathématique, l'idée de la connaissance formelle dans ses rapports avec l'ontologie,
et la nature du procédé de formalisation. Il affirme avec force l'exigence
irréductible d'une référence à l'intuition impliquée dans l'opération formelle elle-
même.

Giuseppe Agostino Roggerone : James e la crisi della coscienza
contemporanea. Milano, Marzorati, 1961, 137 p. Pubblicazioni
dell'Istituto di Filosofia dell'Università di Genova.

L'auteur constate que, depuis une quinzaine d'années, un intérêt nouveau
se manifeste à l'égard du pragmatisme. Il étudie lui-même ce mouvement en
tant que volonté de vivre et de croire, méthode et théorie de la vérité, agnosticisme

éthico-religieux. Le dernier chapitre signale les limites de cette doctrine
relativement au problème du mal et de la finitude humaine tel qu'il se pose
à la conscience depuis les deux dernières guerres.

Stanislas Breton : Essence et existence. Paris, Presses universitaires
de France, 1962, 92 p. Initiation philosophique.
Partant d'un exemple concret, la perception d'un arbre, l'auteur étudie le

problème de l'être dans ses rapports avec l'essence, l'existence et la réalisation.
La perception et le jugement permettent de repérer un objet et un sujet, la vie
fait surgir une individualité sans cause de soi ; enfin l'existence s'épanouit en
liberté. Tout cela prend place dans l'activité de l'esprit. Et l'esprit « ne peut
vivre que d'étonnement ».



BIBLIOGRAPHIE 177

Konrad Onasch : Einführung in die Konfessionskunde der orthodoxen
Kirchen. Berlin, W. de Gruyter & Co., 1962, 291 p. Sammlung
Göschen, Band ngy/gya..
Ce petit livre fourmille de renseignements sur l'histoire, la liturgie, les

ordonnances, le monachisme, la piété et la théologie des Eglises d'Orient. Une
imposante bibliographie (surtout allemande) et des index extrêmement complets

enrichissent cet ouvrage et en font un très remarquable petit manuel de

symbolique orthodoxe.

Aimé Forest : Orientazioni metafisiche. Milano, Marzorati, i960,
139 p. Pubblicazioni dell'Istituto di Filosofia dell'Università di
Genova.

La méditation d'André Forest, professeur à l'Université de Montpellier, est
l'une des plus attachantes et des plus lucides que connaisse la France aujourd'hui.

Ces Orientations métaphysiques groupent cinq études historiques allant de
Pascal à Lavelle, et cinq études théoriques concernant l'art, Tordre, le dialogue,
la communication et la liberté. Il serait souhaitable qu'elles paraissent en
langue française dans le même ordre et sous le même titre, et nous permettent
de les présenter plus dignement à nos lecteurs.

Jean Grenier : Absolu et choix. Paris, Presses universitaires de
France, 1961, 119 p. Initiation philosophique.
Cette méditation sur l'évaluation dans ses rapports avec la contingence et

la Norme a paru, sous le titre : Le choix, dans la Nouvelle Encyclopédie philosophique,

en 1941. Rien n'indique qu'il s'agit ici d'une réédition. On n'en saluera

pas moins avec joie la réapparition de ces pages qui embrassent, sans effort
ni pédantisme, un vaste domaine de culture allant du bouddhisme à l'époque
contemporaine. Les réflexions sur l'art, sur l'indifférence et l'initiative nous
semblent particulièrement suggestives.

Cahiers d'études biologiques, nos 6-7 : Les origines de l'homme. Biologie
et culture. Paris, P. Lethielleux, i960, 204 p.
On trouve dans ce numéro onze articles dus à des hommes de science qui se

proposent d'informer le public de l'état actuel des recherches en paléontologie
et en psycho-biologie. Si les auteurs de ces travaux ne sont pas tous aussi connus
que J. Piveteau ou P. Chauchard, dont les noms figurent au sommaire, ce sont
des spécialistes sérieux qui mettent à la portée du lecteur cultivé des renseignements

précieux et des réflexions suggestives. Mais l'équipe dont les Cahiers
d'études biologiques sont l'œuvre commune accueille également des théologiens.
Tel est le cas du R. P. G. Martelet qui, partant du fait scientifique que l'homme
est « l'animal qui parle », présente un exposé de caractère théologique : L'homme
comme parole et Dieu comme Révélation.

Jean Lechat : Analyse et synthèse. Paris, Presses universitaires de
France, 1962, 104 p. Initiation philosophique.
Ce petit livre est à sa manière un chef-d'œuvre et mériterait d'être

commenté dans son détail. On ne saurait examiner avec un soin plus attentif les
notions d'analyse et de synthèse dans leurs variations et leurs interférences,



I78 BIBLIOGRAPHIE

dénoncer avec plus de clarté certaines équivoques du langage, dégager de

manière plus nuancée la part d'invention et de démonstration qui se trouve
impliquée en ces deux notions. L'examen des logiques analytique et synthétique

est suivi d'un bref exposé historique, qui montre le rôle essentiel de

l'analyse dans toute démarche philosophique : Hegel vaut moins comme système
déductif que comme interrogation. — Ce « modeste ouvrage » mériterait d'être
lu et commenté en classe de philosophie devant de jeunes esprits.

Heinz Heimsoeth : Studien zur Philosophiegeschichte. Köln, 1961,
308 p. Kantsstudien Ergänzungshefte, 82.

Second volume d'un recueil de traités, dont le premier était consacré
exclusivement à Kant. Ici la matière traitée recouvre plus largement la philosophie
moderne. On relève une contribution précise et claire au problème des
catégories.

Günther Buhl : Ableitbarkeit und Abfolge in der Wissenschaftstheorie
Bolzanos. Köln, 1961, 95 p. Kantsstudien, Ergänzungshefte, 83.

Pour Bolzano existent des « vérités en soi » indépendantes des circonstances
de leur énonciation. La question que pose l'auteur est alors de savoir quels
rapports il y a entre ces énoncés et les possibilités et les déduire l'un de l'autre.
Il s'avère qu'un moyen terme est requis : la notion de « présentation », dans
l'exposé, de vérités en soi. L'ouvrage tend ainsi à confirmer cette idée hautement

kantienne (et anti-leibnizienne) qu'on ne peut pas tenir en une seule main
à la fois le principe de toute vérité et le principe qui permet de passer d'une
vérité obtenue à une autre non encore obtenue.

Lettre d'Aristée à Philocrate. Introduction, texte critique, traduction
et notes, index complet des mots grecs par André Pelletier, s. j.
Paris, Editions du Cerf, 1962, 325 p. Sources chrétiennes, 89.
Série annexe de textes non chrétiens.

Ce document essentiel pour l'histoire de la LXX, comme pour la connaissance

du milieu judéo-alexandrin du IIe-IIIe siècle av. J.-C. est parfaitement
mis en valeur : édition critique nouvelle (après et avec Wendland, Thackeray et
Tramontano), traduction précise, notes utiles sans être envahissantes (un ensemble

de notes critiques sont renvoyées à la fin), bibliographie solide, index ver-
borum complet (56 p.) et un index nominum. Enfin une introduction d'une
centaine de pages traite de façon bien informée des principaux problèmes
soulevés : tradition manuscrite et édition (avec une soigneuse comparaison Eusèbe-
Aristée), auteur et date, style, Alexandrie (la Bibliothèque, les Juifs) et enfin le

développement de la légende (de Philon à Bar Hebraeus). J'y vois une lacune
importante et significative : il n'y a rien, même pas un renvoi bibliographique,
sur nos connaissances actuelles concernant la LXX.

François Heidsieck : La vertu de justice. Paris, Presses universitaires
de France, 1959, 98 p. Initiation philosophique.
Ce petit ouvrage situe la justice par rapport à l'honneur, à la loi, à la révolte,

à la charité et conclut sur une casuistique. Sur le plan des principes, la justice
et l'amour ne se contredisent pas, mais il y a des cas de conscience qui obligent



BIBLIOGRAPHIE I79

à opter entre deux fidélités. Le conflit s'évanouit souvent quand on se réclame
d'une justice et d'une charité authentiques, fondées sur la tolérance, ainsi que
le réalise l'amour maternel.

André Mandouze : Intelligence et sainteté dans l'ancienne tradition
chrétienne. Paris, Editions du Cerf, 1962, 114 p.

Il ne faut pas chercher dans ce suggestif petit livre une étude serrée de ce

problème qui connaît aujourd'hui un regain d'actualité. Il s'agit, en effet, d'une
conférence du professeur strasbourgeois à la Fédération française des étudiants
catholiques (1961) qui cherche plutôt à signaler les multiples aspects et approches
du problème. Partant des approximations modernes de la sainteté, il conclut
par deux chapitres sur le saint de Dieu, Jésus-Christ et son appel à le suivre.
Ces réflexions entourent une petite anthologie patristique, variée à souhait et
fort bien choisie, brillamment introduite et commentée. L'auteur problématise
justement les notions de sainteté et de culture, mais comme il se refuse à préciser
et à distinguer, il ne dégage pas les voies d'approche patristiques et
néo-testamentaires de cet important problème et on le regrette.

Armand Cuvilier : Anthologie des philosophes français contempo¬
rains. Paris, Presses universitaires de France, 1962, 297 p.
Ce petit volume, dont la couverture s'orne de douze portaits format passeport,

rendra service aux spécialistes en leur signalant des textes qu'ils ignoraient
peut-être ou qu'ils auront profit à relire ; à l'amateur cultivé, il fournira une
somme succincte de témoignages précédés de courtes biographies. Le choix nous
semble heureusement conçu : une cinquantaine de philosophes apparaissent et
réapparaissent sous les rubriques : métaphysique, epistemologie, psychologie,
esthétique, morale, philosophie de l'histoire et philosophie sociale, marxisme.
On découvre avec satisfaction dans la liste des penseurs « français » la personne
de notre compatriote Jean Piaget, non sans admirer qu'il ait pu naître à Neuenbürg

avant d'enseigner à Neuchâtel.

Charlesworth, M. J. : Philosophy and Linguistic Analysis. Pitts¬
burgh (USA), Duquesne University Press, 1961, xm + 234 p.
Deuxième édition d'un excellent ouvrage, comportant des monographies

sur les principaux philosophes anglais de ce siècle. Bibliographie très étendue,
deux index, notices biographiques, présentation claire, analytique et détaillée.

Michel Foucault : Histoire de la folie à l'âge classique. Paris, Pion,
1961, 672 p.

Cet ouvrage demanderait qu'on en parle longuement, mais une telle recension

dépasserait les cadres de notre Revue. Le propre de cet ouvrage est de
traiter la folie comme un « fait de civilisation », et l'auteur analyse d'une manière
très détaillée la mise à l'écart progressive de la folie au siècle de la Raison.
L'érudition et la culture de l'auteur sont étonnantes ; sa manière pourtant de
suivre pas à pas des textes ou des thèmes ôte partiellement à son œuvre sa
force synthétique.



i8o BIBLIOGRAPHIE

J. B. Agus : L'évolution de la pensée juive des temps bibliques au début
de l'ère moderne. Trad. Claude Mazot. Paris, Payot, 1961, 435 p.
Bibliothèque scientifique.
C'est un ouvrage de bonne vulgarisation, dans la tradition de la collection

qui l'accueille. L'essentiel consiste pour l'auteur à tracer des lignes directrices
et à conduire le profane dans le dédale de la pensée juive au cours des âges. La
conclusion, plus personnelle, pose les problèmes actuels de la pensée juive ; on
s'aperçoit aisément que ces problèmes sont ceux de toute philosophie. C'est que,
comme le dit l'auteur (p. 7), « tout citoyen de l'Occident peut difficilement
comprendre les sources de sa propre mentalité sans tenir compte de l'odyssée
spirituelle des Juifs ».

Cyrille de Scythopolis : Vie de Saint Sabas, traduite par A. J.
Festugière, o. p. « Les moines d'Orient ». T. Ili, fase. 2. Les moines
de Palestine. Paris, Editions du Cerf, 1962, 154 p., 5 pi. et 2 cartes.

Après la vie d'Euthyme, le P. Festugière nous donne la traduction de celle
de Sabas, poursuivant l'œuvre déjà présentée ici (RTP 1961, p. 347-348 et
1962, p. 287). Cette vie de Sabas (439-532) est plus longue et plus intéressante
encore, car elle couvre une bonne partie des querelles origénistes, période de
développement et de crise pour le monachisme palestinien, et surtout Cyrille a
connu personnellement Sabas et lui doit sa vocation monastique. La traduction
et les notes occupent l'essentiel de l'ouvrage (p. 9-130), complétées par deux
notes complémentaires historiques, les deux cartes du fase. 2, un index analytique

et un index des notes, fort utiles. Les grandes planches présentent surtout
le monastère de Sabas, où se poursuit dignement ce monachisme aujourd'hui,
(v. J. Leroy : Moines et monastères du Proche-Orient, Paris 1958, p. 96 ss.)

Jean Loup : Tout dans le Christ Jésus. Catéchisme en forme de médi¬
tations. Neuchâtel, La Baconnière, 1961, 135 p.
Ayant délibérément renoncé à une présentation systématique, l'auteur

nous livre moins un catéchisme, au sens scolaire du terme, que les éléments
bibliques propres à alimenter la méditation, par référence exclusive à la
personne du Christ vivant. Il faut le louer d'avoir réalisé ainsi, demeurant au cœur
du message de l'Evangile, une œuvre dont l'autorité spirituelle est du meilleur
aloi.

Tertulliano : Tre Opere parenetiche (ad martyras, de patientia, de
paenitentia). Università di Catania, Centro di Studi sull'antico
Cristianesimo, 1961, 130 p.
Il s'agit en fait d'un tiré à part, contenant l'introduction critique à une

nouvelle traduction de trois œuvres de Tertullien. Y sont abordés les problèmes de
la date de composition, des sources d'inspiration et de l'établissement du texte
(à partir des éditions Bulhart et Borleffs).

Gustave Thils : Histoire doctrinale du Mouvement œcuménique. Nouvelle

édition. Paris, Desclée De Brouwer ; Louvain, E. Warny,
1963, 340 p.
La première édition de cet ouvrage qui, à bon droit, est devenu l'un des

classiques de la littérature œcuménique, avait paru chez le même éditeur



BIBLIOGRAPHIE l8l

lovanien en 1955 (260 p.). La nouvelle édition, d'une qualité égale à la
précédente, inventorie aussi l'histoire doctrinale du mouvement œcuménique qui
s'est poursuivie depuis la conférence d'Evanston (1954) à l'assemblée de la
Nouvelle Delhi (modification de la Base, intégration du Conseil international
des Missions, admission de grandes Eglises orthodoxes — l'admission d'une
Eglise pentecôtiste chilienne n'est pas mentionnée), à la création du secrétariat
catholique romain pour Tunité (i960) et même au programme de la prochaine
conférence de Foi et Constitution qui s'est réunie à Montréal en juillet 1963.

Riches et pauvres dans l'Eglise ancienne. Textes essentiels recueillis et
présentés par A. Hamman. Traduits par France Çjuéré-Jaulmes
et les Bénédictines de Calluire et Cuire. Introduction par le
P. Bigo. Paris, Bernard Grasset, 1962, 316 p. Collection Ictys-
Lettres chrétiennes, 6. 1 pi.
Ce volume montre la justesse d'un des principes de cette collection :

présenter des textes complets. Il s'agit ici d'homélies des Pères les plus
marquants et les plus incisifs du IVe siècle surtout : Clément d'Alexandrie
(Quel riche peut être sauvé Basile (Hom. 6 et 7 contre les riches et Horn. 2

sur le Ps. 14). De l'amour des pauvres, des deux Grégoire, et le sermon sur les
usuriers, de Grégoire de Nysse, quatre homélies de Chrysostome, « Naboth le
pauvre » d'Ambroise et quatre sermons d'Augustin. La traduction est, pour la
plupart des textes, nouvelle, voire première, et bonne. (Dommage qu'on n'ait
pas utilisé l'édition critique quand il y en avait une. Pourquoi cet entêtement
à ne connaître que Migne Une bonne introduction situe la netteté et l'actualité

de cette prédication qui unit communauté des biens et propriété privée :

elle est du P. Bigo de l'Action populaire. De plus brèves notices du P. Hamman
et de France Quéré-Jaulmes situent ensuite les divers textes : c'est là qu'on
aurait pu expliquer le choix et signaler quelques autres textes, plutôt qu'une
sèche — et partielle — enumeration bibliographique. Quelques pièces
essentielles du dossier sont donc excellemment rassemblées, tandis qu'un autre
volume sur l'aumône est annoncé.

Paul Ghisoni : Eschatologie infernale. Paris, La Colombe, 1962, 269 p.
Collection « Unité », 4.

Le sujet est passionnant : les conceptions de l'enfer et du jugement dernier
dans les religions du monde. Malheureusement, le présent ouvrage ne peut
prétendre à aucune valeur scientifique, l'auteur n'étant ni historien des religions,
ni spécialiste de l'une des religions traitées. Les erreurs et les approximations
abondent. En voici quelques-unes, choisies à tout hasard : p. 16 s. : Sauf un
auteur récent, Mircéa Eliade, « les historiologues des religions rejettent comme
non valables et indignes d'étude les coutumes populaires et les superstitions » ;

p. 18 : En l'an 660 av. J.-C, le Japon aurait eu «la révélation nationale du
Shinto » ; p. 25 : Si les auteurs du Nouveau Testament se sont exprimés en
grec, délaissant le latin, ce serait dû vraisemblablement à leur haine des
occupants romains ; p. 67 : « On doit aux Mésopotamiens la notion de péché... ce
concept passera à Israël, puis au christianisme, puis à l'Islam » ; p. 39 : « Il est
prouvé... que (la religion mésopotamienne) a servi de matrice génétique au
premier livre des Israélites» Les pages 69s. contiennent un incroyable
galimatias sur Gilgamesh et son épopée, la page 121 une allusion à «l'hymne



l82 BIBLIOGRAPHIE

121 du Rig-Véda » (au lieu de X, 121 mais la référence est obscure), et la
page 174 cette phrase sybillique : « Le Nouveau Testament chrétien est
l'ouvrage le plus court de toute la littérature religieuse humaine. »

Pierre Gassendi : Disquisitio metaphysica seu dubitationes et instan-
tiae adversus Renati Cartesii metaphysica et responsa. Texte établi,
traduit et annoté par Bernard Rochot. Paris, Vrin, 1962.
Excellent connaisseur de Gassendi, M. Rochot nous offre aujourd'hui la

traduction de la Disquisitio metaphysica. Il en a établi le texte, l'a traduit et annoté
avec un grand soin, une érudition sûre et une grande intelligence philosophique.
— Dans le préambule, Gassendi précise qu'il ne discutera pas les choses mêmes

que Descartes a entrepris de démontrer, car, lui aussi, est chrétien et croit à
l'immortalité de l'âme, mais c'est la méthode cartésienne qu'il attaque. Cet

ouvrage a d'abord un intérêt historique en montrant à quel point les Méditations
ont dérouté certains des contemporains de Descartes, de plus, il garde un
intérêt actuel en soulevant certaines objections qui viennent aussi à notre
esprit quand nous lisons les Méditations.

Meyer Sal : Les tables de la Loi. Paris, La Colombe, 1962, 221 p.
Collection « Unité », 5.

Une sympathique apologie du judaïsme et de son grand livre : le
Pentateuque, écrite par un rabbin orthodoxe — peut-on dire : ultra-orthodoxe
L'auteur interprète le Pentateuque dans les termes de la civilisation moderne,
utilisant surtout des notions psychologiques et scientifiques. Moïse est une
sorte de mathématicien-physicien, qui aurait anticipé sur les découvertes de
Planck (p. 18), ou encore un médecin-psychologue mettant au point des «

procédés psychosomathérapeutiques » (p. 13) qu'il va expliquer dans le Lévitique,
véritable manuel «d'hygiène psychosomatique» (p. 34 ss.). Le plan de Moïse
consiste à construire une cité d'un type original, faite d'hommes responsables,
mais « dotée de certaines vertus qui transcendent celles des personnes » (p. 96).
Dans ce but, Moïse a créé, par les institutions qu'il a léguées à Israël, une
certaine méthode de « conditionnement de la sensibilité par le truchement de la
prise de conscience » (p. 121). Le livre est riche en aperçus saisissants qui font
oublier quelque peu les attaques contre l'exégèse moderne de la Bible (p. 34, 99).
— Une phrase bizarre à la page 50 : « Socrate, mystérieux météchos d'Asie
Mineure et quelque peu postérieur aux temps de Moïse... ».

Gottfried Martin : Gesammelte Abhandlungen. Köln, 1961, 232 p.
Kantsstudien, Ergänzungshefte, 81.

Les thèmes traités se répartissent en trois chapitres : Histoire de la philosophie,

Logique et problème du fondement, Métaphysique. Le problème central,
visé par une entrée chaque fois différente, est celui du rapport entre les êtres
réels et les relations entre les êtres ; ce problème est abordé à partir de la
doctrine platonicienne du nombre, de la doctrine kantienne des transcendantaux,
et de l'epistemologie contemporaine. Le but poursuivi est la définition de la
métaphysique, fondée sur la dialectique (au sens kantien), c'est-à-dire sur la
possibilité de penser le réel derrière les antonimies relationnelles de la représentation

du réel. Toutefois, l'auteur récuse Hegel et la possibilité de surmonter
les antithèses par une synthèse ; la métaphysique se constitue comme une
discipline nécessairement aporétique.



BIBLIOGRAPHIE 183

H. A. Salmony : Kants Schrift « Das Ende aller Dinge ». Zürich,
EVZ-Verlag, 1962, 88 p.

Il s'agit de la leçon inaugurale prononcée par M. Salmony à l'Université de

Bâle. Le texte s'adjoint de très nombreuses notes, qui complètent et justifient
l'analyse d'un texte très peu connu de Kant, paru en 1794. Kant, selon l'interprète,

ne combat pas l'eschatologie, mais cherche à l'assumer philosophiquement.

Joachim Kopper : Transzendentales und dialektisches Denken. Köln,
Kantsstudien, Ergänzungshefte, 80. 1961, 194 p.

L'auteur aborde l'idéalisme allemand muni de deux « entrées » fondamentales

: la notion de transcendantal et celle de dialectique. Kant marque à cet
égard le moment où le transcendantal est pensé dialectiquement ; l'auteur peut
alors présenter les origines de la pensée transcendantale, en passant par saint
Anselme et par Maître Eckhardt, puis l'évolution de la pensée dialectique chez

Hegel, Heidegger ou Sartre. La pensée transcendantale et la pensée dialectique
se joignent alors dans le corps central du livre, consacré à Kant.

Theodor Schleiermacher : Das Heil des Menschen und sein Traum
von Geist. Ferdinand Ebner, ein Denker in der Kategorie der
Begegnung. Berlin, Töpelmann, 1962, 190 p. Theologische Bibliothek,

7.

Le texte de cet ouvrage est un remaniement d'une dissertation de théologie
à l'Université de Heidelberg, en 1956. F. Ebner a été un chef d'école, et, en
matière théologique, un parfait autodidacte. Son œuvre, aussi peu systématique

que possible, a attiré rétrospectivement l'attention des théologiens par
son côté prophétique : elle annonce en effet des thèmes que les philosophies
de l'existence ont largement accrédités. La prééminence de la parole sur l'être,
de la rencontre sur ceux qui se rencontrent, le refus du système et surtout
de la dialectique idéaliste, tout cela a amené Emil Brunner à parler, à propos
d'Ebner, de « révolution copernicienne ». L'ouvrage ci-dessus est le premier qui
soit consacré, systématiquement, à ce théologien non systématique.

Vêtus Latina. 24/1, Epistula ad Ephesios. I. & 2. Lieferungen, 40 +
120 p. in-4. Freiburg, Verlag Herder, 1962.

Nous avons déjà présenté à nos lecteurs cette magnifique édition, dans
laquelle ont paru jusqu'à présent Genèse, Jacques, I et II Pierre. Nous attendrons

la fin des livraisons consacrées à l'épître aux Ephésiens (les deux premières
nous conduisent à 3 : 13) pour en donner un compte rendu détaillé. Mais nous
tenions à signaler dès maintenant la continuation de l'œuvre admirable entreprise

par les Bénédictins de Beuron et à lui souhaiter l'audience qu'elle mérite.

Joseph Dusserre : Les dangers actuels du laïcisme. Paris, Lethielleux,
1961, 32 p.

Ayant fait l'objet d'une conférence devant la Fédération des Amicales de

l'enseignement libre, le sujet est traité dans l'optique propre au catholicisme
français, et présenté comme une simple esquisse. L'auteur n'a pu qu'aborder



184 BIBLIOGRAPHIE

succinctement des problèmes compliqués, qui exercent sur la vie nationale en
France une pression constante. Quelques distinctions judicieuses, entre laïcisme
et anticléricalisme par exemple, ne compensent qu'à moitié l'insatisfaction
provoquée par un style éminemment assertorique.

Jean-Rémy Palanque et Jean Chelini : Petite histoire des grands
conciles. Bruges, Desclée De Brouwer, 1962, 312 p.

Laissant de côté les aspects épisodiques et superficiels de leur histoire, cet

ouvrage s'attache à bien cerner et définir les problèmes qui ont motivé la
réunion des vingt conciles, et les décisions qui y ont été prises. Ecrit de façon très
claire, présentant les faits avec précision et sérénité, il ne dissimule à aucun
moment la gravité des tensions dont chaque concile a été, à des degrés divers,
le théâtre, pas plus qu'il n'escamote les contestations ou les refus auxquels
donnèrent lieu, à maintes reprises, les définitions officiellement adoptées. Les

pages consacrées aux conciles de Trente et du Vatican I sont à cet égard
significatives de l'objectivité qui anime les auteurs.

Saint Grégoire de Naziance : Homélies XXXVIII, XXXIX, XL,
I, XLV, XLI. Textes choisis, présentés et traduits par Edmond
Devolder. Namur, Editions du Soleil levant, 1962, 190 p.
Collection « Les écrits des saints ».

Dans cette collection un premier volume a déjà été consacré au célèbre Père
cappadocien. La suite nous parvient sous la forme de six Homélies, traduites
sur le texte de la patrologie grecque de Migne, prononcées entre 362 et 385
à l'occasion de diverses fêtes et à propos du baptême. S'il est vrai, comme le
relève l'Introduction, que « le chrétien occidental n'a de la littérature patristique

grecque qu'une idée trop souvent sommaire », les pages admirables qui
sont offertes ici constituent le meilleur moyen d'atténuer une ignorance fâcheuse.
Les responsables de la collection méritent à cet égard encouragement et gratitude.

L. Michallat : La Curie romaine. Comment y recourir. Paris, A. & J.
Picard, 1962, 148 p.

Les divers rouages du gouvernement central de l'Eglise romaine sont
rapidement présentés sous le double aspect de leurs origines historiques et de
leur fonctionnement actuel. Sont examinées successivement les onze Congrégations,

nombre qui n'a plus varié depuis la création, en 1917, de la Congrégation
pour l'Eglise orientale par Benoît XV (la note 2 de la page 33 indique Benoît X
— puis les Tribunaux, les Offices et les Commissions. Ce tableau des services
administratifs concentrés à Rome est impressionnant par la complexité des

questions qui y sont traitées, et par la révélation implicite de la puissance dont
disposent les cadres supérieurs d'une institution pareillement centralisée.

Imprimerie La Concorde, Lausanne


	Bibliographie

