
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1963)

Heft: 1: Blaise Pascal 1662-1962

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

R. L. M. Derolez : Les dieux et la religion des Germains. Traduc- Histoire
tion F. A. L. Cunen. Paris, Payot, 1962, 268 p. Bibliothèque des
historique. religions
Alors que nous sommes trop bien renseignés sur la mythologie des

Germains par des auteurs qui ont fait passer dans leurs récits le produit d'une
imagination romanesque, nous ne savons que très peu de choses sur la vie
religieuse des Germains, dont la dispersion géographique considérable et la
grande diversité interdisent en outre que Ton combine en une seule image les

renseignements fragmentaires provenant de temps et de lieux éloignés les uns
des autres. M. Derolez, avec les savants modernes et en particulier de Vries, se

voit contraint d'adopter une attitude extrêmement critique à l'égard des

sources littéraires et les mythes perdent forcément de leur relief et de leur couleur

à être ainsi scientifiquement analysés. La même attitude sobrement
scientifique réduit la présentation de la religion à une enumeration, savante, d'objets
de lieux et de ce qui peut être avec certitude reconstitué comme actes religieux.
On ne peut s'empêcher de sentir que tout cela est loin de suffire à faire revivre
ce qu'a dû être une religion pouvant s'exalter jusqu'au sacrifice humain, à la
passion d'un dieu, à l'extase héroïque, et le lecteur regrette en particulier que
l'auteur ne fasse qu'une allusion à la fulltrûi, cette foi intime, qui n'est
mentionnée que dans les sagas, mais à la lumière de laquelle l'imagination parviendrait

peut-être à retrouver et à comprendre dans son unité vivante la vie
religieuse d'une humanité dont M. Derolez nous donne une image à notre goût
trop irréprochablement objective. Pierre Gander.

W. Krickeberg, H. Trimborn, W. Müller, O. Zerries : Les reli¬
gions amérindiennes. Traduction L. Jospin. Paris, Payot, 1962,
474 p. Bibliothèque historique, Collection « Les religions de
l'humanité ».

Quatre savants allemands tiennent la gageure de nous présenter en un seul
volume l'ensemble des religions de l'Amérique indienne. Chacun d'eux est
l'auteur d'une des parties de l'ouvrage, ce qui signifie que nous avons en réalité
quatre livres en un, de styles et de tons différents. M. Krickeberg s'attache à
montrer les relations et le devenir des diverses civilisations et des diverses
religions qui se sont succédé en Méso-Amérique avant la Conquête. On regrette
tout spécialement que cette partie du livre, avec celle sur les grandes religions
des Andes, présentée par M. Trimborn, ne soient pas illustrées, ce qui permettrait

au lecteur de se représenter plus concrètement le monde de ces religions
à la fois étonnamment raffinées et si extraordinairement cruelles. — Nous
avons particulièrement goûté la troisième partie du livre, où M. Müller nous
introduit dans la vie religieuse des Indiens d'Amérique du Nord. Parvenu à la
conviction que son immense champ d'investigation comporte essentiellement
quatre grands styles religieux, l'auteur, renonçant à être encyclopédique,



64 bibliographie

choisit quelques exemples typiques et, à travers eux, nous permet d'imaginer
et de vivre quelque chose de l'expérience religieuse considérée. — La quatrième
partie, où M. Zerries nous présente les religions des peuples archaïques de

l'Amérique du Sud et des Antilles, était peut-être la plus difficile à écrire, tant
ce monde est divers et fragmenté. Le plan adopté, systématique, abordant un
aspect de la religion par chapitre, ne manque pas de clarté. Malheureusement,
à notre sens, plusieurs des chapitres souffrent d'être des accumulations de faits,
trop brièvement présentés pour que chacun d'eux soit mis en valeur et trop
nombreux pour que le sujet du chapitre reste visible au lecteur non spécialiste.
— Chaque partie du livre est suivie d'une abondante bibliographie et un index
général permet d'utiliser comme ouvrage de travail cette œuvre dont l'énorme
richesse de renseignements qu'elle contient laisse, à première lecture, presque
aussi déconcerté qu'on le serait peut-être au contact matériel de la réalité
décrite. Pierre Gander.

Ancien Peake's Commentary on the Bible, Completely revised and reset.
et Nouveau Edinburgh, Paris, Melbourne, Johannesburg, Toronto and New
Testaments York, Thomas Nelson and Sons Ltd., 1962, 1126 p. in-4, 2 Index,

16 cartes, 62 collaborateurs sous la direction de Matthew Black et
H. H. Rowley.

En 1919 avait paru, par les soins de la puissante maison d'édition Nelson,
un commentaire général de la Bible que Ton trouve dans d'innombrables
bibliothèques et sous tous les cieux. L'éditeur général, A. S. Peake, définissait
son ambition de la manière suivante : « placer devant le lecteur de la Bible,
sous une forme simple, sans technicité, les résultats généralement acceptés de
la critique de la Bible, de son interprétation, de son histoire, et de sa théologie. »

L'immense audience que l'on rencontre dans les pays anglo-saxons pour tout
ce qui touche à la Bible assura un succès énorme à cette première édition.
L'équipe de 1919 était anglaise ; celle de 1962 s'étend aux U.S.A. et au
Commonwealth. Qu'il suffise d'indiquer qu'on y rencontre les plus grands noms de
la critique biblique contemporaine, tant pour les questions archéologiques-
historiques (Albright, Rowley, Burrows, etc.) que pour l'exégèse elle-même
(Herbert, Hyatt, Barrett, Stendahl, etc.). Le tout est précédé d'une étude de
l'archevêque de Canterbury sur l'autorité de la Bible qui insiste, sans trop en
préciser la nature, sur la relation Bible-Eglise : « The word of the Gospel, read
and preached, is the story of a past event, yet it has its present impact in grace
and power upon the hearers » (p. 7). La méthode du commentaire est très
suggestive ; le texte de chaque livre est divisé en petites péricopes d'une dizaine
de versets immédiatement expliquées et interprétées ; l'interprétation est donc
globale et tend immédiatement à l'essentiel ; elle correspond par là au génie
anglo-saxon ; elle porte tous ses fruits dans beaucoup de cas, d'autant plus
qu'elle se complète très souvent de précieuses discussions critiques et
bibliographiques (par ex. sur Exode 20 : 1-17, Es. 6 : 1-13, Mat. 5 : 3-12, etc. ; c'est
Stendahl qui a commenté le premier évangile). Dans d'autres cas, le commentateur

s'est borné à donner quelques renseignements sur la péricope, utiles certes,
mais non décisifs pour faire apparaître le mouvement du texte. En principe
cependant, il faut penser beaucoup de bien de cette technique originale. Mais
l'apport le plus utile de l'œuvre est probablement celui des articles spéciaux ;

ils sont répartis en trois catégories : les articles généraux (herméneutique,
genres littéraires, milieux bibliques, histoire de la version anglaise), les intro-



BIBLIOGRAPHIE 65

ductions à l'A.T. (langue, chronologie, histoire, texte, institutions, théologie
de l'A.T., ce dernier chapitre rédigé par N. W. Porteous) et les introductions
au N.T. (langue, texte, versions, milieu, vie de Jésus, théologie du N.T. ; ce
dernier rédigé par John Marsh) ; chaque article est abondamment muni de
notes bibliographiques, internationales et interconfessionnelles. Le papier,
la présentation et l'impression du volume ne laissent rien à désirer.

Pierre Bonnard.

Vocabulaire de théologie biblique, publié sous la direction de X. Léon-
Dufour. Paris, Ed. du Cerf, 1962, 1158 p.

Fait intéressant, ce Vocabulaire est le développement d'un « Vocabulaire
biblique » qui accompagnait le « Missel biblique » dès 1945 et qui avait été
rédigé par le P. Léon-Dufour. Le comité a fait appel, pour la rédaction des
articles, à l'ensemble des professeurs d'Ecriture sainte de langue française ; on
est heureux d'y rencontrer les noms des meilleurs biblistes catholiques d'expression

française d'aujourd'hui. L'ouvrage s'ouvre sur une importante préface de
l'éditeur qui définit, en termes nuancés, ce qu'il faut entendre par « théologie
biblique » : « Il ne s'agit pas ici de pure sémantique, mais de langage expressif,
tissé d'images et de symboles. Certes, pour beaucoup de nos contemporains, la
question se pose de savoir quelle valeur ce langage conserve pour nous, qui
vivons dans un autre univers mental... » et l'auteur de montrer en quel sens le
langage est médiateur de la vérité, soit au niveau de l'image parlée elle-même
« qui tient la gageure de rester un mode d'expression concret, enraciné au
niveau de l'expérience humaine » soit en demeurant constamment en contact
avec l'événement révélateur qui lui a donné naissance (p. XVI ss.). Et le
préfacier de conclure : « Ni le pain ni l'eau, ni le chemin ni la porte, ni la vie humaine
ni la lumière, ne sont des réalités permanentes, ayant valeur définitive ; leur
raison d'être essentielle, c'est de nous parler symboliquement de Jésus-Christ »

(p. XIX). Le Vocabulaire lui-même est moins consacré à l'analyse des termes
qu'à celui des thèmes (ainsi l'article « accomplir » rend compte de toute une
série de termes grecs correspondants). Parfois, l'analyse sémantique est
complétée par un prudent essai de synthèse théologique (ainsi pour l'art. Eglise
où le thème du « dépôt » est interprété au sens de l'infaillibilité). Dans l'article
Eucharistie, le P. Benoit a résumé sa thèse bien des fois exposée dans la Revue
biblique du sacrement « procurant au croyant encore plongé dans l'ancien
monde le contact physique avec le Christ dans toute la réalité de son être
nouveau, ressuscité, spirituel » (col. 332). Dans l'article du P. Guillet sur la
Justification, on aperçoit quelque polémique contre le « forensisme » protestant :

« Pour désigner un simple verdict de grâce et d'acquittement, Paul n'eût pas
employé le mot de justification, qui signifie au contraire la reconnaissance
positive du droit mis en cause, la confirmation de la justesse de la position
prise » (col. 525). Nous doutons fort que, selon l'apôtre des gentils, la justification

soit une « reconnaissance », par Dieu, d'une position prise par l'homme.
Nous avons beaucoup aimé l'article Mémoire de Jean Corbon : « Quand Yaweh
est là, la mémoire coïncide avec le présent, et c'est l'accomplissement... la
médiation psychologique et rituelle de la mémoire s'accomplit ontologiquement
dans le Christ-prêtre » (col. 599), mais sera-t-il compris, et sommes-nous certain
de l'avoir compris C'est le P. Boismard qui a rédigé l'article Naissance
(nouvelle) ; le Ôvuj9ev de Jean 3 : 3 et 5 y est compris au sens de « à nouveau »,



66 BIBLIOGRAPHIE

expliqué en termes peut-être un peu trop biologiques : « Toute naissance
s'effectue à partir d'un germe de vie qui détermine la nature de l'être engendré »

(col. 671). Nous espérons que ces trop rapides et superficielles notes critiques
montreront à nos chers collègues biblistes français combien nous aimons déjà
leur beau et utile Vocabulaire de théologie biblique ; nous souhaitons qu'il soit
traduit, si possible avant l'automne, en espagnol, italien et anglais-américain
et que beaucoup d'évêques le mettent dans leur valise en partant pour Rome...

Pierre Bonnard.

Daniel-Rops : La vie quotidienne en Palestine au temps de Jésus.
Paris, Hachette, 1961, 543 p.

Nous n'avons pas toujours dit que du bien, dans cette Revue, des nombreux
ouvrages de M. Daniel-Rops. Notre plaisir est d'autant plus sincère de signaler
celui-ci. Nous nous réjouissons d'abord de voir paraître dans une collection
justement célèbre un ouvrage sérieux sur la Palestine du temps de Jésus ; ceux
qui aiment déjà le sujet trouveront dans ces vingt et un chapitres une agréable
classification de renseignements rarement rapprochés les uns des autres ; et
ceux qui ignorent tout de la Palestine de Jésus en recevront, espérons-le, le
choc salutaire qui accompagne toujours la découverte du milieu historique de
l'Incarnation. L'ouvrage comporte trois grands titres : « Une terre et son peuple,
Ces jours et ces nuits qui louent le Seigneur, Un peuple et son Dieu. » Voici
seulement quelques remarques qui diront l'intérêt des questions abordées :

Comme beaucoup d'écrivains catholiques, l'auteur a une conception évolution-
niste-optimiste de l'histoire d'Israël ; il nous fait voir le peuple de la Promesse
« gravir peu à peu les échelons de l'expérience spirituelle pour aboutir à fixer
les traits de la religion la plus pure, la plus noble de toute l'Antiquité » (p. 42).
Est-ce bien là la conception biblique du devenir israélite L'auteur préfère le

portrait johannique de Pilate à celui que nous en donnent Josephe, Philon
et les synoptiques (p. 87) ; on demandera les raisons de ce choix. Il n'est
probablement pas exact que « ceux qui interprétaient la Loi de la façon la plus
exigeante se rangeaient presque automatiquement parmi les nationalistes, les
résistants... » (p. 95) ; les pharisiens étaient des modérés en politique. Sur la
tour Antonia et le lithostrôtos (p. 116), les récentes recherches du P. Benoit
n'ont pu être utilisées. D'où l'auteur tient-il que Marie n'avait que « quatorze
ans à peine » quand Jésus naquit (p. 146) Tout le livre est d'ailleurs imprégné
d'une sentimentalité mariale un peu agaçante (plusieurs mentions de Marie
«improvisant le Magnificat», p. 138). Il n'est pas certain que, pour Jésus,
l'adultère soit plus une « atteinte à la vie intérieure » qu'à l'intégrité familiale
(p. 164). Pourquoi faire encore mention du Saint Suaire de Turin pour décrire
les textiles palestiniens (p. 263) On n'a pu encore établir que saint Matthieu
ait composé son évangile en araméen « avant de le traduire en grec » (p. 326).
La messe ne serait-elle qu'une spiritualisation de l'office israélite du Temple
(p. 445) Parmi les ouvrages protestants sur Jésus, l'auteur ne cite que ceux de
Réville (1906) et de Monnier (1914) D'une manière générale, le volume ne nous
paraît pas rendre compte des aspects dramatiques et violents de la vie palestinienne

au temps de Jésus. Qu'on lise, à cet égard, le Jésus de Nazareth de

Joseph Klausner (cité à la p. 533) ; la conception historique et religieuse de
M. Daniel-Rops nous paraît parfois un peu mièvre.

Pierre Bonnard.



BIBLIOGRAPHIE 67

C. Wiener et J. Colson : Un roi fit des noces à son fils. Introduction
de Dom Thierry Maertens, « Thèmes bibliques ». Bruges, Desclée
De Brouwer, 1962, 176 p.

Le thème nuptial est l'un des thèmes majeurs de la théologie biblique :

il concerne directement la doctrine de Dieu, de l'élection, de l'Eglise, du salut,
du Royaume à venir. C'est aussi l'un des thèmes bibliques qui atteste Tunité
foncière des deux testaments. On sera donc reconnaissant d'avoir, dans un
petit livre fort bien présenté, une vue d'ensemble de ce thème tel que des

théologiens catholiques-romains le découvrent et le suivent dans l'Ecriture.
Sobrement et prudemment (en particulier en ce qui concerne la clef du Cantique
des Cantiques) C. Wiener expose la manière dont l'Ancien Testament traite du
thème nuptial, d'Osée au Psaume 45, en passant par Jérémie, Ezéchiel, le
Deutéronome, Esaïe et le Cantique. L'abbé Colson se charge de prospecter
ce que le Nouveau Testament dit à ce sujet tour à tour dans les Synoptiques,
chez saint Paul, dans le quatrième Evangile, dans l'Apocalypse et dans la
généalogie rapportée par Matthieu. Il le fait avec une capacité d'invention qui
parfois intéresse (l'explication « nuptiale » de la rencontre entre Jésus et la
Samaritaine par exemple, p. 133 ss.) et qui souvent surprend. Il fait aussi une
démonstration utile de la manière dont les théologiens catholiques romains
sondent l'Ecriture pour y trouver les étais à leur doctrine mariale. Moins
sobre que C. Wiener, il lui arrive de glisser vers la glossolalie : « La plénitude
des temps est venue où l'humanité, au solstice de l'Amour divin, arrive à sa
maturité et, Femme épanouie en fleur de grâce, noue librement, sous le souffle
de l'Esprit, son Fruit, germe de son salut, son propre Sauveur, et, Tabernacle
nouveau sur qui repose « l'ombre de Dieu », s'ouvre à l'oracle divin pour l'incarner
en son sein : «Yahvé sauve»» (p. 162). Or quelques pages plus haut (p. 130,
note 1), J. Colson reprochait au P. F. M. Braun de s'écarter, dans son livre sur
La mère des fidèles (Paris 1953), «un peu trop de la règle d'or du minimum »....

Jean-Jacques von Allmen.

Pierre Benoit, O. P. : Exégèse et théologie, 2 vol. de 416 et 451 p.
Paris, Editions du Cerf, 1961.

C'est un vrai régal de trouver réunies en deux beaux volumes pas moins de
quarante-huit études de Téminent professeur de l'Ecole biblique de Jérusalem,
et président en charge de la Studiorum Novi Testamenti Societas. Ces études sont
groupées dans un ordre systématique qui donne à l'ensemble l'allure et l'autorité
d'un impressionnant tour d'horizon exégétique et théologique. Voici les titres
des principales rubriques : Inspiration scripturaire et herméneutique, Histoire
des formes et démythisation, Le problème de Jésus, Théologie des évangiles
synoptiques, La dernière cène, La passion du Christ, Le Christ glorifié, La
théologie de saint Paul, Le christianisme primitif, Judaïsme et christianisme,
Le christianisme et le monde païen. En chacun de ces domaines, bien loin
de ne défendre que des thèses toutes personnelles, l'auteur analyse, avec la
sympathie que Ton sait, un grand nombre d'ouvrages qui ont fait date ces
dernières années, de sorte que la lecture de ces deux volumes constitue une
initiation critique incomparable au mouvement actuel des recherches
néotestamentaires. Nous désirons profiter de l'occasion qui nous est ainsi donnée de
rendre un hommage personnel à ce que les éditeurs de ces volumes nomment
à juste titre « la qualité d'attention donnée à la pensée d'autrui » qui caractérise



68 BIBLIOGRAPHIE

la méthode du P. Benoit. Si Ton désirait entendre le savant Père définir lui-
même l'esprit de son exégèse, on pourrait citer ces lignes : « Distinction, mais
continuité harmonieuse, du surnaturel et du naturel dans l'histoire, de la foi
et de la raison dans la connaissance, de la grâce et de la volonté dans la
justification, telle est l'inspiration fondamentale de la théologie catholique, qui lui
interdit d'accepter une critique s'inspirant d'autres principes » (I, p. 59).
Mais cette inspiration, devrions-nous demander, est-elle fondée en exégèse
biblique, ou en théologie thomiste Aussi n'est-ce pas dans les recherches
principielles d'herméneutique, ni dans les grandes synthèses de théologie
paulinienne que l'auteur nous paraît le plus heureux (nous sommes confus de le
dire si brièvement, alors qu'il faudrait nuancer) ; dans ces domaines, les résultats

de l'exégèse nous paraissent rejoindre un peu trop régulièrement les
affirmations de la théologie traditionnelle. Par contre, l'auteur révèle toute sa
maîtrise et toute son originalité lorsqu'il associe les meilleures ressources de
l'exégèse particulière, sur un point précis, à ses connaissances inégalables en
archéologie et en histoire palestinienne ou gréco-romaine ; ainsi par exemple
pour la série des recherches sur la Passion de Jésus ou sur les « sommaires »

des Actes des apôtres (II, p. 181 ss.), ou encore sur les ouvrages de W. L. Knox
et de J. A. T. Robinson consacrés au paulinisme. Pierre Bonnard.

Histoire
de l'Eglise

et de la
pensée

chrétiennes

Œuvres de saint Augustin : Six traités anti-manichéens. Texte de
l'édition bénédictine. Traduction, introduction et notes par
R. Jolivet et M. Jourjon. Bruges, Desclée De Brouwer, 1961,
827 p. Bibliothèque augustinienne, 17.

Dans le premier volume de cette célèbre édition, on avait déjà publié et
traduit le De moribus ecclesiae catholicae et de Moribus manichaeorum (388) et le
De natura boni (405). Le présent volume contient le De Duabus animabus (392),
le Contra Fortunatum (392), le Contra Adimante (394), le Contra Epistulam
Fundamenti (396-397), le Contra Secundinum (398 environ), et le Contra Felicem
Manichaeum (404). Les genres littéraires de ces traités dont il ne manque plus
maintenant que la traduction du De Genesi contra Manichaeos, sont divers : il y a
des relations de disputes théologiques comme le Contra Felicem, des réponses à
des textes comme le Contra Epistula Fundamenti, à des lettres personnelles
comme celle à Secundinus. Saint Augustin fait valoir dans tous ces genres ses
extraordinaires talents de polémiste, sans perdre de vue son intention :

combattre par tous les moyens la « secte » dont il fut l'auditeur pendant neuf ans.
Chaque personne visée par ces attaques, même si elles sont déjà mortes comme
cet Adimante, l'un des disciples immédiats de Mani (on oublie trop souvent que
saint Augustin est entré dans la secte à peine cent ans après la mort de son
fondateur), a sa physionomie et sa conception singulière de la doctrine contre
laquelle s'acharne saint Augustin, en usant des armes qui conviennent, et dirige
ses coups sur des points précis. Le polémiste ne répond pas de la même manière
à Fortunat ou à Secundinus. Mais le théologien revient, toujours sous des biais
différents, aux questions fondamentales : le mystère de la création dans ses

rapports avec le mystère trinitaire, les origines du mal et du libre-arbitre, la
continuité entre l'Ancien et le Nouveau Testament, et toujours il raisonne, il
implore, il élève en s'appuyant sur l'Ecriture, en la scrutant, tantôt philosophe
et logicien, tantôt exégète et mystique. La lettre-réponse à Secundinus, ce petit
chef-d'œuvre aux dires de l'auteur lui-même, réunit toutes ces qualités. Erreur



BIBLIOGRAPHIE 69

donc de considérer ces traités comme inactuels en les comparant aux livres
anti-pélagiens, le dualisme est sans cesse renaissant, la création constamment
méconnue et le problème du mal toujours lancinant : ils nous montrent comment
un théologien usant de tous les moyens mis à sa disposition parvient à démystifier

une religion à prétention rationnelle et à démontrer inversement la rationalité

du christianisme. Mgr. Jolivet, qui a publié tant d'excellentes choses sur
le problème du mal chez saint Augustin, a rédigé les notes philosophiques,
M. Jourjon celles de théologie. La traduction si souvent ardue de ces traités
est à la fois précise et lisible. Excellente documentation sur le manichéisme
qui se réfère entre autres aux derniers travaux de Puech.

Gabriel Widmer.

Œuvres de saint Augustin : Les Confessions. Livres I-VII et VIII-
XIII. Texte de l'édition de M. Skutella. Introduction et notes
par A. Solignac. Traduction de E. Tréhorel et G. Bouissou.
Bruges, Desclée De Brouwer, 1962, 2 vol. de 721 et 696 p.
Bibliothèque augustinienne, 13-14.

Cette remarquable édition se recommandera d'elle-même comme l'édition
« classique » des Confessions, tant par la valeur de son texte latin, celui de
M. Skutella (Bibliotheca scriptorum graecorum et romanorum teubneriana), par
sa traduction originale due aux PP. Tréhorel et Bouissou, que par l'introduction
magistrale et les notes du P. Solignac — instrument de travail, indispensable
au spécialiste comme à l'étudiant. Dans l'Introduction (plus de 200 p.), le
P. Solignac, connaisseur averti des origines de la pensée de saint Augustin,
étudie successivement le sens du mot « confessio », ses antécédents, son
originalité chez Augustin, l'ordonnance intérieure de l'ouvrage en fonction du
but de l'auteur, son genre littéraire. La question de la date fait l'objet d'un
examen approfondi (397-400), comme celle de l'historicité du récit (discussion
des diverses hypothèses, celle de M. Courcelle et de ses objectants). Le P.

Solignac dirige son enquête en rapprochant les premiers Dialogues des Confessions,
en analysant la conversion sous son triple aspect, psychologique, moral et
théologique. Chapitres éclairants que ceux consacrés à la formation philosophique

de saint Augustin (l'importance des ouvrages sous forme des doxographies
des mathematici et des physici, excellente mise au point sur les Libri platonicorum
à éclairer par les notes complémentaires qui s'y rapportent), à son « histoire »

spirituelle (et non évolution, comme le soutenait Alfarie), des premiers contacts
avec l'Evangile et l'Eglise dans l'enfance jusqu'à la vision d'Ostie en passant
par l'intermède manichéen. On notera avec quelles nuances le P. Solignac parle
de la conversion de saint Augustin (moins systématique que le P. Leblond,
et moins critique que M. Courcelle) avec ses moments négatifs, dubitatifs et
positifs. L'étude de l'existence chrétienne, du péché, de la présence de Dieu
selon saint Augustin dégage les lignes maîtresses de la théologie des Confessions.
Le P. Bouissou analyse finement la langue et le style et légitime en se fondant
sur le texte rythmé son essai plus qu'intéressant de traduire en vers libres les

hymnes et les louanges (la liturgie des Confessions). Sa traduction fidèle (moins
limpide peut-être que celle de Labriolle), rigoureuse atteint une valeur pour
elle-même dans la traduction des passages versifiés. D'importantes notes
complémentaires éclairent le texte, situent les thèmes des Confessions par rapport aux
autres ouvrages de saint Augustin, ses sources (cf. note sur ses lectures de Plotin,



70 BIBLIOGRAPHIE

sur sa christologie au temps de la conversion, sur le cercle néo-platonisant de

Milan). D'abondantes tables et index aideront le chercheur à trouver facilement
son bien dans ce vaste trésor de théologie et de philosophie augustiniennes que
sont les Confessions. Gabriel Widmer.

A.-M. La Bonnardière : Biblia augustiniana. Ancien Testament, II :

Livres historiques. Paris, Etudes augustiniennes, i960, 172 p.

Voilà le premier résultat d'une entreprise courageuse et de la plus haute
importance pour l'étude de la pensée augustinienne, le premier volume qui
sera suivi de beaucoup d'autres consacrés au relevé exhaustif des citations
bibliques dont sont parsemées les œuvres de saint Augustin. Félicitons Mme La
Bonnardière pour son travail scrupuleux qui tient compte des travaux
antérieurs similaires (les recherches inédites d'Anna de Lagarde, ceux des éditeurs
du Corpus et du Corpus chrïstianorum de Vienne) mais les dépasse par la rigueur
et la méthode d'exposition. Pour chacun des livres historiques de l'Ancien Testa-
ment( nos livres habituels auxquels Augustin ajoute Job, Tobie, Judith, Esther,
Macchabées), l'auteur présente les citations faites par saint Augustin en fonction
de ses œuvres ; elle en examine le sens donné par saint Augustin, leur origine
et leur contexte (catéchétique, liturgique, etc.) dans les ouvrages de ses
prédécesseurs où il a pu les puiser. Puis, elle reporte ses observations sur des tableaux
faciles à consulter, divisés en trois colonnes Tune pour la date d'apparition de la
citation, la deuxième pour le passage où elle apparaît et une troisième où elle
inscrit les thèmes scripturaires suggérés par la citation (très significatif). Ces

citations sont rendues littéralement quand saint Augustin les cite in verbis, ou
données d'une manière allusive quand saint Augustin en fait de même. On voit
tout l'intérêt d'une telle recherche pour la connaissance de la Bible de saint
Augustin et l'usage qu'il en fait ; car elle ne consiste pas seulement en un
répertoire (très utile si Ton songe à la place de l'Ecriture chez saint Augustin),
mais à un signalement des inspirations reçues de sa lecture quotidienne de
l'Ecriture (voir, par exemple, la place de Job dans la controverse anti-pélagienne,
ou celle des Rois dans la formation de la théologie de l'histoire). Puisse Mme La
Bonnardière nous donner la suite de sa patiente recherche, qui sera une contribution

décisive à une compréhension renouvelée de saint Augustin.
Gabriel Widmer.

Marie Aquinas McNamara, O. P. : L'Amitié chez saint Augustin.
Paris, P. Lethielleux, 1961, 235 p. Traduction de l'anglais par
J. Boulangé et F. Van Groenendael, S. J. Collection « Théologie,
Pastorale et Spiritualité, Recherches et Synthèses, X ».

On sait que la morale antique assigne un rôle de premier plan à l'amitié,
considérée comme la forme la plus élevée que puissent prendre les rapports
humains. Mais cet idéal peut-il encore avoir une valeur aux yeux d'un chrétien
qui cherche à pratiquer une charité dont Dieu lui a donné la révélation — Tel
est le problème que ne peuvent manquer de soulever la vie et la pensée de saint
Augustin : sa nature affectueuse et sa sensibilité vibrante aussi bien que sa
culture tout imprégnée des grands thèmes de l'humanisme antique l'inclinaient
à faire de l'amitié une des valeurs fondamentales de son existence, mais la
profondeur de sa foi chrétienne, l'ardeur de son zèle missionnaire, les exigences



BIBLIOGRAPHIE 7I

de sa charge episcopale devaient l'amener à transformer les caractères
traditionnels de l'idéal d'amitié proposé par la sagesse antique pour lui substituer
une amitié véritablement chrétienne. — Comment saint Augustin a-t-il vécu
et conçu cette amitié chrétienne Voilà ce que Marie McNamara s'attache à

montrer au cours d'une étude très fine et nuancée, fondée sur une érudition qui,
en dépit de son ampleur, n'est jamais pesante. Présenté à l'origine comme thèse
de doctorat de l'Université de Fribourg, son ouvrage paraît maintenant dans
une version française qui semble souvent assez maladroite. — La plus grande
partie de l'ouvrage suit Augustin de sa jeunesse à sa mort et montre la place
que tient l'amitié à chaque stade de son évolution spirituelle. C'est l'occasion
pour l'auteur de faire revivre avec beaucoup de bonheur la plupart des amis
d'Augustin : en premier lieu sa mère Monique, pour laquelle il eut une amitié
culminant, après des heures difficiles, dans une parfaite communion ; puis ses
camarades d'enfance et de jeunesse, dont certains, tel Alypius, embrassèrent
avec lui la foi chrétienne et lui demeurèrent attachés jusqu'à la mort ; enfin
ses amis de la maturité, prêtres ou laïques, disciples comme Orose ou aînés
comme saint Jérôme, avec qui les rapports restèrent longtemps difficiles. —
Dans un chapitre final, Marie McNamara cherche à caractériser la conception
augustinienne de l'amitié, tâche d'autant plus difficile que l'évêque d'Hippone
n'a laissé aucun exposé systématique sur ce problème et qu'il faut réunir des
indications éparses à travers toute l'œuvre. La source antique dont s'inspire
saint Augustin est le De A micitia de Cicéron, auquel il emprunte dans le Contra
Academicos (III, 13) la définition de l'amitié : « un accord sur les choses divines
et humaines, accompagné de bienveillance et d'affection. » Mais, commentant
cette définition dans une lettre postérieure (Ep. 258), il lui donne un contenu
chrétien : l'accord « sur les choses divines » implique que les amis véritables
aiment Dieu et soient unis non seulement entre eux, mais au Christ. Dans les
Confessions (IV, 7) enfin, abandonnant complètement Cicéron pour reprendre
une formule paulinienne, saint Augustin déclare qu'il n'y a d'amitié digne de
ce nom qu'entre ceux que Dieu unit « par la charité répandue dans nos cœurs

par le Saint-Esprit qui nous a été donné » (Rom. 5 : 5). L'amitié chrétienne
apparaît ainsi comme un don de la grâce divine permettant aux personnes de

parvenir dès maintenant à une union impossible à réaliser par les forces naturelles

de l'homme, et appelée à devenir parfaite avec l'entrée dans la vie
éternelle. Ainsi transfigurée, l'amitié finit par se confondre avec l'amour mutuel
qui unit les membres du Corps mystique. — Pour montrer l'intérêt que j'ai pris
à ce livre, je voudrais en terminant soulever deux problèmes : I. L'apport de
la sagesse antique à la conception augustinienne de l'amitié se réduit-il aux
idées exprimées par Cicéron dans le De A micitia Avant sa conversion et à une
époque où, de son aveu même, il se sentait attiré vers l'épicurisme, Augustin
n'avait-il pas conçu un idéal d'amitié inspiré d'Epicure D'après les Confessions

(VI, 24), il avait en effet formé le projet de se retirer dans la solitude avec
quelques amis pour y constituer une petite communauté, qui aurait sans doute
rappelé les communautés épicuriennes (cf. le rapprochement esquissé par
E. Bignone, dans L'Aristotele perduto e la formazione filosofica di Epicuro II,
p. 298 et 591). Si le projet ne fut pas mis à exécution, n'a-t-il pas inspiré la
formation de la communauté de Cassiciacum, dans les mois précédant le
baptême 2. Calquée à l'origine sur l'idéal antique, puis finalement transmuée en
charité chrétienne, l'amitié telle que la conçoit saint Augustin constitue-t-elle
une forme originale de rapport humain — La lecture de cet ouvrage inclinerait
plutôt à en douter, si quelques-uns des textes cités ne faisaient apparaître un



72 BIBLIOGRAPHIE

sentiment aigu des difficultés et des limites de la communication avec autrui,
une impuissance douloureuse à sortir de la solitude (p. ex. Conf., VII, ii). Cette
note existentielle n'est pas seulement ce qui nous touche le plus aujourd'hui
dans les textes où saint Augustin fait allusion à l'amitié : c'est la marque
originale et personnelle qui fait de sa conception autre chose qu'un amalgame
de thèmes antiques et de thèmes chrétiens. Il est regrettable que l'auteur ne
Tait pas davantage souligné. André Voelke.

Lettres des premiers Chartreux : S. Bruno - Guigues - S. Anthelme,
Introduction, texte critique, traduction et notes par un Chartreux.
Paris, Ed. du Cerf, 1962, 270 p. Collection des Sources Chrétiennes,
n° 88, série des Textes monastiques d'Occident, n° X.

Ce nouveau volume de la collection des Textes monastiques d'Occident nous
fait pénétrer aux sources de la vie cartusienne et, par là, nous aide à comprendre
mieux les tendances profondes du monachisme du XIIe siècle. — On lira avec
intérêt les deux lettres de saint Bruno qui mettent en valeur à la fois l'originalité
du fondateur de la Chartreuse et la permanence de ce que Ton pourrait appeler
la « tradition monastique » : importance de l'eschatologie, de la doctrine du
Saint-Esprit, du rôle de l'amour dans la théorie de la connaissance. Les lettres
du bienheureux Guigues nous montrent encore, ne serait-ce que par leurs
destinataires, à quel point le véritable monachisme est inséré dans la vie du monde
et de l'Eglise; de son désert, le prieur des Chartreux correspond aussi bien avec
Innocent II, le duc d'Aquitaine et le Grand Maître des Templiers, qu'avec
Pierre le Vénérable. C'est ainsi que transparaissent, mêlés aux préoccupations
spirituelles, les soucis dominants de l'époque, du schisme d'Anaclet aux
rapports de l'Eglise et de l'Etat : admirable perméabilité de deux mondes que l'on
a trop souvent tendance à opposer. Les mêmes remarques peuvent d'ailleurs
s'appliquer aux deux textes de saint Anthelme. — La traduction, placée en
regard du texte latin, rend admirablement l'équilibre du style et le ton, tantôt
affectueux, tantôt pressant voire impérieux, de ces Pères. Ce recueil de lettres
ne constitue donc pas un exposé théologique cohérent, mais une approche tout
intérieure de la spiritualité et de l'engagement des premiers Chartreux, le tout
précédé de remarquables introductions biographiques et de précieuses notes
sur le texte. Gilbert Rist.

J. Guy Bougerol : Introduction à l'étude de saint Bonaventure. Paris,
Desclée & Cle, 1961, 267 p. Bibliothèque de théologie, Série I, n. 2.

S'inspirant librement de l'intention du P. Chenu dans son Introduction à
l'étude de saint Thomas, le P. Bougerol nous présente la vie et l'œuvre de saint
Bonaventure en vue de faciliter la lecture de ses ouvrages. Son travail ne fait
pas double emploi avec le beau livre de Gilson et les études plus spéciales de
Bonnefoy et de Bissen ; il sera d'autant plus apprécié que l'importance du
docteur Séraphique pour la compréhension de l'augustinisme ultérieur est de

plus en plus soulignée aujourd'hui. A l'école de saint François et des maîtres
franciscains de Paris, saint Bonaventure relaie Anselme et les Victorins et
donne à la théologie de saint Augustin son épanouissement, en ordonnant la
science héritée d'Aristote à la sagesse de l'Evangile, en mettant la foi au service



BIBLIOGRAPHIE 73

de la dévotion. D'un réel profit pour la compréhension de son œuvre, les
chapitres consacrés aux méthodes (lectio, disputatio, reductio en vue du retour
de l'âme à Dieu grâce à une méthode d'analyse intégrale), à la dialectique des

proportions et des raisons nécessaires. L'étude des œuvres elles-mêmes est faite
à partir de celle de leurs genres littéraires : le commentaire de l'Ecriture, puis
celui des Sentences, la systématisation en forme de somme du Breviloquium.
Ainsi se dessinent les lignes de l'édifice bonaventurien avec son dynamisme
intérieur qui doit conduire le lecteur à la contemplation et à la vision et son
centre de gravité : le Christ. Replacée dans ses véritables dimensions, la pensée
bonaventurienne laisse apparaître sa profonde unité, où l'intelligence
illuminée par la foi assume l'historicité de l'existence du Christ et des événements
rédempteurs par le jeu subtil et profond de l'analogie. Si cette introduction
nous renseigne sur la vie, l'œuvre et la pensée de saint Bonaventure, elle le fait
d'une manière vivante s'appuyant sur des fragments de ses ouvrages (cf. par
exemple, le fragment du Commentaire sur les Sentences relatif à la foi et à la
connaissance, celui du Breviloquium sur la grâce) et sur le climat spirituel et
intellectuel du XIIIe siècle. Une riche bibliographie, une chronologie détaillée
de la vie du saint, une intéressante note sur les inédits récemment découverts
complètent cette introduction des plus utiles. Gabriel Widmer.

Sainte Catherine de Gênes : Traité du Purgatoire - Dialogue, textes
traduits et présentés par Pierre Debongnie, C.SS.R., Namur, éd.
du Soleil Levant, Collection : Les Ecrits des Saints, 1962, 215 p.

La théologie mystique a toujours semblé étrange, sinon étrangère, au
lecteur réformé. Elle étonne et déroute. C'est ainsi que le Traité du Purgatoire
s'ouvre par ces mots : « Les âmes qui sont au purgatoire, à ce que je crois
comprendre, ne peuvent avoir d'autre choix que d'être en ce lieu puisque telle est
la volonté de Dieu qui dans sa justice Ta ainsi décidé... Elles ne peuvent pas
dire : j'ai fait tels péchés et c'est à cause d'eux que je mérite de me trouver
ici. » On y trouve, comme dans les deux Dialogues entre l'âme et les puissances
sensibles et entre l'âme et Dieu, la même théologie de la purification par la
charité divine qui, si elle pèche par dédain du corps et par conséquent de l'incarnation,

surprend toutefois par un sens aigu de la transcendance divine.
Ces textes de sainte Catherine de Gênes (1477-1510), caractéristiques de la
mystique de l'union de l'âme avec Dieu, constituent un témoignage particulier
de la piété du début du XVIe siècle. A condition de les lire en dehors de la
problématique postérieure de la Réforme, ils restent d'une valeur évidente.

Gilbert Rist.

Paul Althaus : Die Theologie Martin Luthers. Gütersloher Verlags¬
haus Gerd Mohn, 1962, 392 p.

Le très bel exposé du professeur Althaus est l'aboutissement — impatiemment

attendu par beaucoup — des cours et des séminaires sur la théologie de

Luther donnés durant quarante ans à Rostock puis à Erlangen. L'auteur n'a
pas cherché à faire œuvre originale ; pas davantage à se livrer à un travail
critique. Il est là, devant ses lecteurs, tel qu'il fut et qu'il est encore devant ses

étudiants, désireux de présenter de façon systématique une pensée inépuisablement

riche. Rien d'étonnant dès lors si les données bibliographiques sont peu



74 BIBLIOGRAPHIE

nombreuses, et les notes citant des textes, abondantes : on entend ainsi le
réformateur lui-même ; c'est précieux. On se tromperait fort en s'imaginant
trouver dans ces pages le contenu même de la récente dogmatique de Paul
Althaus. Si le professeur d'Erlangen a beaucoup reçu de son maître, et le
reconnaît, il sait aussi prendre ses distances par rapport à lui. — Il est difficile,
voire impossible, de donner un aperçu d'un ouvrage de cette nature. Il nous
suffira d'en indiquer le plan, puis de signaler tels points de détail spécialement
intéressants. — Une introduction (de sept pages à peine) situe excellemment
Luther. Avec lui, dit Althaus, on part d'un donné : l'autorité de l'Ecriture, et
celle des symboles. En effet Luther n'est pas un dogmaticien. Il n'a pas écrit
de Somme, ni d'Institution de la religion chrétienne. Il enseigne l'exégèse des
deux Testaments, et il prêche la Parole de Dieu. Ecouter l'Ecriture et en
devenir l'élève, c'est toute son ambition. Sa théologie veut être un commentaire
de la Bible, rien de plus. Et si le réformateur entend partir aussi des trois
symboles œcuméniques, c'est qu'il croit y trouver les vérités bibliques. —¦

Quant au thème de la théologie : connaissance de Dieu et connaissance de
l'homme ; impossible de séparer Tune de l'autre. — Par cette introduction, le

plan de l'exposé est donné. Une première partie traitera de la connaissance de
Dieu, de la Parole divine et de la foi. Une seconde, de l'œuvre de Dieu. —
Retenons, de la première, le limpide énoncé relatif aux rapports entre les deux
Testaments (p. 83 s.). Ce sont là choses connues, certes ; mais Althaus est passé
maître dans l'art de clarifier un problème théologique sans lui rien enlever de

son importance, et dans celui de ramasser en formules bien frappées la conclusion

d'un débat : la vérité tout entière, l'Evangile même, est déjà dans l'Ancien
Testament, c'est pourquoi le Nouveau y plonge ses racines ; mais cette vérité
est encore cachée dans la première partie de notre Bible, elle doit donc nous
être dévoilée, révélée, et cela seule la Parole du Nouveau Testament est capable
de l'accomplir. — Dans la seconde partie, nous avons grandement goûté, pour
sa clarté et sa profondeur, le paragraphe (p. 109 s.) dans lequel Althaus démontre
que toute la doctrine de la justification par pure grâce constitue pour Luther un
aspect de la divinité de Dieu. Aux yeux du réformateur cette doctrine est vraie
parce qu'elle permet à Dieu d'être pleinement Dieu : elle lui donne tout l'honneur,

et ne donne rien à l'homme. Le sola fide plonge ses racines dans la certitude

que Dieu seul est créateur. — Remarques captivantes, aussi, au sujet de

l'apparente opposition, sous la plume de Luther, entre la colère de Dieu et son
amour (p. 151 s.). Nous sommes là aux prises avec la dialectique de l'opus
alienum et de l'opus proprium. Unité entre les deux données, mais seulement
en Christ : aux âmes tourmentées, qui cherchent à se racheter par mille efforts,
le réformateur saxon prêche Celui qui a apaisé la divine colère ; aux âmes
satisfaites, il rappelle au contraire que cette colère n'est pas objet de notre
imagination. Il y aurait sur ce point d'intéressants rapprochements à faire
avec une étude trop peu connue de Vinet, dans ses « Essais de philosophie
morale... » (1837) : Jésus-Christ, seule réduction de toutes les dualités qui
affligent notre pensée et notre vie. — Enfin les quelque vingt pages (p. 218 s.)

exposant le problème des rapports entre la Loi et l'Evangile, tel qu'il a été
compris et résolu par le réformateur de Wittenberg, nous paraissent un modèle
de limpidité. — Bien que nous ayons en français de solides études, récentes, sur
la pensée de Luther — notamment celles du professeur Strohl — nous serions
heureux de voir l'ouvrage de Paul Althaus traduit dans notre langue. Cela
rendrait un réel service aux pasteurs, aux étudiants en théologie, sans parler
du public cultivé. Edmond Grin.



BIBLIOGRAPHIE 75

René Coste : Le problème du droit de guerre dans la pensée de Pie XII.
Paris, Aubier, 1962, 522 pages. Index, bibliographie. Etudes
publiées sous la direction de la Faculté de Théologie S. J. de
Lyon-Fourvière. Collection Théologie N° 51.

R. Coste nous offre, en fait, un véritable traité du droit de guerre dans
l'histoire de l'Eglise et la théologie chrétienne. Le chapitre IV sur la guerre
d'agression et sa condamnation est particulièrement bien venu. Mais le procédé
consistant à ne rien avancer de la pensée de Pie XII, sans prendre la précaution
de définir les positions antérieures des théologiens et de la hiérarchie, non sans
références à celles d'un certain nombre d'auteurs catholiques ayant abordé
ces questions, alourdit singulièrement le plan de l'ouvrage. Au lieu d'un panorama

sobre de la pensée de Pie XII, le lecteur a le sentiment de se trouver en
face d'une Somme dont la lecture demande un singulier effort de sa part et
beaucoup de concentration, s'il veut acquérir une image claire des positions
de la diplomatie vaticane pendant le dernier conflit mondial et, d'une façon
générale, face au problème de la guerre. Ne faut-il pas regretter qu'une étude
très intéressante perde de sa valeur par trop de longueurs, alors qu'il eût été
utile, sur le fond du problème, d'avoir à sa disposition un document bien
informé, mais ne dépassant pas les deux cents pages H. Châtelain.

Wolfgang Trillhaas : Dogmatik. Sammlung Töpelmann : Die Théologie
Theologie im Abriss, Band 3. Berlin, A. Töpelmann, 1962, XV et contempo-
582 p. RAINE

Venu de la théologie pratique à la théologie systématique, le professeur
Trillhaas, de Göttingue, n'est pas un dogmaticien comme tant d'autres. Son
récent ouvrage a un caractère particulier. Au tout premier abord, il est vrai,
son plan paraît suivre la ligne traditionnelle. Toutefois un examen plus attentif
oblige à reconnaître qu'il a sa marque, bien à lui. Dans les Prolégomènes, pas
exemple, outre les questions habituelles, sont abordés les problèmes de la
responsabilité toute spéciale du dogmaticien et de la difficulté accrue du travail
dogmatique à l'époque actuelle. — La première partie, centrée sur la cosmologie
(Dieu créateur) aborde les thèmes de la connaissance de Dieu, de la Trinité,
de la Providence et de l'anthropologie. La seconde s'ouvre sur un chapitre
intitulé : l'Evangile, puis traite de la christologie (en y incluant le problème
du Jésus historique) et de la sotériologie. La troisième est consacrée à la
pneumatologie et à l'eschatologie. Enfin, dans des Epilégomènes : La doctrine de

l'Eglise, l'auteur passe en revue les sujets d'ecclésiologie qui sont en relation
directe avec la dogmatique. — La caractéristique de cet exposé doctrinal : une
sorte d'union, constante, entre la dogmatique et l'apologétique. L'ancien
professeur de pratique ne peut pas se résoudre à construire et à présenter à ses
lecteurs ce qu'il dénomme fort joliment « une dogmatique de quartier ». A se

promener toujours dans le même coin de sa ville natale, on est sûr d'avoir du
contact, et facile. Mais c'est renoncer à toute ouverture d'esprit. Il en va de
même du théologien qui fait de la dogmatique destinée aux seuls croyants :

les ponts avec la pensée contemporaine sont coupés. Dès lors à quoi bon cet
effort Etre dogmaticien, au gré de notre auteur, c'est avoir le souci de ses

frères hésitants, douteurs, tourmentés par des problèmes intellectuels, qui se

posent des questions, et auxquels il est tout à fait insuffisant de déclarer :

c'est là un article de foi — Deux exemples donneront une idée concrète de cette



76 bibliographie

volonté constante de rencontre entre le Christianum et YHumanum. Le
chapitre 5 des Prolégomènes est consacré à une constatation des plus actuelles : la
difficulté accrue, pour le christianisme, de se justifier, de rendre compte de lui-
même devant les exigences de la pensée contemporaine. L'auteur relève que la
foi a toujours rencontré l'opposition, plus ou moins vive, de l'impiété. Mais
l'hostilité à laquelle se heurte l'Evangile aujourd'hui semble bien être quelque
chose de foncièrement nouveau. Ne pas s'en rendre compte, c'est ne pas discerner
la nature toute spéciale des difficultés que le dogmaticien de 1963 trouve sur son
chemin. Au temps où nous sommes, tout est profane, plus rien n'est sacré.
Dès lors il n'y a plus aucune limite à la recherche scientifique et l'être humain
croit à sa pleine autonomie. Dans ces conditions, tout est simple déroulement
historique, l'homme est entièrement soumis aux lois de la biologie que la raison
— sa marque distinctive — lui permet de découvrir. — Assurément il est
impossible à la dogmatique chrétienne de construire sur ces bases-là ; mais
impossible aussi, au théologien, de partir sans autre d'une révélation qui ferait
fi de ces données. Car il n'est pas d'humanisme authentique qui ne soit ouvert
aux certitudes chrétiennes, pas plus qu'il n'est de christianisme authentique
sans ouverture sur YHumanum. — Relevons encore, sans pouvoir nous y
arrêter, des observations du même intérêt à propos de la création (p. 137 s.).
En ce qui concerne le monde, note le professeur Trillhaas, on ne peut pas opposer

absolument nature et histoire, la seconde étant la sphère du passager, de
l'individuel, de la liberté, la première celle de la fixité et de la nécessité. La
cosmologie chrétienne ne saurait choisir entre ces deux thèses. En effet la
nature exerce une action sur l'histoire (des peuples, des individus), et l'histoire
connaît elle aussi des lois. Dans l'optique de la foi au Dieu créateur, la différence
entre nature et histoire devient donc relative. — Dans la riche collection :

Die Theologie im A briss, le livre du professeur de Göttingue tiendra désormais
la place occupée jusqu'ici par la Glaubenslehre de Horst Stephan, parue en
première édition en 1920. Une comparaison des deux ouvrages est intéressante

: elle montre nettement les transformations survenues dans le climat de
la théologie systématique durant ces quarante ans. Edmond Grin.

Jean Daniélou - Herbert Vorgrimler (éd.). Sentire ecclesiam,
Das Bewusstsein von der Kirche als gestaltende Kraft der
Frömmigkeit. Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1961, 828 p.

On multiplie les « Mélanges » et, souvent, ils sont disparates et n'intéressent
que par une ou deux contributions. L'ouvrage dont nous parlons ici évite ce
travers, puisque Jean Daniélou et Herbert Vorgrimler ont rassemblé, pour les
offrir au sexagénaire Hugo Rahner, vingt-cinq travaux sur la conscience ecclésiale

en tant qu'élément formateur de la piété chrétienne. Cette unité de thème
ne rend pas seulement l'ensemble de l'ouvrage intéressant pour qui s'occupe
de recherches ecclésiologiques ; elle permet aussi de montrer concrètement à

quelle humilité, à quels renoncements, à quelle solidarité et à quelle joie devrait
mener l'immense effort contemporain pour cerner le problème et pour vivre
la grâce de l'Eglise. — La plupart des travaux sont des études d'histoire
ecclésiastique. A côté de certaines contributions qui ne pouvaient pas manquer
dans un ouvrage offert au P. H. Rahner et qui concernent plus spécialement la
piété jésuite, nous trouvons des études de théologie biblique — sur la
spiritualité communautaire des psaumes ou sur les rapports entre le fidèle et la



bibliographie 77

communauté dans le Nouveau Testament ; des recherches de patristique :

J. Daniélou sur l'Eglise primitive; L. Bouyer sur les Pères grecs; H. Bacht
sur Pachôme et le monachisme antique ; P. Th. Camelot sur les Pères latins ;

J. Ratzinger sur saint Augustin ; des essais sur les réformistes du XIe siècle
(Y. Congar), sur François d'Assise, sur l'Imitation, sur Pascal (H. Vorgrimler),
sur l'école de Tubingue (J. R. Geiselmann), sur Newman (O. Karrer), etc. Le
tout étant comme rassemblé dans deux contributions plus systématiques, celle
dans laquelle H. U. von Balthasar tente de recueillir « l'expérience ecclésiale
de notre temps » et celle que, trop modestement, Karl Rahner intitule « notes
marginales de dogmatique sur la piété ecclésiale ». Suit un relevé minutieux
des 720 ouvrages, articles, traductions, articulets et recensions sortis, à ce jour,
de la plume du jubilaire. — Cette présentation des collaborateurs et des titres
surfit pour signaler l'importance de l'ouvrage, dont l'intention n'est pas seulement

d'honorer un théologien qui a beaucoup fait pour ranimer la foi catholique

romaine, mais aussi et surtout d'aider les fidèles à se libérer d'un
rétrécissement individualiste de leur vie spirituelle en vue de mieux éprouver la
grâce qui leur est faite d'être implantés dans le corps du Christ. C'est d'ailleurs
pourquoi les contributions évitent volontairement le style technique et
scientifique pour être accessibles aussi à des non-théologiens.

Jean-Jacques von Allmen.

Vittorio Subilia : 77 problema del Cattolicesimo, Turin, Libreria
editrice Claudiana, 1962, 241 p.

Il fut un temps où l'œcuménisme était un domaine réservé à un petit nombre
de spécialistes et de pionniers courageux : il fallait faire de réels efforts pour
intéresser le peuple chrétien à cette cause. Aujourd'hui, et surtout depuis que
l'Eglise romaine cherche à prendre la direction du mouvement œcuménique,
avec toute la puissance des moyens de diffusion dont elle dispose, l'idée d'une
réunification des chrétiens de toutes confessions s'est largement popularisée.
S'il faut se réjouir de voir la grande presse s'ouvrir à ces préoccupations, on
déplorera cependant l'extrême confusion apportée dans le débat par une foule
de personnes bien intentionnées certes, mais ignorant totalement les véritables
dimensions des problèmes auxquels elles s'attaquent. Nombreux sont ceux qui
paraissent croire (ou feignent de croire) que les mêmes mots, utilisés de part et
d'autre, revêtent une signification plus ou moins identique, alors qu'en fait,
souvent, leur contenu est devenu tout à fait différent, voire même opposé.
Cette équivoque ne saurait être tolérée par le théologien : sa vocation spéciale
lui fait un devoir d'avertir l'Eglise, et de rappeler la signification réelle des

termes utilisés dans un débat qui est, pour elle, essentiel. — C'est, aujourd'hui,
du protestantisme italien que s'élève, à ce sujet, une voix autorisée : dans
l'ouvrage que nous présentons ici, le professeur V. Subilia, de la Faculté de

théologie vaudoise à Rome, définit, d'une façon parfaitement accessible au
protestant moyen (souvent mal informé), ce que l'Eglise romaine entend par
« œcuménisme », et jusqu'à quel point, à quelles conditions elle peut s'engager
sur la voie d'un dialogue véritable avec les autres Eglises chrétiennes. Nous
saurons gré à V. Subilia de réagir contre une certaine tendance à l'euphorie, et
d'oser dire, sans accents polémiques et dans la charité, mais aussi sans voiler
ce qui pourrait peiner les esprits « iréniques », quels espoirs sont permis... et
quelles perspectives sont manifestement illusoires. L'auteur a, en particulier.



78 BIBLIOGRAPHIE

étudié très attentivement tous les documents préparatoires au dernier concile,
en distinguant soigneusement le petit nombre d'entre eux qui portent le sceau
de Tofficialité (eux seuls font foi), de la masse des déclarations semi-officielles ou
officieuses dont s'est emparée la grande presse (elles n'ont pas eu d'autre but que
de préparer, dans le monde, une atmosphère psychologique favorable à la
réalisation des objectifs du concile). — Le livre de V. Subilia se divise en cinq
parties : I. Cattolicesimo ed ecumenismo, II. Le linee dell'integrazione, III. Il
riformismo cattolico, IV. Il problema storico, V. Il dissenso ecclesiologico.
Parmi les conclusions de l'auteur, nous citerons ce passage, qui appelle la
réflexion : « Si usa dire oggi a ogni angolo di orizzonte che quello che unisce i
cristiani è più grande di quello che li divide e si conclude che dalle due parti
della barricata i cristiani dovrebbero avere la saggezza di lasciar perdere il
secondario e di attenersi all'essenziale. Non riteniamo esatto questo giudizio.
Contro l'opinione comune affermiamo : siamo divisi nell'essenziale, non nel
secondario » (p. 229). Il est bon de rappeler, à cette occasion, que l'objectif
du Conseil œcuménique des Eglises n'est pas de rechercher, par tous les moyens,
l'unification des groupements religieux qui ont en commun l'usage d'un même
adjectif qualificatif, « chrétien », mais d'inviter ces groupements (qui sont, et
chacun à sa manière, « hérétiques ») à rechercher, dans l'étude de la Parole de
Dieu et dans la prière, ce qu'est la véritable Eglise de Dieu (laquelle est « une »

par définition), pour s'y conformer et s'y retrouver ensemble. — A l'exception
des travaux du regretté G. Miegge (certains ont été traduits), rares sont les
œuvres de théologiens protestants italiens qui ont attiré l'attention des spécialistes

de langue anglaise, allemande, et même française. Le fait est regrettable,
car même s'il s'agit là d'un apport quantitativement restreint, on aurait tort
de le sous-estimer : il constitue, pour la pensée protestante, une source
d'enrichissement non négligeable. Nous souhaitons que le livre du professeur Subilia
rencontre l'intérêt qu'il mérite : c'est, en effet, une excellente mise au point,
dont la lecture est rendue à la fois aisée et passionnante par l'information très
vaste dont fait preuve l'auteur, et par la clarté avec laquelle il construit son
exposé. R. Kasser.

Problème de l'autorité : Un colloque anglo-français, édité par John
M. Todd. Paris, Editions du Cerf, 1962, 318 p. Collection « Unam
Sanctam », 38.

Cet ouvrage, signé d'une quinzaine de noms très divers et inégalement
connus, rassemble les principaux travaux présentés au symposium théologique

anglo-français tenu en avril 1961 en l'abbaye de Notre-Dame du Bec,
en Normandie. C'était la quatrième rencontre de ce genre, la première qui se

tint sur le continent. Congar, Nédoncelle, Fransen, tels sont les noms des
conférenciers qui retiennent d'emblée l'attention. Mais d'autres, moins connus,
présentent des contributions de valeur. Ainsi, l'exposé de H. Tavard sur l'autorité

de l'Ecriture et la Tradition, situe très heureusement, avec toutes les

nuances désirables, les termes du problème, dans le contexte œcuménique
d'aujourd'hui, et tente un dépassement de l'antinomie habituelle. L'étude
de deux moines bénédictins, sur l'autorité de la Parole intérieure, allie une
théologie sûre à une très belle spiritualité. Un prêtre orthodoxe explique clairement

le point de vue de son Eglise sur l'autorité hiérarchique et sur la nature
de la primauté dans l'orthodoxie, sans dissimuler certains désaccords assez



BIBLIOGRAPHIE 79

voyants entre théologiens orientaux. Du P. Fransen, c'est une mise au point,
particulièrement utile maintenant, de la nature et des limites de l'autorité des
conciles : l'excursus sur la nécessité d'étudier le sens historique des textes
conciliaires est particulièrement intéressant. Le P. Congar, avec sa maîtrise coutu-
mière, brosse un tableau historique de l'évolution de la nature de l'autorité
dans l'Eglise, dans laquelle il discerne quatre périodes : celle des apôtres, celle
des Pères et des évêques-moines, celle des grands papes et des docteurs médiévaux,

enfin l'âge post-tridentin moderne. Le newmanien Nédoncelle traite de
l'autorité de la conscience. Le livre, qui dans l'ensemble est d'excellente tenue,
s'achève par des pages intéressantes sur l'exercice de l'autorité chrétienne dans
le monde d'aujourd'hui.

Richard Paquier.

Studia Liturgica : An international ecumenical quarterly for liturgical
research and renewal. Editor : W. Vos, Rotterdam.

Le lancement, au début de 1962, de cette nouvelle revue trimestrielle,
vouée aux études liturgiques, est venu combler un vide. Jusqu'ici le mouvement
liturgique, qui affecte toutes les dénominations chrétiennes à des degrés divers,
manquait d'un organe commun d'expression. La persévérance du pasteur
hollandais W. Vos, qui caressait ce projet depuis de longues années, a enfin
abouti à une réalisation que Ton peut d'ores et déjà saluer comme une réussite.
M. Vos est un élève du regretté professeur G. van der Leew, avec lequel il a
collaboré plusieurs années dans la Commission Ways of Worship de « Foi et
Constitution ». Il s'est entouré d'un comité largement représentatif, dans
lequel on remarque les noms de J.-J. von Allmen, de Chr. Mahrenholz, de

W. Maxwell, d'Edward Ratcliff, d'A. E. Rüthy, etc. Préfacé par Olivier Tom-
kins, évêque anglican de Bristol et membre de la Commission Foi et Constitution
du Conseil œcuménique, et par le liturgiste presbytérien écossais Maxwell,
le premier numéro explique les objectifs du nouveau périodique : être un lieu
de rencontre et d'échanges entre tous ceux que préoccupe la question du culte
public, coordonner les efforts de rénovation dans les diverses Eglises, joindre le
souci de l'information scientifique aux études d'ordre pratique. La bibliographie,
dont chaque numéro est largement doté, se présente sous une forme tout à fait
nouvelle et extraordinairement pratique de fiches séparées. Le contenu des

trois numéros parus jusqu'ici est remarquablement substantiel et varié. La
présentation extérieure est de très bon goût. On ne peut que souhaiter à Studia
Liturgica une longue et féconde carrière au service du renouveau de l'Eglise et
de son culte, dans la visée œcuménique de notre temps.

Richard Paquier.

La Parole de Dieu en Jésus-Christ. Tournai, Castermann, 1961, 310 p.
Cahiers de l'actualité religieuse, 15.

Ont collaboré à cet ouvrage collectif : A. Léonard (Vers une théologie de la
Parole de Dieu et La Parole de Dieu, mystère et événement, vérité et présence),
C. Larcher (La Parole de Dieu en tant que révélation dans l'Ancien Testament),
J. Dupont (La Parole de Dieu suivant saint Paul), J. Giblet (La théologie du
Logos selon l'évangile de Jean), L. Charlier (Le Christ, Parole de Dieu. Réflexions



80 BIBLIOGRAPHIE

théologiques), M. D. Koster (La tradition, parole permanente de Dieu), H.
Holstein (Prédication apostolique et magistère), A. Liégé (Le ministère de la
Parole : du kérygme à la catéchèse), F. Coudreau (Théologie de la Parole et

pédagogie de la foi), M. J. Le Guillou (Parole de Dieu et sacrifice), J. Gelineau
(L'Annonce de la Parole de Dieu dans le mystère du culte), B. Olivier (Les conditions

d'authenticité de la prédication actuelle), H. Urs von Balthasar (Parole
et histoire), T. Strotmann (Parole de Dieu et eschatologie), E. Verdonc
(Phénoménologie de la parole), R. Marlé (La théologie bultmanienne de la Parole de

Dieu), J. Hamer (Parole de Dieu ou parole sur Dieu dans la pensée de K. Barth),
H. Cornélis (Pressentiment de la Parole de Dieu). — Cet ouvrage est fort
intéressant. Et très décevant Intéressant à la mesure de la grande qualité de la
plupart des articles publiés ici. Mais décevant dans la mesure où l'ensemble ne

parvient pas à donner une vue cohérente de ce thème théologique fondamental.
Une théologie catholique de la Parole de Dieu, pour fondée qu'elle se veuille sur
le terrain biblique, finit toujours par retomber sur le problème majeur où elle
achoppe, à savoir les relations — et non l'identité — entre la Parole de Dieu
et les paroles sur Dieu. Toutes les recherches particulières et très remarquables
dont ce livre est rempli sont finalement lues dans la perspective de cette
identification qui paraîtra toujours innacceptable à la théologie réformée. Mais un tel
livre peut aussi aider cette dernière à dépasser sa propre dialectique d'opposition
où elle se complaît avec une bonne conscience trop souvent paresseuse. Et
puisque le « prière d'insérer » de cet ouvrage insiste sur le caractère œcuménique
de cette recherche, reconnaissons en effet que ce livre peut parfaitement servir
de base de départ pour une confrontation vraiment nécessaire. La lecture de

cet ouvrage nous en apporte la preuve. Eric Fuchs.

Tradition und Glaubensgerechtigkeit (Das Arnoldshainer Gespräch
zwischen Vertretern der Evangelischen Kirche Deutschlands und
der Russischen Orthodoxen Kirche von Oktober 1959, Studienheft
No 3, herausgegeben vom Aussenamt der Evangelischen Kirche
in Deutschland, 1961). Witten, Luther-Verlag, 1961, 89 p.

L'Eglise évangélique en Allemagne a, depuis 1948, des contacts théologiques

réguliers avec l'Eglise orthodoxe. La brochure dont nous parlons ici
contient les travaux, le résumé des discussions et les thèses communes finales
d'une rencontre qui groupait, d'un côté, l'évêque Dietzfelbinger, A. Wischmann
directeur des « affaires étrangères » du protestantisme allemand, et les professeurs

Iwand, Kretschmar, Schlink et Vogel, et, de l'autre, l'évêque Jean Rasu-
mow et les professeurs Uspenskij et Talysin. La session avait inscrit à son
ordre du jour deux thèmes fondamentaux pour Tunité chrétienne : celui de la
tradition et celui de la justification par la foi, et il est passionnant de suivre le
cheminement par lequel les participants ont abouti aux thèses finales, beaucoup
plus lourdes de signification et d'accord qu'on n'aurait pu le craindre. On se

réjouit aussi de retrouver, engagés dans ce bon travail d'édification œcuménique,
des théologiens qui, au temps de l'Eglise confessante, collaboraient régulièrement

à « Theologische Existenz heute », et dont la voix ne se fait pas beaucoup
entendre dans les débats internes du protestantisme allemand d'aujourd'hui. —
La brochure s'achève sur une importante liste bibliographique.

Jean-Jacques von Allmen.



BIBLIOGRAPHIE 8l

Benoit Pruche, O. P. : Histoire de l'Homme, mystère de Dieu. Une
théologie pour les laïcs. Bruges, Desclée De Brouwer, 1961, 451 p.

Cet ouvrage « se propose de montrer... que le monde n'est ni une prison aux
parois étriquées, ni un beau chantier qui se suffit, ni un Paradis terrestre, ni un
rêve inutile, mais une construction en attente, aérée et grandiose, qui débouche
en plein mystère éternel et infini de la Réalité la plus dilatante qui soit : Dieu,
et «Dieu avec nous» (p. 10). Pour répondre à ce beau programme, l'auteur
offre à tous les laïcs cultivés et préoccupés par les graves problèmes
philosophiques, politiques ou sociaux de notre temps ce catéchisme supérieur. Clarté,
précision, sens de l'image : telles sont les qualités premières de ce livre. Mais
cela suffira-t-il à convaincre cette catégorie de lecteurs que le P. Pruche voudrait
surtout toucher, ceux que Ton pourrait appeler les « douteurs de bonne foi »

Nous n'en sommes pas sûrs. Il est regrettable que l'auteur ne se maintienne
pas sur le terrain très libre, très ouvert où il a situé son introduction —
remarquable. La porte se referme très vite et nous sommes invités à suivre un guide
qui fait les questions et les réponses. Le laïc catholique en sera très certainement
fortifié dans sa foi, quant aux autres... Eric Fuchs.

F.-X. Arnold : Pour une théologie de l'apostolat. Principes et histoire.
Tournai, Desclée, 1961, 280 p.

Cet ouvrage comprend deux parties : une première, de principes, qui
examine les rapports entre le processus du salut (Heilsprozess) et la médiation
de l'Eglise et des moyens de grâce dans l'œuvre du salut (Heilsvermittlung).
Cette première partie aboutit à une mise en garde contre des conséquences
exagérées tirées de la doctrine « organologique » de TEglise-corps du Christ,
et à l'affirmation du synergisme dans l'appropriation du salut : « Il s'agit
aujourd'hui de s'opposer à une sorte de théocentrisme pastoral excessif et
oublieux du devoir moral de l'homme » (p. 59). Dans la deuxième partie, l'auteur

examine, au niveau de la pastorale (homilétique, catéchétique, liturgique),
la manière dont la théologie catholique romaine allemande et autrichienne a
compris, de YAufklärung à 1940, les rapports entre le Heilsprozess et la
Heilsvermittlung. Ce qui lui permet de faire défiler devant son lecteur une galerie
de portraits d'hommes dont le rayonnement n'a guère dépassé les limites de
leur cadre culturel ; ce qui lui permet surtout de montrer combien profondément

YAufklärung a pénétré aussi la théologie catholique romaine des pays
germaniques. La conclusion qui se dégage implicitement, c'est que l'Eglise
romaine doit échapper aux deux tentations « protestantes » possibles : à droite
la tentation du sola fide, à gauche celle du libéralisme pélagien. — Tout en
lisant cet ouvrage, je me demandais ce qui avait pu inciter les éditeurs à en
publier la traduction : le livre date, puisqu'il a été écrit dans les années 40 et
qu'il renvoie ingénument aux catéchismes qui ont précédé le « deutscher
Einheitskatechismus » de 1955 comme à des manuels encore en vigueur (p. 195) ;

les tenants et les adversaires du joséphisme austro-hongrois, la plupart aussi
des porte-paroles de l'école de Tubingue ne paraissent pas appelés à marquer
d'une empreinte déterminante et rénovatrice le catholicisme belge ou français
d'aujourd'hui ; le contenu est tellement peu passionnant qu'on Ta camouflé
sous un titre alléchant qui trompe le lecteur au lieu de le renseigner (le titre
allemand porte : « Grundsätzliches und Geschichtliches zur Theologie der
Seelsorge »). Alors pourquoi encombrer la littérature théologique de langue



82 BIBLIOGRAPHIE

française de cet ouvrage dépassé Pour freiner indirectement les recherches
d'une pastorale catholique romaine ouverte aux grandes revendications de la
Réforme, ou, plus simplement, parce qu'un autre livre du professeur Arnold,
ses études homilétiques parues sous le titre « Serviteurs de la foi » (Tournai,
1957) avait été un succès de librairie Jean-Jacques von Allmen.

Renouvellement de la catéchèse. Rapports de la semaine internationale
d'études d'Eichstätt sur la catéchèse dans les pays de mission,
dirigée par le R. P. Hofinger, s. j. Paris, Editions du Cerf, 1961,
571 p. Collection « Foi vivante ».

En juillet i960 s'est tenu à Eichstâtt, en Bavière, un congrès consacré aux
problèmes catéchétiques en terre de mission. Il réunissait, sous la direction
du P. J. Hofinger, de Manille, un nombre impressionnant de spécialistes. Leurs
travaux, parus en allemand en i960 chez Herder, Fribourg en Brisgau (Kate-
chetik heute, Ein Programm der Weltkirche zur Erneuerung der Katechese), sont
désormais disponibles aussi dans une bonne traduction française munie d'une
excellente présentation du P. A. M. Henry. L'ouvrage contient six parties,
une pour chacun des jours du congrès, ce qui en fait une sorte de Hexaméron
de la catéchétique missionnaire catholique romaine. La première partie traite
du problème de l'adaptation de l'Evangile aux auditeurs des terres de mission ;

la seconde s'occupe de méthodologie catéchétique ; la troisième des manuels
de catéchisme et de leur structure ; la quatrième de l'importance du culte et de
la liturgie pour la catéchèse des fidèles ; la cinquième de la formation du laïcat
chrétien en pays païen ; et la dernière de la formation des catéchistes. Cet

ouvrage, qui rendra aussi de bons services aux protestants qui s'occupent de ce

problème fondamental (je pense en particulier aux deuxième, quatrième et
cinquième parties), s'achève sur des suggestions et des déterminations
pratiques, et sur une série d'appendices qui renseignent, entre autres, sur les

périodiques catholiques romains consacrés aux problèmes catéchétiques.
Jean-Jacques von Allmen.

Henry Chavannes : L'objection de conscience. Lausanne. Cahiers de la
Renaissance vaudoise, XXXIX, 1961, 117 p.

Ce livre a pour origine un souci pastoral. M. Chavannes est inquiet de constater

que l'objection de conscience fait beaucoup parler d'elle en Suisse, et que
nombre de fidèles, troublés, se demandent si l'acceptation du service militaire
est vraiment un devoir pour le chrétien. Aussi a-t-il écrit son ouvrage afin de
démontrer, par l'Evangile, que même le plus sincère des objecteurs se trompe
en refusant de « faire son service ». — Cette étude, bien écrite et fort bien
construite, s'ouvre sur une définition de l'objection de conscience, suivie d'un
exposé de la situation faite à l'objecteur par la loi de notre pays. Après quoi
trois chapitres : La Bible et la guerre. Le devoir militaire. Le chrétien en temps
de guerre. Une brève conclusion résume en une page les résultats de la recherche.
— L'Ancien Testament exige le respect de la vie de l'homme, créé à l'image de
Dieu. Mais dans le même temps, pour ramener à lui l'humanité révoltée et qui
vit dans le désordre, Dieu se choisit un peuple et lui fait mener une « guerre
sainte » contre les nations païennes. La paix s'établira un jour, de façon définitive,

mais seulement à la fin des temps et par une intervention de Dieu. La



BIBLIOGRAPHIE 83

venue de Jésus-Christ n'a pas aboli l'histoire humaine. C'est pourquoi des

guerres troublent périodiquement les relations des nations entre elles. Le Christ
en avait averti ses disciples. Pour autant les chrétiens ne doivent pas s'alarmer.
Sa paix est un effet de sa présence dans l'âme du fidèle. Don du Saint-Esprit,
elle peut exister malgré ces bouleversements tout extérieurs. Eriger la non-
violence en principe, c'est commettre une erreur du point de vue spirituel.
La guerre Simplement un aspect du désordre général du monde. Elle ne peut
donc pas constituer un scandale pour le chrétien. — Bien que M. Chavannes
s'appuie fréquemment sur la Bible, il est difficile de dialoguer avec lui. La pensée
qui inspire son livre est nettement thomiste. Cette philosophie statique,
tranquille ne peut pas faire toute leur place aux exigences du Dieu vivant. C'est
frappant au sujet de sa conception du Royaume de Dieu et de la portée qu'il
assigne au Sermon sur la montagne. Egalement à propos de sa notion de la
grâce : elle restaure la nature. Bridé par l'ordre naturel qu'il s'agit de respecter
à tout prix, le chrétien, tel que le conçoit l'auteur, ne ressentira guère dans sa vie
l'action de l'Esprit qui, à en croire l'Ecriture, souffle où il veut et comme il veut.
A aucun moment l'auteur ne nous a paru comprendre, dans ce qu'il a de
poignant, le drame de certains objecteurs, ni la véritable portée de leur * je ne
puis autrement » Edmond Grin.

Hermann Ringeling : Die Frau zwischen gestern und morgen.
Der sozialtheologischer Aspekt ihrer Gleichberechtigung. Hamburg,
Furche-Verlag, 1962, 146 p.

Au temps actuel les publications consacrées au sujet de l'égalité des sexes
ne se comptent plus. Comment s'y retrouver au sein d'une telle abondance
Aussi M. Ringeling a-t-il jugé qu'un ouvrage bref, donnant un aperçu du
problème, pourrait rendre des services. Il ne s'est pas trompé et son livre sera
utile à plusieurs. Assurément il présente des inconvénients : tant de points sont
abordés en si peu de pages qu'on a parfois l'impression d'un survol ; de plus
on se perd un peu face aux innombrables références. Et pourtant, par cette
lecture, même le moins averti pourra se faire une idée générale de l'état de la
question. — On se tromperait fort, toutefois, en croyant trouver dans cet
exposé uniquement de l'information. L'auteur y défend aussi une position
théologique, de façon claire et cependant nuancée. Et il n'hésite pas, à l'occasion,

à croiser le fer avec tel professeur de renom. — Docteur de la jeune faculté
de Hambourg, M. Ringeling connaît bien la situation actuelle de son Eglise.
Il sait que ce problème d'éthique y est des plus controversés, et qu'il réclame,
de façon urgente, une solution qui peut être lourde de conséquences. Mais il
sait tout aussi bien qu'il est impossible de traiter cette question en l'isolant de
son contexte anthropologique, psychologique et sociologique. Le tenter, c'est
se condamner à céder à des idées préconçues. — Enfin l'auteur est conscient
du fait que, loin d'être un problème marginal de la morale chrétienne, le débat
sur l'égalité de l'homme et de la femme touche à l'ensemble de la recherche
théologique d'aujourd'hui. — La marche suivie est claire et sûre. Six chapitres :

L'égalité des sexes, un fait. Considérations sur la nature particulière de la
femme. Dangers de l'émancipation de la femme sur le plan de la vie sociale.
Aspects théologiques du problème. Situation faite à la femme dans la Bible.
L'égalité des sexes dans la perspective de l'Evangile. — Nous ne saurions
résumer ici l'ensemble des résultats de ces patientes recherches. On lira avec
un intérêt soutenu, au cours du chap. 4, une critique de la position de Barth



84 BIBLIOGRAPHIE

(K. D., III/2). Ringeling retient chez Barth nombre d'éléments qui lui paraissent

solides, mais conclut pourtant : sur ce point particulier « bei Barth geschieht
nichts Neues » (p. 81). — Au cours de l'exposé des données scriptuaires, on
relèvera plus d'une observation qui prête à réflexion : dans l'attitude de Jésus
à l'égard de la femme, on ne doit pas voir un effort de mise en valeur du sexe
féminin, mais seulement un geste de pitié comme le Nazaréen en a eu à l'adresse
de tous les êtres faibles : enfants, malades, etc. Ou encore ceci : aux yeux de

Paul, le simple fait d'être né femme situe un être humain dans la dépendance
de l'homme, au sens patriarcal du terme. Et Ringeling conclut par quelques
remarques sagaces relatives à la façon dont on peut, en se plaçant dans la
perspective de la Bible, parler honnêtement de l'égalité de l'homme et de la
femme aujourd'hui : ne jamais oublier que cette « Gleichberechtigung » n'a pas
de valeur en elle-même, mais seulement en fonction du bien qu'elle peut
procurer à l'ensemble de la création de Dieu. La relation normale des deux sexes
peut exister partout, dans l'Eglise, au sein de toutes les structures sociales.
Mais elle a son fondement et son centre dans le mariage, pas ailleurs. Si des

époux apprennent devant Dieu à vivre dans le respect mutuel, ils répandront
forcément de la lumière autour d'eux. S'ils ne rayonnent pas, l'égalité même la
plus poussée entre l'homme et la femme ne sera que néant.

Edmond Grin.

Roger Mehl : Société et amour. Problèmes éthiques de la vie familiale.
Genève, Labor et Fides, 1961, 231 p.

Ecrire, après tant d'autres, un livre sur l'amour, le mariage, les problèmes
sexuels était une véritable gageure. Que dire dans ce domaine qui ne fût pas du
déjà dit Pourtant, cette gageure, le professeur Mehl Ta tentée. Et dans une
très large mesure il a su éviter les chemins battus. En effet on ne trouve pas
dans ces pages une sorte de code de la vie familiale, mais bien une méditation
sur le sens de la famille, le sens de la vie conjugale et le sens de la présence
des enfants. Car autre est la tâche du droit : définir des lois rendant possible
la vie en collectivité, autre celle de la morale : dégager des significations humaines,

faire apparaître des valeurs auxquelles l'homme puisse s'attacher et se
dévouer. — L'auteur a développé sa réflexion en deux temps. Partant de la
communauté familiale, il l'analyse attentivement. Il s'occupe non d'une famille
considérée de façon abstraite, mais de la famille concrète du milieu de notre
siècle ; cette famille qui s'insère dans un contexte sociologique tout à fait parti
culier et qui subit le contrecoup de toute une évolution sociale. Reprenant
l'heureuse expression de Jean Lacroix, l'auteur s'attache à mettre en lumière
l'originalité, au sein des circonstances actuelles, de « l'être familial ». Et ce sont
alors six chapitres, à notre sens les plus nouveaux du livre : Réalité du secteur
« social » privé. La communion familiale. Signification de la présence des
enfants. Le problème de l'autorité dans la famille. Les transformations sociales
de la famille. Les fonctions actuelles de la famille. — Cette première « réflexion »

renvoie tout naturellement au second temps : recherche de la valeur et du sens
de la vie du couple conjugal. Dans cette dernière partie, relevons l'utile
chapitre sur le célibat. Il met au point bien des choses, en particulier les conclusions

manifestement abusives de l'exégèse de Luc 20 : 34 auxquelles croit
pouvoir aboutir Max Thurian. Pour des motifs faciles à comprendre l'éthique
protestante a privilégié le mariage. Mais on ne justifiera pas le célibat en
sollicitant les textes sacrés. Edmond Grin.



BIBLIOGRAPHIE 85

Anne-Marie Malingrey : «Philosophia ». Etude d'un groupe de mots
dans la littérature grecque des Présocratiques au IVe siècle après
J.-C. Paris, C. Klincksieck, 1961, 326 p.
Dix siècles d'histoire de la pensée, traversés par un groupe de mots porteurs

d'une notion centrale : celle de curiosité, d'aspiration de l'homme à connaître
ce qui le dépasse. Cette étude erudite, richement documentée passe en revue les
écoles philosophiques païennes, juives et chrétiennes. Un examen particulièrement

attentif est consacré aux Pères apostoliques et aux apologistes : Clément
d'Alexandrie, Origene, Eusèbe, les trois Cappadociens, Jean Chrysostome.
Conclusion : le terme philosophia est absent des systèmes qui reconnaissent à
l'homme le pouvoir de satisfaire entièrement ses ambitions (sophistique, ancien
stoïcisme). Sous des modalités différentes — quête de l'Un-Bien, désir de Dieu
— il désigne toujours l'activité de l'intelligence mue par l'amour. Paradoxalement,

il peut signifier, dans la perspective chrétienne, la Révélation elle-même,
voire le Christ (Eusèbe et, au Moyen Age : ipsa philosophia Christus). L'adoption

du terme philosophia semble avoir été, de la part des premiers chrétiens,
une réaction de défense contre le reproche d'inculture qui leur était souvent
adressé : on prétendait montrer aux païens que la foi nouvelle n'était pas
indifférente aux valeurs rationnelles, qu'une même aspiration gouverne les
hommes à travers tous les siècles et qu'un dialogue est possible entre croyants
et incroyants. La persistance de cette notion révèle donc un lien de continuité
entre le passé et l'avenir. Philosophia traduit l'effort de l'homme guidé par sa

propre réflexion pour acquérir la sagesse, quelle qu'elle soit. Ce qui s'affirme
sous ce vocable, c'est Tunité de la pensée humaine orientée vers une réalité
transcendante. René Schaerer.

Histoire
de la
philosophie

W. G. Runciman : Plato's later epistemology. Cambridge University
Press, 1962, 138 p.
L'intérêt porté par la critique actuelle aux derniers dialogues de Platon ne

faiblit pas, et Ton demeure confondu des richesses que l'œuvre du grand philosophe

parvient encore à nous découvrir. On sait qu'en vieillissant Platon fut
amené à modifier, non certes les fondements de sa doctrine, mais l'orientation
de son regard sur l'être, et à mettre en jeu une méthode appropriée à cette
perspective nouvelle. On voit le problème de la contemplation des Idées faire
place à celui de leur corrélation réciproque et à celui du rapport que cette
structure idéale entretient avec l'univers du devenir. La dialectique devient
un art des mixtes. — La brève étude de M. Runciman est centrée sur deux
dialogues de la maturité, le Théétète et le Sophiste, mais elle en prolonge les lignes
jusqu'au Philèbe et aux Lois. Des analyses attentives permettent à l'auteur de
tirer des conclusions qui, sans être toujours nouvelles, confirment heureusement
les thèses les plus vraisemblables adoptées par les meilleurs interprètes. On

regrette cependant que ces pages vivantes et suggestives ne se réfèrent pas
davantage à d'importants travaux écrits ces dernières années en langue
française. La bibliographie est presque exclusivement anglo-saxonne.

René Schaerer.

Thomas Meyer : Platons Apologie. Stuttgart, W. Kohlhammer-
Verlag, 1962, 195 p.
Au début du XIXe siècle, Schleiermacher considérait l'Apologie comme un

plaidoyer réellement prononcé devant le tribunal d'Athènes. Mais par la suite



86 BIBLIOGRAPHIE

les hellénistes virent plutôt dans ce discours une œuvre philosophique de Platon
faisant de Socrate son porte-parole. A son tour, M. Meyer reprend le problème,
méthodiquement. Il constate d'abord que l'Apologie se présente à nous comme
un plaidoyer de Socrate, mais aussi comme une œuvre de Platon. Ce double
aspect commande les deux grandes divisions de son livre, qui examine
successivement les rapports de l'Apologie avec les plaidoyers attiques, puis avec
l'ensemble de l'œuvre platonicienne. Dans la première partie, l'auteur montre
que Socrate se préoccupe moins de persuader les juges que de les enseigner, et
il conclut que Platon utilise la forme du plaidoyer pour énoncer des vérités
philosophiques. La seconde partie confronte les affirmations de l'Apologie sur
la poésie, la politique, les sophistes, etc., avec des passages tirés d'autres œuvres
de Platon. Dans les attitudes qu'il prend vis-à-vis des dieux, des hommes, de la
mort, le Socrate de l'Apologie apparaît comme le modèle vivant de toutes les

vertus. En conclusion, M. Meyer déclare que la figure de Socrate telle que la
retrace Platon est sans doute pour une bonne part une création littéraire et
philosophique, mais qu'elle s'appuie sur une personne historique et bien vivante
dans la mémoire des Athéniens, ce qui seul peut expliquer son rayonnement et
son influence durables. — Ouvrage solidement construit et bien informé, qui
sera utile au philosophe comme au philologue. Jacques Sulliger.

Olof Gigon : Vita Aristotelis Marciana. Berlin, De Gruyter, 1962,
79 p. Kleine Texte für Vorlesungen und Übungen.

Cette Vie d'Aristote est contenue dans deux feuillets d'un manuscrit datant
de la fin du XIIIe siècle (Marcianus Gr. 257). Il présente de nombreuses lacunes,
et la langue, très altérée, est sans intérêt. M. Gigon fait suivre le texte grec
d'un commentaire minutieux et passionnant qui a pour but d'en éclairer
l'arrière-plan historique. Chaque renseignement biographique, par exemple sur la
famille ou les maîtres d'Aristote, est discuté et confronté avec ceux que nous
offrent d'autres sources antiques. Dans cette tâche, l'auteur déploie une érudition

considérable, mais parfaitement maîtrisée et toujours efficace.
Jacques Sulliger.

Pierre Barrière : La vie intellectuelle en France du XVIe siècle à
l'Epoque Contemporaine. Paris, Albin Michel, 1961, 635 p.

Sans doute était-ce une gageure que de prétendre résumer cinq siècles de
vie intellectuelle française en un livre, si gros fût-il. L'on ne saurait dire que
M. Barrière l'ait tenue. Son ouvrage contient quelques bons chapitres
historiques sur les milieux intellectuels et sur la situation sociale de l'écrivain. Il
fait une large place à l'histoire des idées. Mais il reste axé sur la littérature, et
diffère moins qu'il ne voudrait des manuels d'histoire littéraire. — L'auteur
présente souvent de façon originale les prosateurs et les poètes du XVIIe et du
XVIIIe siècle. Son aperçu de la pensée de Rousseau est remarquable. M.
Barrière montre par exemple que si le délire de persécution dont souffre Rousseau
est dû en une certaine mesure à des causes pathologiques ou occasionnelles, il
est surtout le sentiment obscur ou reconnu de la contradiction implacable entre
son œuvre et l'esprit du siècle. D'autre part, si Rousseau n'a pas compris la
société française, même la partie de cette société qui l'accueillait, il a pressenti
de façon divinatoire l'aspiration profonde des hommes à identifier la philosophie



BIBLIOGRAPHIE 87

et la vie. — Le livre de M. Barrière contient aussi de bonnes pages sur le
XIXe siècle. Il réhabilite le théâtre de Hugo. Mais l'auteur est souvent injuste à

l'égard d'écrivains plus récents. Il passe sous silence le grand romancier Roger
Martin du Gard. Il comprend mal et n'aime pas Baudelaire, Rimbaud, Mallarmé,
Valéry, Alain, Claudel, Mauriac, Proust. Quel mauvais juge en ces cas-là que
M. Pierre Barrière C'est dommage, car son livre promettait mieux que ce
reniement de la littérature française moderne. Edouard Lescaze.

Jean Steinmann : Pascal. Nouvelle édition, revue et augmentée.
Desclée De Brouwer, 1962, 378 p. Orné de 11 illustrations hors
texte.

Il est un reproche qu'on ne fera pas à ce livre, c'est de sentir son pédant, son
compassé et, en prenant le mot dans son sens courant, qui n'est pas le vrai,
son janséniste. On lui reprocherait plutôt de nous « divertir » un peu trop pour
être authentiquement pascalien. Et ce serait une autre injustice. Car le plaisir
qu'on y prend s'accompagne de tant d'instruction qu'on pardonne à l'auteur
le ton personnel et certaines audaces de sa plume. Pourquoi Pascal serait-il un
sujet morose, lui qui vécut, nous dit-on, de prière et de joie en ce Port-Royal
où Ton chantonnait toute la journée (p. 89 et 101). L'abbé Steinmann a énormément

lu et, dans la mesure où elle pouvait l'être, cette information paraît
solide. Et surtout, il aime son Pascal, au point, nous semble-t-il, de retourner
sur lui, pour le faire mieux vivre, cette pensée : « On ne s'imagine Platon et
Aristote qu'avec de grandes robes de pédants. C'étaient des gens honnêtes et,
comme les autres, riant avec leurs amis » (fr. 331 Br.). — La biographie se

développe en trois étapes : Le jeune Archimede — Les Provinciales — Gethse-

mani, auxquels s'ajoutent deux chapitres consacrés aux Pensées et à un
Dialogue avec Pascal, ce dernier développant en quatre-vingts pages une véritable
bibliographie commentée. Il serait inutile de résumer ici le contenu de cet
ouvrage, d'autant qu'il s'agit d'une seconde édition. Bornons-nous à relever
certains passages significatifs. A propos des savants qui gravitaient autour du
père et du fils — Mersenne, Roberval, Gassendi, Petit, Fermât, Descartes —
M. Steinmann regrette qu'on n'ait pas invité Rembrandt à peindre ces visages
graves dans un décor de sextants, de cornues, de compas et de gros bouquins.
Imaginons, en effet, ces nouveaux Syndics au Musée du Louvre Ailleurs, à

propos du style de Pascal, autre regret. Ah si l'auteur des Pensées avait su
l'hébreu et qu'il en ait eu le temps, « il aurait pu devenir notre traducteur
national de l'Ecriture et nous en donner une version classique et française,
l'équivalent de celle de Luther pour l'Allemagne... » (p. 264). — Le livre abonde
ainsi en notations plaisantes ou graves, parfois un peu forcées. Dire qu'en un
sens « Pascal est le Léon Bloy et le Bernanos du XVIIe siècle » (p. 255), c'est
chercher bien loin des ressemblances. De même en ce qui concerne le chevalier
de Méré, esprit brillant et snob, qui révéla à Pascal l'existence d'une philosophie
de la vie mondaine, on nous dit avec plus d'esprit que de justesse : « Auprès
de ce jeune Einstein, il joua le rôle de Marcel Proust » (p. 71). Le scandale des
Provinciales nous vaut des pages amusantes et terribles sur ces bons pères
jésuites avec leur trésor d'expressions toutes faites, en qui Pascal dénoncera
«les Précieuses ridicules de la dévotion» (p. 118). «Le pire de leur infortune
est qu'ils calomniaient de bonne foi» (p. 138). Les Provinciales Un très
grand livre, mais aussi « un sottisier » (p. 123) à l'ombre duquel se profileront



88 BIBLIOGRAPHIE

bientôt «les abominables caricatures d'Eugène Sue» (p. 137). — On peut se
faire de Pascal une autre idée que l'abbé Steinmann, le rapprocher davantage
des philosophes et de Descartes. Mais on ne saurait le juger avec une
sympathie plus profonde, l'évoquer de façon plus vivante dans son entourage de

sages et de sots, ni Taimer avec plus de chaleur. René Schaerer.

Pierre Burgelin : Jean-Jacques Rousseau et la religion de Genève.
Genève, Ed. Labor et Fides, 1962, 60 p.

Ce texte dense et clair, sans apporter de vues nouvelles, expose avec
précision la croyance de Rousseau. Celui-ci a voulu unir la religion naturelle, la
religion de la patrie, la religion de l'Evangile. Le produit est évidemment assez
éloigné du christianisme traditionnel. M. Burgelin n'a pas de peine à le démontrer

en se référant aux critères dogmatiques du catholicisme et de l'orthodoxie
protestante, mais il manque à son étude une perspective historique sur
l'évolution du christianisme au XVIIIe siècle. — En revanche, l'auteur indique
admirablement comment Rousseau, enraciné dans son expérience intime — où
le délire de persécution sert parfois de canal à une pensée profonde — en appelle
à Dieu. « Contre les fausses images que les contemporains se font de lui, il lui
faut retrouver et dévoiler son être. Le regard de Dieu lui est nécessaire pour
exister. » Ainsi Rousseau, au cœur même de sa folie, voit encore luire une étoile
de vérité. Edouard Lescaze.

Eugen Fink : Nietzsches Philosophie. Stuttgart, Kohlhammer, Urban
Bücher, i960, 191 p.

Parmi les courtes monographies consacrées à Nietzsche, celle-ci est la
meilleure que nous ayons lue. Une matière considérable y est présentée avec
une clarté parfaite. L'auteur, qui fut assistant et collaborateur de Husserl, ne
se contente pas de résumer avec sympathie et pénétration la pensée de Nietzsche,
il la juge, ce qui nous change de trop de publications hagiographiques consacrées

au grand solitaire. Celui-ci nous apparaît ici comme un philosophe authentique

dissimulé sous un masque d'aphorismes, de paradoxes et d'images.
Disciple d'Heraclite, ainsi que de Hegel, il ne se soucia pas d'embrasser toute
l'histoire humaine : à cette histoire, il oppose un « non » vigoureux, il ne voit
en elle qu'une monstrueuse erreur négatrice de la vie. Et pourtant ce « non » se
fonde sur une valeur antique, le tragique, élevée à la hauteur de principe
universel. Fort de cette conviction, il se dresse contre l'homme théorique, en
faveur de l'artiste. De là une oscillation gênante entre un humanisme radical
et une métaphysique du destin cosmique. Car, en dépit de ses prétentions,
Nietzsche demeure un métaphysicien. Si l'on veut trouver chez lui un dépassement

de toute métaphysique, ce n'est pas dans les thèses de la Volonté de

puissance qu'il faut le chercher, mais dans une intuition plus profonde qu'il ne
cessa de reprendre en variations diverses et qui est, en quelque sorte, le mot
de son énigme : l'être, le devenir, le monde et l'homme ne font que jouer un jeu,
le grand jeu de Dionysos. Car, si Dionysos est, comme le Christ, le dieu de la
souffrance, il est aussi le dieu de la vie libre et joyeuse. Et l'homme lui-même
ne trouve pas d'autre raison d'être et justification que de jouer avec l'univers
le grand jeu de la vie. René Schaerer.



BIBLIOGRAPHIE 89

Gilles Deleuze : Nietzsche et la philosophic Paris, Presses universi¬
taires de France, 1962, 232 p.

Pour l'auteur de cet ouvrage riche et documenté, Nietzsche apparaît, non
comme le théoricien mais comme le généalogiste des valeurs, plus près d'Hésiode
que de Kant. Sa philosophie, foncièrement pluraliste et anti-dialectique,
s'affirme, à travers Heraclite, comme un retour à l'innocence et à l'irresponsabilité

de l'artiste et du joueur, mais aussi comme la restauration d'une
hiérarchie. Nihiliste Certainement pas. Son « joyeux message » est à la fois
pensée tragique, positivité pure et gaieté dynamique. Son vrai problème
Découvrir des forces actives par rejet des forces réactives. Mais comment distinguer

ces deux forces Par l'éternel retour ; car vouloir activement une chose,
c'est vouloir qu'elle revienne ; les forces négatives ne reviennent jamais. Seul
le devenir actif a un être, qui est l'être du devenir entier. Le ressentiment,
le moralisme, l'intellectualisme, Tégalitarisme, qui sont réactifs, ne peuvent
que se détruire eux-mêmes. La volonté de puissance est active, car elle n'aspire
pas, elle donne ; comme l'art, elle sanctifie tout, même le mensonge. La douleur
est active comme excitant de la vie. De l'action naissent les maîtres, de la
réaction les troupeaux. Exemples de victoire réactive : la culture grecque
devenant allemande, Dionysos devenant le Christ, la joie naïve devenant mauvaise

conscience. « C'est ma faute », voilà le cri de l'homme réactif, qui est
aussi le cri de la pitié. Incarnées en saint Paul, les forces réactives ont opéré
la plus grande falsification de l'histoire en faisant mourir un Dieu pour les
péchés des hommes. Au lieu de se hausser à l'affirmation et de réaliser la joie,
le négatif a résorbé le positif. La négation devenant au contraire active, tel est
le sens de l'éternel retour. — Cet ouvrage constitue moins une synthèse qu'une
suite d'aperçus fondés sur une idée directrice. Il éclaire Nietzsche d'une lumière
nouvelle et abonde en aperçus originaux. René Schaerer.

Gaston Kempfner : La philosophie mystique de Simone Weil. Paris,
La Colombe, i960, 222 p.

On ne revient jamais à Simone Weil sans émotion ni surprise. Le protestant
le plus réfractaire aux canonisations sent ici qu'une dimension de sainteté se
manifeste et que les erreurs commises, les jugements discutables, les inégalités
de l'œuvre ou de la vie sont comme noyés dans une lumière qui relève de Tin-
discutable. Malheureusement, si Ton écrit beaucoup sur Simone Weil, les

ouvrages qui lui sont consacrés ne sont pas toujours dignes d'elle et trahissent
le malaise de leurs auteurs en face d'une pensée trop peu conformiste, qui ne
craint pas d'interpréter l'Evangile à la lumière de l'Iliade, de Sophocle ou de
Platon. Elle paraît suspecte tantôt de catharisme, tantôt de stoïcisme, tantôt de

quiétisme. Tant qu'elle s'accorde avec saint Thomas et les conciles, on lui accorde
une note d'excellence. Mais pour le reste... prudence! «Tentative illogique
d'éclairer le Christ par la Grèce au lieu d'éclairer la Grèce par le Christ » écrivait
il y a quelques années un critique, le R. P. Ottensmeyer. — Le petit livre de
M. Kempfner ne mérite aucune de ces critiques. Il se contente, à la faveur de
citations nombreuses, de situer cet extraordinaire message dans son climat de

pureté mystique. Les hommes veulent un Dieu puissant qui intervienne.
Idolâtrie Dieu ne saurait agir avec force, il est Amour. « Dieu s'est nié... Dieu s'est
vidé. » L'état suprême de l'homme apparaît comme une vacuité libératrice.
Vouloir un vide qui soit plus, pour nous, que tous les pleins, surtout ne pas nous



90 BIBLIOGRAPHIE

fabriquer des raisons de vivre. « L'Amour est abdication, Dieu est abdication. »

Dieu attend en silence, comme les mendiants. — L'humilité atteint, chez cette
femme, au sublime. Comment juger Simone Weil Tout en elle nous dépasse.
Laissons-la parler. M. Kempfner Ta compris, et c'est ce qui fait le prix de son
livre. René Schaerer.

René Toulemont : L'essence de la société selon Husserl. Paris, P.U.F.,
1962, 345 p.

Il faut s'être intéressé personnellement aux recherches husserliennes pour
se rendre compte de la difficulté que présente l'élaboration d'une sociologie
selon Husserl. A part quelques textes élaborés — et en particulier la Cinquième
Méditation cartésienne et la fameuse Krisis (vol. VI des Husserliana) — il n'y
a guère de témoins sûrs de la pensée sociologique du fondateur de la
phénoménologie. L'auteur dut donc dépouiller de très nombreux et souvent
elliptiques inédits pour reconstituer le plan d'une philosophie de la société humaine
dont la préoccupation « est bien moins tardive chez Husserl qu'on ne le croit
généralement ». — René Toulemont ne s'est pas borné à coudre ensemble des
éléments épars et à rassembler les morceaux d'un puzzle. Eclairant son
problème de l'intérieur de la phénoménologie, situant l'intersubjectivité sociale et
les « essences » des différentes communautés — en particulier l'Europe — dans
l'ensemble de Tégologie transcendantale, il sut dégager les faiblesses du présupposé

phénoménologique pour rendre compte de la société comme milieu de vie,
d'histoire et de pensée. — On saura gré à l'auteur d'avoir réduit au minimum
indispensable les « phénoménologismes » et d'avoir usé d'un langage accessible
aux non-initiés. Son habileté à traduire Husserl ne peut jamais être prise en
défaut non plus. Ainsi cet ouvrage s'inscrit parmi les plus utiles pour la
compréhension d'un des aspects les moins connus — et peut-être des plus
discutables — de la pensée de Husserl. Philibert Secrétan.

Fausto Nicolini : Croce. Torino, La Vita Sociale della Nuova Italia,
1962, 538 p.

M. Nicolini nous offre là un livre capital qui, plus encore qu'un simple et
fidèle reflet de l'existence riche de travaux érudits et de méditations philosophiques

de Benedetto Croce, nous brosse, en outre, un tableau large et minutieux

à la fois, de plusieurs dizaines d'années de vie sociale et intellectuelle
italienne. A l'aide de nombreux témoignages d'amis, de documents exceptionnels

et d'évocations de son propre passé, l'auteur nous présente un admirable
contre-point des étapes de la démarche philosophique de Croce, de l'évolution
de l'atmosphère culturelle de Naples et, finalement, d'une perspective objective
et vigoureuse des soubresauts violents de la vie politique et sociale de l'Italie
en cette première moitié du XXe siècle. Exhaustive, cette biographie l'est,
autant que suggestive, et elle éclairera quiconque éprouve un intérêt, ancien
déjà ou tout récent, pour la formation ou l'épanouissement de la pensée cro-
cienne, pour les influences que l'auteur de l'Esthétique a subies en les passant
au moule original de sa pensée créatrice (Vico, Hegel, de Sanctis, Gentile), ou
encore pour le rayonnement qui fut le sien, y compris les inimitiés passionnées
et souvent fécondes pour le dialogue philosophique, sur toute une génération
d'intellectuels italiens et étrangers. Des photos et une bibliographie complètent
cet ouvrage essentiel et de lecture aisée. Eric Merlotti.



BIBLIOGRAPHIE gl

Justus Hartnack : Wittgenstein und die moderne Philosophie.
Stuttgart, W. Kohlhammer Verlag, 1962, 148 p. Urban Bücher.

Wittgenstein (1889-1951) est un auteur difficile, souvent déconcertant.
Selon lui, enseigner la philosophie n'est en aucune manière philosopher et ses

ouvrages sont bien loin d'être des manuels. Fut-il, comme le laisse entendre
J. Hartnack, « le plus grand génie du XXe siècle » C'est une question que nous
ne trancherons pas. Mais il est incontestable que deux des courants philosophiques

les plus importants de notre temps, le positivisme logique et la philosophie

analytique se sont développés sous son influence et que la philosophie après
lui n'a plus tout à fait même visage qu'avant. — C'est dire qu'une étude comme
celle-ci, à la fois claire et concise, est précieuse et qu'elle intéressera des lecteurs
aux préoccupations très différentes. Peut-être l'auteur renonce-t-il à «

philosopher », mais il s'attache à enseigner, aussi simplement que possible, le contenu
des deux œuvres maîtresses de Wittgenstein, le Tractatus Logico-Philosophicus
et les Philosophische Untersuchungen. — Chacun de ces ouvrages correspond à

une vision du monde et celles-ci sont diamétralement opposées. Dans le Tractatus,

Wittgenstein soutient que la langue est unique, qu'elle est une image, un
miroir des faits. Il s'agit-là d'une thèse qui semble inconciliable avec celles
fondamentales du positivisme logique. Aussi J. Hartnack consacre-t-il un
chapitre entier (le troisième) à montrer comment, sans cette œuvre, le positivisme

logique n'aurait néanmoins jamais pu forger les armes mêmes qu'il devait
retourner contre elle. Dans les Untersuchungen, en revanche, Wittgenstein est

beaucoup plus nuancé. Il estime que la langue ne peut être caractérisée par une
et une seule propriété, ni une fois pour toutes et qu'il existe des sortes de « jeux
linguistiques » qu'on peut seulement grouper en familles selon certaines
ressemblances. Il s'ensuit alors que la tâche fondamentale de la philosophie n'est
plus du tout de dégager la forme logique correcte des différentes propositions,
mais de révéler ce à quoi elles visent. On voit dès lors sans peine quels peuvent
être les liens entre cette nouvelle façon de penser et la philosophie analytique
de l'Ecole d'Oxford. — J. Hartnack termine son petit livre en fournissant un
échantillon représentatif de ce qu'il appelle « les recherches philosophiques
actuelles» (chap. V). Il s'agit, à vrai dire, d'une direction bien particulière:
les recherches de G. Ryle sur le concept de conscience, celles de P. F. Strawson
sur Sinn et Bedeutung, d'autres de H. L. A. Hart sur certains concepts
juridiques et enfin la façon dont J. O. Urmson prouve que le mot « bon » n'est pas
un terme descriptif. Jean-Blaise Grize.

Louis Lavelle : Manuel de méthodologie dialectique. Paris, P.U.F.,
1962, 180 p.

A l'instar de l'Introduction à l'ontologie, cet ouvrage est composé d'une série
de cinq conférences tenues en 1944 à l'Ecole normale supérieure, et restées
inédites jusqu'ici. Il n'en existait qu'un texte dactylographié que l'auteur eût
sans doute soumis à certaines modifications avant de le livrer au public. —
Les éditeurs, Gisèle Brelet et Gilbert Varet, ont accompli une tâche toute de

probité et de minutie et ont donné une allure définitive à ce texte infiniment
précieux. — Mme Brelet, dans une belle préface, parle de cette Méthodologie
comme du testament philosophique de Lavelle. Ces pages contiennent en effet,
dans une denudation systématique, l'essentiel de la pensée lavellienne. La
démarche fondamentale du philosophe nous est ici livrée dans toute sa pureté.



92 BIBLIOGRAPHIE

La méthode y apparaît comme le « révélateur » de l'esprit de sa doctrine. —
La dialectique de Lavelle est une circulation où la conscience se définit par la
relation entre le sujet psychologique, le sujet transcendantal et le sujet absolu.
Le moi se constitue donc par un acte libre, puisant son initiative dans la
participation du sujet psychologique au sujet absolu. Cette participation n'est
toutefois pas à sens unique ; elle est la face transcendante de l'incarnation de
l'absolu dans le moi psychologique. Ainsi s'établit dans le concret des êtres une
mystérieuse liberté, tantôt en accord, tantôt en conflit avec notre nature. —
A l'intersection du caractère et de l'esprit, la raison éclaire l'infini de nos
possibilités telles que nous avons à les transformer, dans la lumière de l'absolu, en
valeurs. — Cette dialectique de la conscience est portée par une puissante
intuition éthique et engage l'homme à la découverte, plus encore qu'à la création,

de la valeur et de son être personnel. Philibert Secrétan.

Philosophie
contempo¬

raine

Joseph de Vries, S. J. : La Pensée et l'Etre, Une epistemologie.
Louvain-Paris, Nauwelaerts, 1962, 478 p.

Par son titre et son origine, La Pensée et l'Etre se présente sous le double
signe de la métaphysique thomiste et d'une préoccupation épistémologique
confrontée aux auteurs contemporains. On sait l'importance que revêt dans la
succession aristotélicienne la fondation d'une epistemologie réaliste. Le
thomisme s'est heurté de front, sur ce plan, à tous les idéalismes subjectivistes,
mais n'a pourtant pas refusé le dialogue avec les principaux courants philosophiques

modernes. Aussi l'auteur s'étend-il moins sur la réfutation des conceptions

opposées que sur l'aspect constructif de sa doctrine. — C'est bien dans le
courant d'une renaissance de la métaphysique que J. de Vries replace la discussion

critique longtemps escamotée par les tenants de 1'« ontologie d'abord ».

Renaissance d'une métaphysique qui incorpore l'examen de la pensée à la
connaissance de l'Etre, et où la Critique peut apparaître comme la pierre de
touche de toutes les confrontations doctrinales visant au cœur des grandes
options philosophiques. Au niveau d'une Critique, la discussion demeure
fructueuse, alors qu'elle est souvent vaine lorsque les opposants viennent à jouer
l'Esprit contre la Matière ou, sur le terrain éthique, le principe contre l'efficacité.
— Grâce, ainsi, à une discussion loyale avec les positivistes, les marxistes ou
les existentialistes, sans oublier une importante contribution à l'examen critique
de la phénoménologie, l'auteur justifie certaines positions qui reprennent vie
dans leur ancienneté même et les relie avec une prudente rigueur au projet
intemporel de la philosophia perennis. Philibert Secrétan.

Clément Rosset : La philosophie tragique. Paris, Presses univer¬
sitaires de France, i960, 166 p.

Commençons par l'actif : un style alerte, agréable, remarquablement maître
de ses moyens (et cela n'est pas rien aujourd'hui) ; une thèse nette, vigoureusement

énoncée dès le départ et soutenue sans défaillance jusqu'à la fin ; des

développements originaux et parfois profonds sur le mécanisme tragique, tel
que l'illustre le cas d'Œdipe, sur les malentendus liés aux idées de bonheur, de

malheur et de responsabilité. — La thèse, c'est que le tragique est l'expérience
humaine fondamentale, qu'elle ne se prouve pas mais s'éprouve, qu'elle suit
un itinéraire inverse du cours temporel ordinaire et qu'en vertu de cette marche



BIBLIOGRAPHIE 93

rétrograde, elle aboutit à l'immobilité ; ainsi d'Œdipe-Roi : « Au début nous
savons la fin, à la fin nous comprenons le début » (p. 15). Par là s'opère une
« détérioration du temps » sur laquelle notre jeune auteur — il a vingt ans,
nous dit-on — va se fonder pour attaquer l'instinct anti-tragique, qui est l'instinct

moral avec ses deux illusions ruineuses : l'espoir dans le bonheur et la
croyance au progrès. — Et maintenant le passif, qui est hélas affligeant. Car, en
se fondant sur sa dévotion nietzschéenne pour démolir absolument Socrate,
Euripide, Platon, Voltaire, Rousseau, Kant, Freud, et quelques autres. Clément
Rosset aboutit à l'opposé de ses intentions, à un conformisme banal et dépassé.
Les pages qu'il vilipende à nous prouver que la musique de Beethoven, musique
du dimanche, anti-tragique, moraliste et sentimentale, est « un appel à la
lâcheté et une glorification de la bassesse » ne démontrent qu'une chose : Topa-
cité totale de ce jeune prétentieux à comprendre la musique et sa complaisance
à des poncifs usés. Bien entendu Bach et Mozart sont exaltés (qui ne les exalte
aujourd'hui car ils représentent un « frémissement de joie tragique ». —
Tout cela est plutôt triste, car cela signale moins de courage que d'irrespect,
moins de réflexion que de fatuité. Et nous comprenons mal que la critique la
plus autorisée fasse un sort à de pareilles jongleries, qui, décidément, se multiplient

un peu trop. On invoquera l'excuse de la jeunesse. Vivant parmi les
jeunes, que j'aime plus que moi-même, je leur pardonne tout, sauf le mépris
de ce qui est grand. La vraie jeunesse s'affirme dans l'admiration, non dans le
ricanement. Le livre de Clément Rosset est un visage ridé.

René Schaerer.

Jean Zafiropoulo : Apollon et Dionysos. Un essai sur la notion
d'impermanence. Paris, Société d'édition « Les Belles Lettres »,

1961, 329 p.

« Je me suis donné pour tâche d'écrire un livre qui rendrait éclatante cette
vérité : dans Timpermanence de tout ce qui nous entoure, nous ne pouvons
jamais transmettre que l'éternel mouvement qui va du beau au vrai et du vrai
au beau » (p. 9). Cette déclaration liminaire reçoit aussitôt quelques précisions :

entre ce que l'on sait et ce que Ton sent, entre la carte rationnelle de l'univers
et l'irrationalité des affectivités et des vouloirs, entre la physique et la
métaphysique, un « acte de foi », une « soudure » s'interpose, qui est d'ordre esthétique.

« En somme, la philosophie est architecture » (p. 21). Vouloir réduire
l'expérience humaine à sa seule composante rationnelle serait oublier la grande
leçon des Grecs ; Dionysos, le donneur d'extases, coexiste avec Apollon, le
donneur de lois. — Ce départ clairement donné, l'auteur se livre à des développements

souvent difficiles et parfois déconcertants sur la méthode, le réel, les
langages ; ils tendent à vérifier la thèse initiale, reprise sous cette forme : « La
philosophie est un jardinage de concepts pour en faire une perspective harmonieuse

» (p. 114). L'examen des solutions proposées au cours des siècles, de

Pythagore à Einstein et Heisenberg recourt à l'emploi de formules mathématiques

compliquées, destinées au seul spécialiste. La conclusion, fondée en partie
sur le théorème de Gœdel, se formule ainsi : tout système enferme une irrémédiable

contradiction et porte en lui son principe de mort : le provisoire est notre
lot (p. 307) ; l'homme ne découvre jamais les lois de la nature, il ne trace que
des cartes mentales. A partir de deux irrationnels fondamentaux : l'univers
dimensionnel et l'univers spirituel, il réalise une harmonisation esthétique



94 BIBLIOGRAPHIE

sous forme de théories qui, sans être plus vraies les unes que les autres,
permettent de classer d'une manière aussi simple que possible des perceptions
toujours plus nombreuses. — Cet ouvrage, à la fois riche et incohérent, pèche
par excès d'ambition. Les longues démonstrations mathématiques auraient eu
avantageusement leur place ailleurs. En revanche, on s'étonne que l'auteur
n'ait pas fait appel à des développements de nature proprement esthétique.
S'il est vrai que l'expérience totale ne peut jamais revêtir que la forme d'une
structure intérieure à l'esprit dans des conditions d'incessant renouvellement,
un recours aux démarches accomplies par l'artiste paraissait indispensable.

René Schaerer.

Pierre Bovet : L'instinct combatif. Problèmes de psychologie et
d'éducation. Troisième édition revue et complétée. Neuchâtel,
Delachaux et Niestlé, 1961, 247 p. Collection : Actualités
pédagogiques et psychologiques.

La première édition de cet ouvrage date de 1917. On pourrait craindre que
des vues jugées originales et audacieuses à l'époque ne paraissent aujourd'hui
banales et démodées. Heureusement il n'en est rien : la lecture de cette étude
demeure captivante et Ton ne peut que se féliciter d'en voir une nouvelle édition
à la devanture de nos librairies. — Selon Pierre Bovet, l'un des moteurs
fondamentaux de l'action humaine est l'instinct combatif, et c'est à saisir les diverses
manifestations de cet instinct chez l'enfant que l'auteur s'attache dans les

premiers chapitres de son livre. Ce propos nous vaut une étude très vivante
des batailles d'enfants et de leurs causes, puis de certaines manifestations
voisines, telles la taquinerie et la cruauté. Dépassant ensuite le plan de la psychologie

enfantine, Pierre Bovet suit l'instinct combatif au cours de son évolution
jusqu'à l'âge adulte et en analyse les diverses altérations, allant de la simple
déviation à la sublimation totale. Par là il est amené à dégager le rôle que cet
instinct joue, sous des formes variées, dans la vie religieuse et sociale. La
dernière partie est consacrée à l'étude des problèmes éducatifs posés par cet instinct,
qu'il est vain de chercher à extirper de l'âme humaine et qu'il s'agit bien plutôt
de mettre au service du perfectionnement moral de l'individu et de la lutte
pour la paix dans la société. — En fermant ce livre, on n'a qu'un seul regret,
c'est que l'auteur n'ait pas profité de cette troisième édition pour montrer à

quel point ses thèses éclairent l'histoire contemporaine. Mais le lecteur
suppléera de lui-même à cette lacune et gardera longtemps le souvenir de cet
ouvrage où la perspicacité psychologique est mise au service de l'idéal pacifiste.

André Voelke.

Paul Diel : Psychologie de la motivation, Paris, Presses universitaires
de France, 1962, 325 pages.

Il s'agit de la deuxième édition, remaniée et augmentée, du livre admirable
paru en 1948. Paul Diel y renouvelle la psychothérapie et la psychologie. —
A l'origine de toutes les névroses, comme aussi du simple tempérament nerveux,
Paul Diel voit un manque de courage devant la vie. Le nerveux élude la tâche
vitale en lui substituant, par désir de compensation, une tâche imaginaire qu'il
ne pourra jamais accomplir vraiment. La coulpe vitale, résultant du refus
d'assumer l'existence authentique, est refoulée par la vanité aidée de l'imagination.

Comme le disait Pascal, nous travaillons à paraître et nous négligeons



BIBLIOGRAPHIE 95

notre être véritable au profit de notre être imaginaire. Au service de la vanité,
l'imagination devient maîtresse d'erreur et de fausseté. — Un refoulement dû
à la vanité se trouve donc à l'origine des troubles psychiques et nerveux, qui
sont tous, quelle que soit leur forme particulière, l'expression d'un comportement

faussement motivé. La névrose se déclare lorsque la fausse motivation
ne suffit plus à refouler la coulpe vitale. Les quatre tendances de la fausse
motivation — la vanité, la culpabilité, l'accusation, et la sentimentalité —
inextricablement enchevêtrées, enserrent, déforment la psyché consciente, et
refoulent dans le subconscient le sentiment d'avoir donné une réponse
inauthentique aux appels de la vie. Les symptômes névrotiques constituent un
langage symbolique exprimant et masquant à la fois le conflit secret entre la
fausse motivation et la coulpe véritable. Les symptômes symbolisent mais
dissimulent sous le symbole le contraste insupportable entre ce que le malade
est en réalité et ce qu'il s'imagine être. — Paul Diel montre que l'explication
freudienne de la névrose par le refoulement sexuel est trop limitée, et ne tient
pas compte de la totalité de l'homme. Le désir sexuel refoulé n'est pas la cause
constitutive du symptôme. « Il ne décide que de la forme du symptôme. » Et
l'auteur, donnant une interprétation profonde du mythe de la Genèse, montre
que la faute de l'homme est une dégradation du désir essentiel de la vie. Cette
dégradation est un péché contre l'esprit. « La coulpe est l'esprit lui-même, la loi
de la vie, le sens de la vie, mais qui se retourne contre l'homme lorsque celui-ci
agit contre l'esprit, contre la loi, contre le sens de la vie. L'esprit trahi devient
l'accusateur intérieur... Le cercle vicieux et magique se crée, auquel il n'y a
pas d'autre issue que la réconciliation avec l'esprit. » — La psychothérapie
impliquée par cette anthropologie diffère de la psychanalyse. Il ne s'agira pas
tellement d'une méthode de libre-association des idées et des sentiments dans

laquelle le malade, disant tout ce qui lui passe par la tête, fera remonter à la
conscience des événements traumatiques de l'enfance qui étaient refoulés dans
son inconscient. Ces événements sont en effet, selon Paul Diel, les causes
extérieures et accidentelles de la névrose. Mais la cause essentielle de la maladie
se trouve dans la fausse motivation. C'est ce centre de la déformation
psychique que la thérapie devra attaquer. Le thérapeute expliquera au malade
le sens de ses symptômes et de ses réactions dans la vie quotidienne, lui montrera

à quelle tendance de la fausse motivation se plie son comportement, et
l'entraînera à pratiquer une introspection lucide qui éclairera les mobiles
obscurs de son âme. Cette prise de conscience profonde, mettant en jeu l'affectivité

et la volonté aussi bien que l'intelligence, conduira à la guérison. — Les
succès thérapeutiques qu'obtient Paul Diel par sa méthode libératrice — et
dont Henri Wallon témoigne dans sa préface au livre que nous venons de

résumer trop brièvement — prouvent la grande valeur de la psychologie de la
motivation. Edouard Lescaze.

Imprimerie La Concorde, Lausanne




	Bibliographie

