
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1963)

Heft: 3

Artikel: Ouvrages récents d'ecclésiologie catholique romaine

Autor: Allmen, Jean-Jacques von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

OUVRAGES RÉCENTS

D'ECCLÉSIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE

Hans Küng : Strukturen der Kirche. Freiburg-Basel-Wien, Herder,
1962. 356 p. Collection « Quaestiones disputatae », 17.

Le dernier ouvrage de notre compatriote Hans Küng, professeur
de théologie systématique à la Faculté de théologie catholique
romaine de l'Université de Tubingue, me paraît d'une telle importance
qu'il mérite d'être présenté en détail.

Il comprend huit chapitres d'inégale longueur.
Un premier chapitre (p. 11-18) situe la recherche qui va être faite.

Le droit canon et l'histoire ecclésiastique ont beaucoup à dire sur ce

qu'est un concile œcuménique. Mais la théologie systématique
A-t-elle à dire sur ce sujet quelque chose qui l'engage vraiment
Peut-elle s'exprimer sur la place et le rôle du concile œcuménique en
tant qu'élément régulier des structures profondes, essentielles de

l'Eglise Quaestio disputata... pour reprendre le titre de la belle collection

où paraît l'ouvrage du professeur Küng. Comment y répondre
La réponse est double. L'Eglise est essentiellement « concile

œcuménique par vocation et sur convocation divine » (chap. II,
p. 19-24) : elle est rj ueYÓAn xal écfia aûvoooç oiKouueviKii (p. 24).
C'est à partir de cette assertion que toutes les structures de l'Eglise
doivent être comprises. Mais (chap. Ill, p. 25-35), ce concile par
vocation et sur convocation divine est représenté, récapitulé dans le
« concile œcuménique sur convocation humaine » : « est enim oecume-
nicum concilium verissima Christi Ecclesiae àvcxKecpaXcuWiç » dira
le canoniste C. Passaglia (cité p. 296). Un concile œcuménique sur
convocation humaine n'est donc pas identique à l'Eglise, aussi les
modes de sa représentativité peuvent-ils être très variés et l'ont-ils
été au cours des siècles. Cependant il la représente vraiment et la
résume vraiment, non dans le sens qu'il se substitue à elle ou qu'elle
s'y retrouve comme par délégation, mais dans le sens qu'il en devient
l'expression, l'illustration. Un « concile œcuménique sur convocation
humaine » est donc ce qu'il prétend être dans la mesure où il exprime
l'Eglise dans son ensemble.



OUVRAGES RÉCENTS D'ECCLÉSIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE 239

Mais exprimera-t-il l'Eglise une, catholique, sainte, apostolique
d'une manière qui emporte l'adhésion (chap. IV, p. 36-74) L'auteur
reprend ici les quatre attributs de l'Eglise pour dire, à propos de
chacun d'eux, en quoi un concile œcuménique peut l'exprimer d'une
manière convaincante. L'unité se trouve exprimée de manière
convaincante quand ce n'est pas une majorité qui l'emporte (l'Eglise
n'est pas une démocratie mais quand la conscience de l'Eglise,
quand la koivujvi'ci que fait naître l'Esprit saint peut manifester sa
réalité. La catholicité ne se trouverait pas exprimée de façon convaincante

« si toutes les Eglises particulières avec leur histoire et leurs
traditions, avec leurs préoccupations et leurs misères, avec leurs
critiques et leurs problèmes, avec leurs désirs et leurs requêtes ne
pouvaient pas réellement se faire entendre au concile œcuménique sur
convocation humaine, ou si une Eglise locale particulière imposait
aux autres d'une manière totalitaire ses traditions, sa piété, ses
doctrines, son droit » (p. 46). Le Deuxième Concile du Vatican n'est donc
pas un concile œcuménique incontestable puisqu'il ne peut exprimer
qu'une moitié de l'œcuménicité, encore qu'il soit réjouissant de penser
que l'intention d'unité qui préside à ses sessions augmente, à longue
échéance, les chances de son œcuménicité convaincante. La sainteté
est représentée de manière convaincante quand « le concile accomplit
la volonté du Père qui est aux cieux, quand il écoute le Christ Jésus
qui parle à l'Eglise par l'Ecriture sainte, quand il est ouvert à l'Esprit
saint qui souffle où il veut, et qui peut souffler en dehors des ministères
institués » (p. 58 s.). Dans ce paragraphe, l'auteur établit en particulier

la distinction entre l'Ecriture qui est Parole de Dieu, inspirée
par l'Esprit, et les définitions conciliaires, faites non sous l'inspiration,
mais avec l'assistance de l'Esprit, de sorte qu'elles ne sont pas des

révélations, mais des attestations humaines de la Parole de Dieu.
C'est pourquoi l'Ecriture est au-dessus des conciles, c'est pourquoi
une définition conciliaire ne saurait être norma normans, mais seulement

norma normata, p. 63 ss. En d'autres termes, la sainteté sera
exprimée de manière convaincante si le concile se comporte de manière
« évangélique », s'il cherche non pas à se mirer et à s'admirer lui-
même, mais s'il cherche vraiment à exprimer ce « concile œcuménique
sur convocation divine » qu'est l'Eglise, s'il renonce à être un défilé
de l'Etat-Major de l'Eglise et une démonstration de pouvoir clérical,
s'il refuse de ressembler à une assemblée de parti qui applaudit son
chef ou à une assemblée d'actionnaires qui enregistre la gestion de

son conseil d'administration, s'il sait s'en tenir à un minimum de
directives pour encourager au maximum la liberté des évêques, des

prêtres et des laïcs.
Après cet inventaire courageux, probe et clair des conditions

auxquelles un concile œcuménique « sur convocation humaine » peut



240 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

exprimer de manière convaincante le concile œcuménique « sur
convocation divine », c'est-à-dire l'Eglise de Jésus-Christ, l'auteur
aborde le problème le plus délicat : comment un concile peut-il
exprimer de manière convaincante l'apostolicité de l'Eglise D'où
l'examen de quatre problèmes : celui du laïcat et de sa représentation
au concile (chap. V, p. 75-104), celui du saint ministère comme
élément de la structure de l'Eglise (chap. VI, p. 105-205), celui du
ministère papal dans son rapport avec le concile (chap. VII, p. 206-
308), et celui de l'infaillibilité (chap. VIII, p. 309-356).

H. Küng montre d'abord, à l'aide de l'histoire des conciles, que
ceux-ci n'ont pas toujours été des assemblées exclusivement épiscopales,

puisque des prêtres, des diacres, des laïcs — membres du peuple
de l'Eglise ou chefs politiques — des femmes mêmes (l'impératrice
Irène qui convoque et préside en partie le ye Concile œcuménique,
à Nicée en 787) y ont participé et joué un rôle déterminant (Constance

Le premier concile du Vatican a donc innové en réduisant
presque totalement le rôle et la part du laïcat. Luther avait donc
raison de rappeler à l'Eglise l'importance du sacerdoce universel :

l'ecclésiologie ne doit ni ne peut se réduire à une hiérarchologie (p. 95).
A cause du sacerdoce universel, parce que le laïcat fait partie de
l'Eglise «concile œcuménique sur convocation divine», il n'y a pas de
raison théologique de l'exclure du « concile œcuménique sur convocation

humaine » ni non plus de ne pas lui donner dans ce concile voix
deliberative. Toutefois — et c'est ce qu'il faut dire pour compléter
et équilibrer la revendication de Luther — le « sacerdoce universel »,

c'est-à-dire le laïcat ne représente pas ni n'exprime à lui seul et
suffisamment le peuple de Dieu. D'où la nécessité d'examiner les
différents problèmes posés par le ministère dans l'Eglise.

A ces problèmes est consacré le chapitre VI du livre, chapitre sans
doute le plus important au regard de l'état actuel des rapports entre
protestants et catholiques romains (comme dans ses autres ouvrages,
H. Küng converse plus directement avec les protestants qu'avec les

orthodoxes). La Réforme, dit-il, s'est en somme jouée sur la manière
d'exprimer de façon convaincante l'Eglise apostolique. Or cette
apostolicité doit permettre de constater une congruence entre ce qui
se dit, se célèbre, se fait dans l'Eglise et le témoignage apostolique. Un
concile prouvera donc son apostolicité dans la mesure où il confesse

ce qu'ont attesté les apôtres. En d'autres termes, l'Ecriture est la
norme des conciles. Sur ce point, il n'y a rien à objecter du point de

vue catholique romain aux revendications protestantes : il est même
possible de les reprendre avec plus de vigueur encore qu'au XVIe
siècle. Mais — telle est la question qu'un théologien catholique
romain doit poser ici à Luther et à ses adeptes : s'il est hors de doute
que l'Ecriture est l'autorité qui doit commander dans un concile, y



OUVRAGES RÉCENTS D'ECCLÉSIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE 24I

a-t-il dans l'Eglise des autorités soumises à l'Ecriture et, si oui, quelle
est leur autorité réelle En d'autres termes, la succession apostolique
n'est-elle qu'une succession dans l'esprit, dans la foi, dans la confession

des apôtres, n'est-elle pas aussi une succession dans leur ministère

L'auteur soumet alors à un examen critique rigoureux, mais
avec un fair-play qu'on ne peut qu'admirer, la réponse du luthéranisme

naissant, pour montrer l'alternative dans laquelle Luther s'est
trouvé en raison de l'attitude de l'épiscopat d'alors : ou bien une
purification de l'Eglise en se passant des évêques, ou bien le maintien
des évêques mais au détriment de l'urgente purification de l'Eglise
(p. 122). Si Luther a préféré la Réforme à la forme traditionnelle de

l'épiscopat, c'est qu'il ne pensait pas de ce fait supprimer le ministère
institué par le Christ, mais seulement l'une des formes juridiques et
sociologiques que ce ministère avait prise, au cours des siècles, sous
la pression des traditions humaines. D'ailleurs, l'abandon de l'épiscopat

n'était pas motivé théologiquement. Les luthériens se sont en
effet déclarés disposés à reconnaître la forme episcopale traditionnelle
du ministère chrétien à condition que les évêques exercent vraiment
leur ministère spirituel : qu'ils prennent soin de la prédication et
du culte, qu'ils assurent la relève du clergé, qu'ils visitent les
pasteurs, qu'ils président à la discipline, qu'ils convoquent et dirigent
des synodes, qu'ils protègent et encouragent la vraie foi. Mais,
demande H. Küng — s'il s'adressait aux réformés, la question devrait
être nuancée — est-ce que les hésitations que l'on décèle sur ce point
chez Luther, le fait aussi que dans les pays d'Allemagne le prince a

pu prendre une telle importance dans la structure de l'Eglise,
n'indiquent pas que, même s'ils se récrient, les luthériens et d'abord
Luther lui-même ont mis en question la nécessité fondamentale du
ministère pour la structure de l'Eglise, éblouis qu'ils étaient par la
redécouverte du sacerdoce universel N'est-ce pas de cet éblouisse-
ment que proviennent les contradictions tellement profondes
(p. 135 s.) que l'on découvre dans les doctrines « luthériennes » du
ministère qui, les unes et les autres, de l'extrême gauche à l'extrême
droite, en appellent avec bonne conscience au réformateur Et cet
éblouissement n'a-t-il pas aveuglé Luther et ses adeptes au point
qu'ils ont, sur la doctrine du ministère, été incapables de lire
vraiment l'Ecriture Ces questions fondamentales étant posées, l'auteur
écoute ce que les exégètes protestants disent aujourd'hui pour y
répondre (p. 141-161). En fait il écoute surtout E. Käsemann (en
particulier « Amt und Gemeinde im Neuen Testament », in Exegetische
Versuche und Besinnungen, Goettingen, i960, vol. I, p. 109-134),
parce que l'attitude de cet exégète lui paraît admirablement paradig-
matique. E. Käsemann, comme d'ailleurs d'autres tenants de l'école
bultmanienne, ne sursautent pas quand ils rencontrent dans le



242 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

Nouveau Testament des éléments d'ecclésiologie «précatholiques»: ils
ont en effet pris le parti de les écarter comme hétérogènes à l'Evangile.

Ils peuvent donc les souligner, les valoriser avec beaucoup plus
de liberté que les exégètes protestants qui les minimisent ou les
taisent par crainte de perdre, devant l'Ecriture, leur bonne conscience
confessionnelle. Or Bultmann, Käsemann, etc., ont démontré que
certaines couches du Nouveau Testament fourmillent de « précatholicisme

», en particulier en ce qui concerne la doctrine du ministère
précisément. Que faire alors quand on est protestant Accepter ce
« précatholicisme » parce que l'on reconnaît l'autorité de l'Ecriture —•
mais ne doit-on pas alors poursuivre, avec H. Schlier, jusqu'au catholicisme

établi par Rome — ou le rejeter en prenant sur soi de discerner
les esprits à l'intérieur même du Nouveau Testament, de trouver un
canon à l'intérieur même du canon et donc de corriger le canon
néotestamentaire en concentrant le kérygme, en le réduisant à ce qui
paraîtra à l'exègète être le cœur de l'Evangile, par conséquent en
choisissant (aïpeai;!) un élément à l'intérieur du Nouveau Testament comme
l'élément exclusif Mais alors pour aboutir à quoi « Le programme
audacieux qui veut trouver un canon dans le canon veut du même

coup être plus biblique que la Bible, plus néotestamentaire que le
Nouveau Testament, plus évangélique que l'Evangile et même plus
paulinien que Paul. L'intention, c'est une prise au sérieux radicale de
la Parole de Dieu, le résultat, c'est une dislocation, une dissolution
radicales» (p. 154). Après cette question à E. Käsemann, H. Küng
se tourne vers 1'« Erklärung zur apostolischen Sukzession » faite
officiellement par le luthéranisme allemand (Informationsdienst der
Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands, 1958,
p. 4-13) pour enregistrer que, quand ce sont les Eglises qui parlent,
les positions sont tellement rapprochées que des conversations
ultérieures apparaissent pleines de promesses, surtout s'il était possible de
faire comprendre que la théologie romaine ne veut pas d'une succession
apostolique « mécanique », automatique, détachée de la Parole.
Toutefois — H. Küng l'admet en réponse à l'étude d'Ed. Schlink, « Die
apostolische Sukzession » (Kerygma und Dogma, 1961, p. 79-114,
reprise dans Der kommende Christus und die kirchlichen Traditionen,
Goettingen, 1961) — Rome doit aussi aux protestants une réponse
sur la possibilité d'un ministère authentique, légitime et valide dans
lequel on est introduit autrement que par l'ordination episcopale ;

or, estime l'auteur, cette possibilité ne saurait être exclue (p. 161-195).
En fin de ce chapitre VI est abordé le problème de la représentation
de l'Eglise locale auprès de l'Eglise universelle et de celle-ci auprès
de celle-là, pour affirmer avec force que l'Eglise n'est faite ni des
évêques seulement ni des laïcs seulement, et pour montrer dans quelle
mesure les uns et les autres représentent l'Eglise (p. 195-205).



OUVRAGES RÉCENTS D'ECCLÉSIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE 243

Le chapitre VII (p. 206-308) est consacré au ministère de Pierre
dans la structure de l'Eglise, question cardinale pour l'unité
chrétienne. Or « aucun ministère de l'Eglise ne se trouve influencé autant
par sa propre tradition que précisément celui-ci, et il est très difficile
de distinguer à son propos ce qui fait partie de son être et ce qui n'en
fait pas partie » (p. 209). La tâche imposée dès lors à l'Eglise catholique

romaine est de retrouver, dans sa foi et dans sa vie, une expression,

une démonstration convaincantes de ce ministère qui, dit
H. Küng, trouve sa raison d'être à fortifier les fidèles dans la foi, à
manifester l'amour de Dieu et à avoir un souci pastoral pour l'unité
chrétienne. Pour déblayer ce qui empêche d'aborder proprement et
librement le problème de la papauté, l'auteur reprend de près, en
dogmaticien, certains chapitres de l'histoire de l'Eglise : la primauté
et ses limites selon le premier concile du Vatican (p. 210-228), la
possibilité théologique et juridique d'une déposition du pape (p. 228-
244), le décret « sacro-sancta » de la 5e session du Concile de Constance
qui affirme la supériorité du concile sur le pape (p. 244-262) et l'histoire

de l'interprétation de ce décret dans la tradition ultérieure
(p. 263-289) ; et il termine par une étude de ce qui, dans les droits
actuels du pape est de droit humain seulement (p. 290-308).

Le dernier chapitre se devait, après ce qui précède, de répondre
à la question de l'infaillibilité (p. 309-355). Il commence par relever
la portée que la Réforme attribue aux premiers conciles œcuméniques
(p. 309-317 : ce que l'auteur y dit de Calvin témoigne d'une si
profonde volonté de comprendre que l'on espère bien que, dans ses

ouvrages ultérieurs, il lui vouera plus d'intérêt qu'il n'a pu ou voulu
le faire dans celui-ci). Ensuite il marque les limites de l'infaillibilité
définie lors du premier concile du Vatican (p. 317-340), en commençant

par montrer, contre l'objection de Karl Barth, comment et
pourquoi aux yeux de l'Eglise romaine l'infaillibilité du pape ne
compromet pas le fait que l'Eglise peut être interpellée du dehors par la
Parole de Dieu, qu'elle n'est pas condamnée à un monologue. L'auteur
reconnaît toutefois que sur ce sujet tout est loin d'être clair, même

pour les membres de l'Eglise romaine (p. 340-355). Et il indique trois
thèmes que, prudemment, patiemment et librement, il faudra oser
explorer : celui des rapports entre l'autorité enseignante et la
conscience personnelle, celui des rapports entre la foi et sa formulation,
celui du dogme et de son « amélioration » possible.

Un tel livre ne saurait laisser indifférent, ne serait-ce que par
l'exemple de bonne foi, de probité, de courage, de liberté et d'espérance

qu'il donne sans jamais faiblir : quel adversaire fraternel et noble
que H. Küng Adversaire vraiment Ce qui nous oppose n'est-il pas
aussi et d'abord ce qui nous unit, et ceci n'est-il pas plus fort que
cela C'est pourquoi, plutôt que d'entrer en conflit avec lui, on a



244 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

envie d'entrer en débat avec lui, entraîné par son espoir d'une réforme
nouvelle qui, atteignant tous les chrétiens, rendrait possible l'unité de

l'Eglise. Dans ce débat, bien des choses seraient à reprendre, à préciser.

Il faudrait d'ailleurs aussi répondre aux questions qu'il nous pose,
et ce ne serait pas toujours facile. Comment en particulier répondre
au sujet de l'aveu de presque tous les exégètes protestants qu'il y a,
en effet, dans le Nouveau Testament, tant et tant de textes auxquels
le catholicisme (au sens large) se sent beaucoup plus apparenté que ne
l'est le protestantisme : faut-il, à la Käsemann, disqualifier la canonicité

de ces passages pourtant « canoniques » pour faire l'économie
d'une repentance et d'une réforme de notre Eglise, ou faut-il au
contraire respecter leur canonicité au risque de devoir « recatholi-
ciser » l'Eglise protestante Mais alors devra-t-on vraiment suivre
E. Peterson, H. Schlier et les autres exégètes protestants qui sont
devenus romains parce qu'ils ont respecté, en bons protestants,
l'autorité du Nouveau Testament, ou pourra-t-on (ce que je crois) s'arrêter

à ce prétendu « précatholicisme » (c'est-à-dire rester sur le terrain
néotestamentaire) pour poser aussi bien au « protestantisme » qu'au
« romanisme » de vraies questions à partir de là Il faudrait reprendre
avec H. Küng la doctrine non pas luthérienne, mais réformée du
ministère pour examiner si les questions qu'il pose au luthéranisme
demeurent valables. Il faudrait éprouver honnêtement si un évêque
qui cherche son apostolicité dans sa dépendance de Rome se trouve,
quant à l'épiscopalité authentique, aussi privilégié qu'il semble au
regard d'un pasteur réformé. Il faudrait demander à H. Küng de faire
la démonstration qu'un dogme promulgué par le pape dans son
infaillibilité ne condamne pas l'Eglise au soliloque mais lui permet au
contraire de répondre aux interpellations de la Parole de Dieu,
attestée canoniquement dans les Ecritures et faisant face à l'Eglise. Il
faudrait tout reprendre — et ce ne serait jamais ennuyeux — non
pas nécessairement pour contester toujours, mais, souvent, pour voir
comment traduire ce qui a été dégagé, pour l'appliquer concrètement
à l'Eglise romaine et à la nôtre, et ainsi pour croître ensemble dans
un souci exigeant de vérité et de charité.

L'Episcopat et l'Eglise universelle, ouvrage publié sous la direction
de Y. Congar et B. D. Dupuy. Paris, Editions du Cerf, 1962,
831 p. Collection « Unam Sanctam », 39.

Il est frappant de voir que dans les recherches ecclésiologiques
catholiques romaines récentes, le problème de l'épiscopat n'était
abordé qu'avec grande prudence, par le biais de l'histoire surtout.
Certes, les revues théologiques ne sont pas avares en articles sur le

sujet, et la question est immanquablement à l'arrière-plan d'ouvrages



OUVRAGES RÉCENTS D'ECCLÉSIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE 245

aussi notables que Prêtres d'hier et d'aujourd'hui (« Unam Sanctam »,

28, Paris, 1954) ou que les Etudes sur le sacrement de l'ordre (« Lex
orandi », 22, Paris, 1957). Le thème de l'évêque avait été récemment
abordé aussi d'une manière heureuse, mais pour le grand public, dans
le fascicule 8 des « Cahiers de la Pierre-qui-vire » : L'évêque et son
Eglise (Desclée De Brouwer, 1955). J. Colson (L'évêque dans la
communauté primitive, « Unam Sanctam », 21, Paris, 1951) et J. P. Torell
(La théologie de l'épiscopat au premier Concile du Vatican, « Unam
Sanctam », 37, Paris, 1961) pour leur part l'avaient abordé dans
une optique précise et limitée, mais il faut reconnaître que sur ce

point, les anglicans (K. E. Kirk, G. Dix, K. M. Carrey, etc.) et les
luthériens allemands (E. Benz, P. Brunner, H. Dombois, etc.) avaient
été plus actifs. Désormais, par l'ouvrage signalé ici, certains des
meilleurs théologiens catholiques romains — Y. Congar, G. Defaifve,
J. Lécuyer, K. Rahner, O. Rousseau, G. Thils et plusieurs autres —
offrent aux ecclésiastiques ce qu'il n'est pas exagéré de saluer comme
une véritable somme sur la doctrine de l'épiscopat, et aux chercheurs
un instrument de travail dont on ne saurait assez souligner l'importance,

le niveau et la valeur. L'ouvrage comprend cinq parties, dont
toutes sauf une contiennent des contributions historiques et systématiques,

le souci systématique primant d'ailleurs clairement. La
première partie cherche à situer l'épiscopat dans sa fonction ministeriale

par rapport au Christ, l'évêque de nos âmes (p. 31-132). La
seconde, la seule où l'on regrette l'absence d'un travail systématique,
situe les évêques par rapport aux apôtres (p. 135-221). La troisième
partie, qui porte sur les rapports entre l'épiscopat et le peuple de
Dieu, se subdivise en trois sections : une première qui décrit le
ministère de l'évêque au sein de l'Eglise universelle, une seconde qui
décrit ce ministère au sein de l'Eglise particulière dans laquelle
l'évêque représente le Christ (si l'on se réjouit de trouver ici une étude
remarquable de Mgr Elchinger sur l'évêque, ministre de la Parole,
on regrette de n'en pas trouver sur l'évêque président de l'assemblée
liturgique et garant de son ecclésialité), et une troisième, fort
intéressante, sur la collégialité episcopale (p. 227-535). La quatrième
partie, elle aussi subdivisée en trois, situe l'une par rapport à l'autre
la primauté et l'épiscopat, et intervient donc très directement dans
les préoccupations du second Concile du Vatican. Elle le fait, bien
sûr, sur la base des débats et des définitions de 1870, sur la base
aussi — contribution fondamentale de Dom Rousseau — de la
fameuse déclaration faite en 1875 par l'épiscopat allemand pour
protester contre la thèse de Bismark qui voyait dans les décisions vati-
canes une dégradation des évêques faisant d'eux, par rapport au
pape, ce que les curés de paroisse sont, traditionnellement, par rapport
à leur évêque (p. 541-736). Enfin, la dernière partie contient des



246 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

recherches sur la théologie de l'épiscopat, d'une part à l'aide d'un
examen minutieux des prières d'ordination, d'autre part à l'aide des
orientations actuelles de la théologie catholique romaine (p. 739-811).
On est reconnaissant pour ce livre qui va, sur de nombreux points,
alimenter aussi les débats interconfessionnels d'une manière positive.
La question majeure qu'il me paraît poser (outre, bien sûr, celle des

rapports entre la primauté du pape et la pleine apostolicité du ministère
episcopal, question loin d'être résolue encore) est la suivante : le fait
que, par consensus généralisé, le sacerdoce passe pour primer l'épiscopat

—¦ « un évêque est un prêtre » (p. 782) — n'altère-t-il pas
toute la doctrine de l'épiscopat telle qu'elle se prépare déjà et se

structure aux temps apostoliques Ce qui prime, n'est-ce pas justement

l'épiscopat, c'est-à-dire le fait qu'un homme, à la suite des

apôtres, est chargé de représenter, dans une congrégation chrétienne
locale, rèmaKoirri, la visitation et donc la présence du Seigneur lui-
même Ce qui permet de distinguer nettement l'épiscopat du presby-
térat (qui n'est pas un «sacerdoce»), même si par la suite les

exigences de la vie et de l'unité de l'Eglise motiveront une « épiscopali-
sation » grandissante des presbytres ; mais ce qui permet peut-être
aussi d'aborder dans une perspective renouvelante la terminologie
sacerdotale qui, si rapidement, exprimera le ministère : l'évêque n'est
pas sacrificateur parce qu'il célèbre une messe médiévale, il est
som'mw'w-sacrificateur parce qu'il atteste, dans l'assemblée liturgique
qu'il préside et qualifie, la présence du Christ àpxiepeûç. Cent autres
questions surgissent d'ailleurs. Elles soulignent l'importance de cet

ouvrage qui excite la discussion d'une manière qui fera avancer les

problèmes.

Ulrich Valeske : Votum ecclesiae. München, Claudius Verlag, 1962,
ire partie 253 p., 2e partie 210 p.

Le « votum ecclesiae », que l'on pourrait peut-être rendre par
« nostalgie pour une Eglise », est l'un des faits marquants de l'existence

théologique d'aujourd'hui. Cette nostalgie se heurte certes aux
barrières confessionnelles, mais ne se laisse pas décourager pour
autant, consciente qu'elle est du surprenant parallélisme des questions

et souvent des réponses qui sont formulées et données de part
et d'autre de ces barrières : ce parallélisme en effet, s'il se confirme et
se renforce, finira bien par faire céder des habitudes, des méfiances,
des orgueils pour permettre une recherche commune, interconfessionnelle,

des données de l'ecclésiologie chrétienne. Tant se fait déjà dans
ce sens. La première partie du livre d'U. Valeske s'inscrit dans la
préparation à l'actuel Concile du Vatican, et expose le renouveau de



OUVRAGES RÉCENTS D'ECCLÉSIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE 247

l'ecclésiologie romaine et les débats nés à l'intérieur de l'Eglise
romaine à la suite de ce renouveau. Ce qui est particulièrement
intéressant, c'est que ces débats sont rapportés avec en arrière-plan les
débats analogues qui se poursuivent dans les Eglises non romaines :

sur l'insuffisance des ecclésiologies confessionnelles traditionnelles, sur
les dimensions (céleste, préexistante, cosmique, eschatologique) de

l'Eglise, sur sa visibilité, sur les rapports entre la nature et la structure

de l'Eglise et les limites du droit ecclésiastique, sur l'aspect
sociologique de l'Eglise et sur sa portée sotériologique, sur la possibilité
d'une repentance de l'Eglise, sur l'Eglise « corpus Christi mysticum »,

etc. Mais l'intérêt de l'ouvrage ne s'arrête pas là. Il est encore, et très
particulièrement, dans la seconde partie qui rassemble et classe plus
de 6600 titres en une monumentale « bibliographie ecclésiologique
interconfessionnelle », preuve évidente de la réalité d'un « votum
ecclesiae » dans la chrétienté contemporaine. Ces titres sont classés
selon 24 têtes de chapitre, ceux-ci étant subdivisés à leur tour en
sections et paragraphes. La consultations de ce trésor bibliographique
est donc facile. Les ouvrages sont classés selon l'année de leur publication

(en général, la bibliographie comprend les titres marquants
d'avant 1940, et cherche à être complète de 1940 à 1961), les auteurs
catholiques romains (et parfois orthodoxes) étant distingués des
autres. Quand un livre a donné lieu à des recensions théologiquement
importantes, elles sont signalées ; souvent, la bibliographie mentionne
aussi si un ouvrage a été traduit. Même si ici ou là, bien rarement
pourtant, un titre recherché manque, même si, bien rarement aussi,
on trouve une légère inexactitude (le P. le Guillou s'appelle régulièrement

le Gouillou ce qu'on vient d'en dire montre qu'il s'agit
d'un ouvrage de base qui va très rapidement s'imposer, tant il rendra
service aux ecclésiologues.

Diaconia in Christo, Über die Erneuerung des Diakonates, heraus¬
gegeben von Karl Rahner und Herbert Vorgrimler.
Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1962, 646 p. Collection «Quaestiones
disputatae », 15/16.

On sait que depuis un certain nombre d'années le problème du
renouvellement du diaconat se pose avec une certaine urgence dans
l'Eglise romaine, d'abord pour une raison pratique : les prêtres de

paroisse ne sont pas assez nombreux pour satisfaire aux tâches qui
les appellent ; ensuite pour une raison doctrinale, puisqu'on se
demande s'il était légitime de laisser s'atrophier presque complètement

l'un des ministères qui fait partie, dès la plus haute antiquité,
de la structure hiérarchique de l'Eglise, et si le moment n'est pas venu



248 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

de revaloriser ce ministère. Ce sont ces deux raisons qui sont à l'origine

et à la base de l'important ouvrage collectif que nous signalons
et recommandons ici aux théologiens et aux hommes d'Eglise
protestants qui rencontrent des questions tout à fait semblables, et tout
aussi « disputées » que leurs collègues catholiques romains. L'ouvrage
comprend trois parties. Une première (« Der Diakon in Geschichte und
Gegenwart », p. 3-201) sur l'histoire du diaconat et sur la manière dont
il est exercé actuellement, en particulier dans les Eglises d'Orient et
dans les Eglises de la Réforme (p. 190-201, contribution de H. Krimm,
professeur de théologie pratique à la Faculté de Heidelberg). Cette
première partie contient certainement le relevé le plus complet et le
plus sérieux que, sur ce sujet, l'on peut trouver aujourd'hui. La
deuxième partie, plus brève (p. 205-339) aborde la théologie du diaconat

dans la perspective de son renouvellement. Cette deuxième partie
contient, entre autres, une « théologie du dianonat » du bénédictin
belge A. Kerkvoorde. La robustesse, la franchise et la science de cette
contribution donnent à l'ensemble de l'ouvrage une base systématique

très solide et une référence très sûre pour juger des projets que
l'on fera pour renouveler le diaconat, pour juger en particulier de la
troisième partie, la plus longue (p. 343-620) qui rassemble vingt-quatre
contributions sur les tendances et les possibilités pratiques d'un
renouvellement du diaconat. On trouve là un panorama complet, qui va
des solutions proposées en Europe (Allemagne, France, Pologne,
Italie, Portugal, Scandinavie) à celles proposées dans les pays de
mission ou en Amérique latine, qui aborde le problème des rapports
entre le diaconat et le laïcat, celui des tâches diaconales des religieux,
celui de la formation des diacres et de leur vie spirituelle, etc. En fin
de volume, avant les index, on trouve une bibliographie très
complète de la littérature catholique romaine, orthodoxe et protestante
consacrée au problème du diaconat et de la diaconie (p. 621-634).
Cet ouvrage n'est pas intéressant seulement pour savoir comment
l'Eglise romaine aborde un problème concret et urgent de théologie
pratique. Il me paraît avoir pour nous aussi — en plus de la richesse
de son contenu — un double intérêt, méthodologique et ecclésiologique.

Méthodologiquement, ce gros volume est un exemple décidément
convaincant du fait que pour faire une théologie pratique valable, il
importe de l'appuyer sur des recherches exégétiques, historiques et
dogmatiques approfondies. De toutes les disciplines théologiques c'est
celle qui, le moins, peut se suffire à elle-même. Ecclésiologiquement,
Diaconia in Christo montre l'avantage que l'Eglise peut trouver à
ranimer des ministères, même atrophiés, qui sont constitutifs de sa

structure, pour les adapter à la situation actuelle, plutôt que
d'inventer des ministères nouveaux. En d'autres termes, cet ouvrage
nous donne une leçon bienvenue sur les possibilités de respecter les



OUVRAGES RÉCENTS D'ECCLÉSIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE 249

ministères traditionnels au gré des formes diverses de leur application
historique, et par conséquent sur le danger qu'il y a à inventer des
ministères nouveaux, sans attaches profondes avec les structures
essentielles de l'Eglise. Une chose encore m'a frappé : la presque
totale absence du problème de la diaconie féminine. A part les quelques
mentions historiques inévitables sur le ministère des diaconesses, on
ne trouve guère qu'un prêtre polonais qui en parle positivement,
demandant d'ailleurs qu'il soit revêtu par des religieuses (p. 445 s.).
Un Allemand, lui, estime qu'il sera bientôt temps de voir si et dans
quelle mesure ce ministère devrait être ranimé. Il pense cependant
que si la discussion, sur ce point, n'est pas encore vraiment réamorcée,
c'est qu'il importe de commencer par recueillir des expériences au
sujet du diaconat masculin (p. 430). Ici, le problème se pose donc
d'une manière différente dans l'Eglise romaine que dans la nôtre.

André Turck : Evangelisation et catéchèse aux deux premiers siècles.
Paris, Editions du Cerf, 1962, 163 p. Collection « Parole et Mission

», 3.

Ce bon petit ouvrage, extrait d'une thèse de doctorat d'un vicaire
de paroisse, fait un inventaire soigneux de ce que les documents
chrétiens des deux premiers siècles de notre ère permettent de dire
sur la catéchèse (régulièrement pré-baptismale et il le fait dans
une confrontation constante et approfondie avec les historiens du
christianisme naissant qui se sont spécialement occupés du problème,
d'Alfred Seeberg à O. Cullmann, J. N. D. Kelly, G. Bardy et surtout
E. G. Selwyn (il manque K. Stendhal, The school of St. Matthew, 1954,
et il n'a pas pu être tenu compte de B. Gerhardsson, Memory and

Manuscript, 1961). L'auteur arrive à la conclusion que primitivement,

la catéchèse comprenait deux parties, l'une morale, reprise du
judaïsme (« les deux voies ») qui sera christianisée surtout par saint
Jean, l'autre dogmatique et plus spécialement christologique (voir le
bon passage sur le kérygme primitif, p. 49 ss.). Cette juxtaposition
des deux parties cessera bientôt pour donner lieu à une matière
catéchétique unifiée — encore que variable dans la formulation —
étonnamment fidèle au programme catéchétique d'Héb. 6 : 1 ss., et
surtout fondamentalement christocentrique. La lecture de cet ouvrage
est particulièrement intéressante aujourd'hui où il s'agit aussi, en
catéchèse, de préparer des hommes et des femmes à la vie chrétienne
dans un monde où ils seront minoritaires et peut-être menacés à cause
de leur foi. On soulignera à ce propos les deux constantes de la
catéchèse primitive : la christocentricité doctrinale et la grande importance

donnée à la transformation morale qu'implique la foi. Ce

17



250 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

deuxième point mériterait d'être médité aussi sérieusement que le

premier par l'Eglise d'aujourd'hui, si désireuse de rayonner dans le
monde et si rétive à trouver une chance de rayonnement dans l'exercice

des bonnes œuvres (cf. Mat. 5 : 16).

Louis Bouyer : Le Rite et l'Homme. Paris, Editions du Cerf, 1962,
305 p. Collection « Lex orandi », 32.

Dans cet ouvrage fort notable qui vient d'enrichir l'excellente
collection « Lex orandi », l'oratorien Louis Bouyer cherche à décrire,
à justifier et à limiter l'enracinement de la religion chrétienne dans
l'humanité en général. Il aborde donc un problème important puisqu'il

est indéniable que la foi et la vie chrétiennes s'expriment en
bien des points selon des schemes et avec des moyens qu'on trouve
aussi dans d'autres religions. Quel est la valeur et le sens de cet
apparentement dû au fait que la Parole a vraiment été faite chair,
et quelles en sont les limites, dues au fait que c'est la Parole, libre et
souveraine, qui a été faite chair Après avoir résumé les données les

plus récentes de l'histoire des religions et de la psychologie des profondeurs,

l'auteur traite de problèmes plus directement rattachés à la
liturgique chrétienne : problème de la parole (chap. 4 et y), problème
des sacrements (chap. 5, 6 et 8), problème de l'espace (chap. 9, excellent)

et du temps sacrés (chap. 10, trop succint). Ici ou là un peu
rapide ou même superficiel, cet ouvrage me paraît utile parce qu'il
pose bien les deux questions suivantes. Une question à Bultmann
tout d'abord et à son programme de démythisation de la « religion »

chrétienne : étant donné que l'histoire des religions montre que le

mythe est très régulièrement un correctif qui combat la chute de la
religion dans la magie, étant donné surtout que la psychanalyse a
démontré à l'envi que l'homme moderne n'est pas aussi démythisé
qu'on le prétend mais qu'il est bien plutôt un mythomane refoulé,
ne faut-il pas libérer l'homme moderne de ses refoulements en lui
donnant, dans l'Eglise, un endroit où il puisse se retrouver en plénitude,

et aussi en plénitude religieuse Si des questions explicites sont
posées à Bultmann en fin de volume seulement, elles sont constamment
sous-entendues. La seconde question posée par cet ouvrage est plus
générale. Elle surgit en somme chaque fois que le thème de cette
étude est abordé : pourquoi les hommes ont-ils tué le Christ s'il est
celui qui leur apporte leur propre plénitude Pourquoi cette espèce
de suicide de l'humanité au moment de la condamnation à mort du
Christ Il faut avoir répondu à cette question pour parler valablement

du cheminement qui permettra d'arriver à l'indéniable
métamorphose ou transfiguration de la religion de l'homme naturel dans



ouvrages récents d'ecclésiologie catholique romaine 251

la foi et la vie chrétiennes, car on rappellera alors que ce cheminement
implique le baptême ou du moins — pour les choses — un mouvement
parallèle à celui du baptême. Certes, il y a perdurance de l'identité
chez le baptisé entre l'avant et l'après de son baptême (c'est pourquoi
la foi est comme un pardon et un exaucement des pré- et non-chrétiens)

; seulement si celui qui ressuscite du baptême est le même —
mais transformé — que celui qui était descendu dans le baptême,
cette immersion l'a tué, il a dû se renier et renoncer à trouver ailleurs
qu'en Christ ce qui le justifie. Or c'est ce moment d'autoreniement
qui, si souvent, me paraît escamoté dans les ouvrages qui situent le
christianisme dans le contexte religieux de l'humanité, et ce reproche
n'est pas sans atteindre aussi le livre mentionné ici, malgré les efforts
consciencieux de l'auteur pour n'y pas prêter le flanc. Un exemple :

il estime qu'il faut s'inspirer des Pères « qui n'ont jamais admis les

symbolismes liés à des cultes païens aussi longtemps que la spécificité
du culte chrétien ne s'était pas exprimée d'une façon suffisamment
claire et assimilée, dans la civilisation gréco-romaine, pour que ses

dépouilles pussent tomber entre les mains des chrétiens sans risquer
l'équivoque» (p. 294). Cela rappelle cette loi israélite selon laquelle
les membres du peuple élu pouvaient épouser des femmes prises à la
guerre, à la condition qu'elles se rasent les cheveux et se coupent les

ongles (Deut. 21 : 12 ss.). Si souvent, l'Eglise s'est contentée, pour
s'assimiler tel élément des religions naturelles, d'un coup de tondeuse
et de ciseaux, plutôt que d'une mise à mort, d'une renonciation parallèle

au baptême. Or les ongles repoussent, et les cheveux aussi...
Surgit alors une autre question, complémentaire : les risques provenant

de l'indispensable christianisation du monde par laquelle et
dans laquelle aussi se prépare la venue du Royaume, c'est-à-dire les

risques d'altération de l'Evangile par son expansion dans le monde
et par les rencontres qu'il y fait, ne nécessitent-ils pas, sous la
nouvelle alliance aussi, l'existence de prophètes qui rappellent l'Eglise à
l'exclusivité de l'obéissance qu'elle doit à son Seigneur

Y. M. J. Congar : Sainte Eglise, Etudes et approches ecclésiolo-
giques. Paris, Editions du Cerf, 1963, 720 p., Collection « Unam
Sanctam », 41.

Au moment de corriger les épreuves de cette chronique d'ecclésiologie

catholique romaine, je reçois le dernier volume du P. Congar.
Je voudrais le signaler sans plus attendre.

Cet ouvrage rassemble la plupart des études et articles
d'ecclésiologie que le savant dominicain a publiés depuis trente ans, et qui
étaient dispersés dans des revues ou des symposia souvent difficiles à



252 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

atteindre. Le classement systématique plutôt que chronologique de
ces études donne à l'ouvrage la forme de ce que l'on pourrait presque
appeler un traité : traité sur les attributs, sur les ministères, sur les
membres de l'Eglise, traité aussi sur les rapports entre l'Eglise et le
monde et sur la tâche de l'Eglise dans le monde. Une partie spéciale
est réservée aux admirables chroniques d'ecclésiologie du P. Congar,
qui permettent de voir renaître et s'affirmer un thème de réflexion
tellement important pour l'unité chrétienne, tellement important
surtout pour une nouvelle prise de conscience de la foi même en Jésus-
Christ.

Un premier coup d'œil sur l'ouvrage fait encore mesurer le rôle
que le P. Congar a joué personnellement pour soutenir et approfondir
cette prise de conscience : il est tellement grand qu'il lui a mérité une
reconnaissance respectueuse et fraternelle de ceux qui, dans quelque
confession que ce soit, luttent, souffrent et prient pour que « traluise »

(comme disent les vignerons vaudois) le plus possible, dans les congrégations

chrétiennes dispersées par le monde, la face de l'épouse
immaculée du Christ.

Jean-Jacques von Allmen.


	Ouvrages récents d'ecclésiologie catholique romaine

