Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1963)

Heft: 3

Artikel: Ouvrages récents d'ecclésiologie catholique romaine
Autor: Allmen, Jean-Jacques von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380795

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUESTIONS ACTUELLES

OUVRAGES RECENTS
D’ECCLESIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE

Hans KUNG : Strukturen der Kirche. Freiburg-Basel-Wien, Herder,
1962. 356 p. Collection « Quaestiones disputatae », 17.

Le dernier ouvrage de notre compatriote Hans Kiing, professeur
de théologie systématique a la Faculté de théologie catholique
romaine de I'Université de Tubingue, me parait d’une telle importance
qu’il mérite d’étre présenté en détail.

Il comprend huit chapitres d’inégale longueur.

Un premier chapitre (p. 11-18) situe la recherche qui va étre faite.
Le droit canon et I'histoire ecclésiastique ont beaucoup a dire sur ce
qu’'est un concile cecuménique. Mais la théologie systématique ?
A-t-elle a dire sur ce sujet quelque chose qui I’engage vraiment ?
Peut-elle s’exprimer sur la place et le réle du concile cecuménique en
tant qu’élément régulier des structures profondes, essentielles de
I'Eglise ? Quaestio disputata... pour reprendre le titre de la belle collec-
tion ol parait I'ouvrage du professeur Kiing. Comment y répondre ?

La réponse est double. L’Eglise est essentiellement « concile
cecuménique par vocation et sur convocation divine» (chap. II,
p- 19-24): elle est f peydAn xai dyla olvodog olkovueviky (p. 24).
C’est & partir de cette assertion que toutes les structures de 1'Eglise
doivent étre comprises. Mais (chap. III, p. 25-35), ce concile par
vocation et sur convocation divine est représenté, récapitulé dans le
« concile cecuménique sur convocation humaine » : « est enim oecume-
nicum concilium verissima Christi Ecclesiae avaxeporaiwoig» dira
le canoniste C. Passaglia (cité p. 2g6). Un concile cecuménique sur
convocation humaine n’est donc pas identique a I’Eglise, aussi les
modes de sa représentativité peuvent-ils étre trés variés et 1'ont-ils
été au cours des sieécles. Cependant il la représente vraiment et la
résume vraiment, non dans le sens qu’il se substitue a elle ou qu’elle
s’y retrouve comme par délégation, mais dans le sens qu’il en devient
I’expression, I'illustration. Un « concile cecuménique sur convocation
humaine » est donc ce qu’il prétend étre dans la mesure ou il exprime
I’Eglise dans son ensemble.



OUVRAGES RECENTS D’ECCLESIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE 239

Mais exprimera-t-il I’Eglise une, catholique, sainte, apostolique
d’une maniére qui emporte I'adhésion (chap. IV, p. 36-74) ? L’auteur
reprend ici les quatre attributs de 1'Eglise pour dire, & propos de
chacun d’eux, en quoi un concile cecuménique peut 'exprimer d’une
maniére convaincante. L'unité se trouve exprimée de maniére con-
vaincante quand ce n’est pas une majorité qui 'emporte (I’Eglise
n’est pas une démocratie !), mais quand la conscience de 1'Eglise,
quand la xowwvia que fait naitre 1’Esprit saint peut manifester sa
réalité. La catholicité ne se trouverait pas exprimée de fagon convain-
cante «si toutes les Eglises particulieres avec leur histoire et leurs
traditions, avec leurs préoccupations et leurs miséres, avec leurs cri-
tiques et leurs problémes, avec leurs désirs et leurs requétes ne pou-
vaient pas réellement se faire entendre au concile cecuménique sur
convocation humaine, ou si une Eglise locale particuliére imposait
aux autres d'une maniére totalitaire ses traditions, sa piété, ses doc-
trines, son droit » (p. 46). Le Deuxiéme Concile du Vatican n’est donc
pas un concile cecumeénique incontestable puisqu’il ne peut exprimer
qu'une moitié de I’cecuménicité, encore qu’il soit réjouissant de penser
que l'intention d’'unité qui préside a ses sessions augmente, a longue
échéance, les chances de son cecuménicité convaincante. La sainieté
est représentée de maniére convaincante quand « le concile accomplit
la volonté du Pere qui est aux cieux, quand il écoute le Christ Jésus
qui parle a I’Eglise par I’Ecriture sainte, quand il est ouvert a I'Esprit
saint qui souffle ou1 il veut, et qui peut souffler en dehors des ministéres
institués » (p. 58 s.). Dans ce paragraphe, 'auteur établit en particu-
lier la distinction entre 1’Ecriture qui est Parole de Dieu, inspirée
par I'Esprit, et les définitions conciliaires, faites non sous l'inspiration,
mais avec l'assistance de I’Esprit, de sorte qu’elles ne sont pas des
révélations, mais des attestations humaines de la Parole de Dieu.
C’est pourquoi I’Ecriture est au-dessus des conciles, c’est pourquoi
une définition conciliaire ne saurait étre norma normans, mais seule-
ment norma normata, p. 63 ss. En d’autres termes, la sainteté sera
exprimée de maniére convaincante si le concile se comporte de maniére
« évangelique », s’il cherche non pas a se mirer et & s’admirer lui-
méme, mais s’il cherche vraiment a exprimer ce « concile cecuménique
sur convocation divine » qu’est 1I'Eglise, s’il renonce a étre un défilé
de I'Etat-Major de I’Eglise et une démonstration de pouvoir clérical,
s’1l refuse de ressembler a une assemblée de parti qui applaudit son
chef ou a une assemblée d’actionnaires qui enregistre la gestion de
son conseil d’administration, s’il sait s’en tenir & un minimum de
directives pour encourager au maximum la liberté des évéques, des
prétres et des laics.

Aprés cet inventaire courageux, probe et clair des conditions
auxquelles un concile cecuménique « sur convocation humaine » peut



240 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

exprimer de maniére convaincante le concile cecuménique «sur
convocation divine », c’est-a-dire 1'Eglise de Jésus-Christ, 'auteur
aborde le probléme le plus délicat : comment un concile peut-il
exprimer de maniére convaincante 1'apostolicité de 1'Eglise ? D’or
I'examen de quatre problémes : celui du laicat et de sa représentation
au concile (chap. V, p. 75-104), celui du saint ministére comme élé-
ment de la structure de I'’Eglise (chap. VI, p. 105-205), celui du
ministére papal dans son rapport avec le concile (chap. VII, p. 206-
308), et celui de l'infaillibilité (chap. VIII, p. 309-356).

H. Kiing montre d’abord, a 1'aide de I'histoire des conciles, que
ceux-ci n'ont pas toujours été des assemblées exclusivement épisco-
pales, puisque des prétres, des diacres, des laics — membres du peuple
de I'Eglise ou chefs politiques — des femmes mémes (I'impératrice
Iréne qui convoque et préside en partie le 7¢ Concile cecuménique,
a Nicée en 787) y ont participé et joué un réle déterminant (Cons-
tance !). Le premier concile du Vatican a donc innové en réduisant
presque totalement le rdle et la part du laicat. Luther avait donc
raison de rappeler a 1’Eglise 1'importance du sacerdoce universel :
I'ecclésiologie ne doit ni ne peut se réduire a une hiérarchologie (p. 95).
A cause du sacerdoce universel, parce que le laicat fait partie de
I’Eglise «concile cecuménique sur convocation divine», il n'y a pas de
raison théologique de I’exclure du « concile cecuménique sur convoca-
tion humaine » ni non plus de ne pas lui donner dans ce concile voix
délibérative. Toutefois — et c’est ce qu’il faut dire pour compléter
et équilibrer la revendication de Luther — le « sacerdoce universel »,
c’est-a-dire le laicat ne représente pas ni n’exprime a lui seul et
suffisamment le peuple de Dieu. D’olt la nécessité d’examiner les
différents problémes posés par le ministére dans 1'Eglise.

A ces problémes est consacré le chapitre VI du livre, chapitre sans
doute le plus important au regard de I’état actuel des rapports entre
protestants et catholiques romains (comme dans ses autres ouvrages,
H. Kiing converse plus directement avec les protestants qu'avec les
orthodoxes). La Réforme, dit-il, s’est en somme jouée sur la maniére
d’exprimer de fagon convaincante 'Eglise apostoligue. Or cette
apostolicité doit permettre de constater une congruence entre ce qui
se dit, se célebre, se fait dans 1’Eglise et le témoignage apostolique. Un
concile prouvera donc son apostolicité dans la mesure ot il confesse
ce qu'ont attesté les apdtres. En d’autres termes, I'Ecriture est la
norme des conciles. Sur ce point, il n’y a rien a objecter du point de
vue catholique romain aux revendications protestantes : il est méme
possible de les reprendre avec plus de vigueur encore qu’au XVIe
siecle. Mais — telle est la question qu’'un théologien catholique

romain doit poser ici & Luther et a ses adeptes : s’il est hors de doute
 que I'Ecriture est 'autorité qui doit commander dans un concile, y



OUVRAGES RECENTS D'ECCLESIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE 241

a-t-il dans I’Eglise des autorités soumises a 1’Ecriture et, si oui, quelle
est leur autorité réelle 7 En d’autres termes, la succession apostolique
n’est-elle qu'une succession dans l'esprit, dans la foi, dans la confes-
sion des apodtres, n’est-elle pas aussi une succession dans leur minis-
tére ? L’auteur soumet alors 2 un examen critique rigoureux, mais
avec un fair-play qu’'on ne peut qu’admirer, la réponse du luthéra-
nisme naissant, pour montrer l'alternative dans laquelle Luther s’est
trouvé en raison de l'attitude de 1'épiscopat d’alors: ou bien une
purification de ’Eglise en se passant des évéques, ou bien le maintien
des évéques mais au détriment de I'urgente purification de I’Eglise
(p. 122). Si Luther a préféré la Réforme a la forme traditionnelle de
I’épiscopat, c’est qu’il ne pensait pas de ce fait supprimer le ministére
institué par le Christ, mais seulement 1'une des formes juridiques et
sociologiques que ce ministére avait prise, au cours des siécles, sous
la pression des traditions humaines. D’ailleurs, I’'abandon de 1’épisco-
pat n’était pas motivé théologiquement. Les luthériens se sont en
effet déclarés disposés a reconnaitre la forme épiscopale traditionnelle
du ministére chrétien a condition que les évéques exercent vraiment
leur ministére spirituel : qu’ils prennent soin de la prédication et
du culte, qu’ils assurent la reléve du clergé, qu’ils visitent les pas-
teurs, qu'ils président a la discipline, qu’ils convoquent et dirigent
des synodes, qu’ils protégent et encouragent la vraie foi. Mais,
demande H. Kiing — s'il s’adressait aux réformés, la question devrait
étre nuancée — est-ce que les hésitations que 1’on décéle sur ce point
chez Luther, le fait aussi que dans les pays d’Allemagne le prince a
pu prendre une telle importance dans la structure de 1’Eglise, n’in-
diquent pas que, méme s’ils se récrient, les luthériens et d’abord
Luther lui-méme ont mis en question la nécessité fondamentale du
ministére pour la structure de 1'Eglise, éblouis qu’ils étaient par la
redécouverte du sacerdoce universel ? N'est-ce pas de cet éblouisse-
ment que proviennent les contradictions tellement profondes
(p. 135 s.) que l'on découvre dans les doctrines « luthériennes » du
ministére qui, les unes et les autres, de 'extréme gauche a l'extréme
droite, en appellent avec bonne conscience au réformateur ? Et cet
éblouissement n’a-t-il pas aveuglé Luther et ses adeptes au point
qu’ils ont, sur la doctrine du ministére, été incapables de lire vrai-
ment 1'Ecriture ? Ces questions fondamentales étant posées, I’auteur
écoute ce que les exégétes protestants disent aujourd’hui pour y
répondre (p. 141-161). En fait il écoute surtout E. Kidsemann (en
particulier ¢« Amt und Gemeinde im Neuen Testament », in Exegetische
Versuche und Besinnungen, Goettingen, 1960, vol. I, p. 109-134),
parce que l'attitude de cet exégéte lui parait admirablement paradig-
matique. E. Kdsemann, comme d’ailleurs d’autres tenants de 1’école
bultmanienne, ne sursautent pas quand ils rencontrent dans le



242 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

Nouveau Testament des éléments d’ecclésiologie « précatholiques»: ils
ont en effet pris le parti de les écarter comme hétérogénes a I'Evan-
gile. Ils peuvent donc les souligner, les valoriser avec beaucoup plus
de liberté que les exégeétes protestants qui les minimisent ou les
taisent par crainte de perdre, devant I’Ecriture, leur bonne conscience
confessionnelle. Or Bultmann, Kisemann, etc., ont démontré que
certaines couches du Nouveau Testament fourmillent de « précatho-
licisme », en particulier en ce qui concerne la doctrine du ministére
précisément. Que faire alors quand on est protestant ? Accepter ce
« précatholicisme » parce que I’on reconnait ’autorité de 1’Ecriture —
mais ne doit-on pas alors poursuivre, avec H. Schlier, jusqu’au catholi-
cisme établi par Rome ? — ou le rejeter en prenant sur soi de discerner
les esprits a l'intérieur méme du Nouveau Testament, de trouver un
canon a l'intérieur méme du canon et donc de corriger le canon néo-
testamentaire en concentrant le kérygme, en le réduisant a ce qui
paraitra a I'exégeéte étre le cceur de I’Evangile, par conséquent en choi-
sissant (aipeoi¢!) un élément al'intérieur du Nouveau Testament comme
I'élément exclusif ? Mais alors pour aboutir & quoi ? « Le programme
audacieux qui veut trouver un canon dans le canon veut du méme
coup étre plus biblique que la Bible, plus néotestamentaire que le
Nouveau Testament, plus évangélique que I’Evangile et méme plus
paulinien que Paul. L’intention, c’est une prise au sérieux radicale de
la Parole de Dieu, le résultat, c’est une dislocation, une dissolution
radicales » (p. 154). Apres cette question & E. Kidsemann, H. Kiing
se tourne vers 1'« Erklirung zur apostolischen Sukzession » faite offi-
ciellement par le luthéranisme allemand (Informationsdienst der
Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands, 1958,
p. 4-13) pour enregistrer que, quand ce sont les Eglises qui parlent,
les positions sont tellement rapprochées que des conversations ulté-
rieures apparaissent pleines de promesses, surtout s’il était possible de
faire comprendre que la théologie romaine ne veut pas d’une succession
apostolique « mécanique », automatique, détachée de la Parole. Tou-
tefois — H. Kiing 'admet en réponse a I’'étude d’Ed. Schlink, « Die
apostolische Sukzession » (Kerygma und Dogma, 1961, p. 70-114,
reprise dans Der kommende Christus und die kirchlichen Traditionen,
Goettingen, 1961) — Rome doit aussi aux protestants une réponse
sur la possibilité d'un ministére authentique, légitime et valide dans
lequel on est introduit autrement que par l'ordination épiscopale ;
or, estime 1'auteur, cette possibilité ne saurait étre exclue (p. 161-195).
En fin de ce chapitre VI est abordé le probléme de la représentation
de 1’Eglise locale auprés de 1’Eglise universelle et de celle-ci auprés
de celle-1a, pour affirmer avec force que I'Eglise n’est faite ni des
évéques seulement ni des laics seulement, et pour montrer dans quelle
mesure les uns et les autres représentent I'Eglise (p. 195-205).



OUVRAGES RECENTS D’ECCLESIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE 243

Le chapitre VII (p. 206-308) est consacré au ministére de Pierre
dans la structure de 1I'Eglise, question cardinale pour l'unité chré-
tienne. Or « aucun ministére de 1’Eglise ne se trouve influencé autant
par sa propre tradition que précisément celui-ci, et il est trés difficile
de distinguer a son propos ce qui fait partie de son étre et ce qui n’en
fait pas partie » (p. 209). La tache imposée deés lors a I’Eglise catho-
lique romaine est de retrouver, dans sa foi et dans sa vie, une expres-
sion, une démonstration convaincantes de ce ministére qui, dit
H. Kiing, trouve sa raison d’étre a fortifier les fidéles dans la foi, a
manifester I’amour de Dieu et & avoir un souci pastoral pour I'unité
chrétienne. Pour déblayer ce qui empéche d’aborder proprement et
librement le probléme de la papauté, I'auteur reprend de prés, en
dogmaticien, certains chapitres de I'histoire de I'Eglise : la primauté
et ses limites selon le premier concile du Vatican (p. 210-228), la
possibilité théologique et juridique d'une déposition du pape (p. 228-
244), le décret « sacro-sancta » de la 5¢ session du Concile de Constance
qui affirme la supériorité du concile sur le pape (p. 244-262) et I'his-
toire de l'interprétation de ce décret dans la tradition ultérieure
(p. 263-289) ; et il termine par une étude de ce qui, dans les droits
actuels du pape est de droit humain seulement (p. 290-308).

Le dernier chapitre se devait, aprés ce qui précéde, de répondre
a la question de l'infaillibilité (p. 309-355). Il commence par relever
la portée que la Réforme attribue aux premiers conciles cecuméniques
(p. 309-317 : ce que l'auteur y dit de Calvin témoigne d’une si pro-
fonde volonté de comprendre que l'on espére bien que, dans ses
ouvrages ultérieurs, il lui vouera plus d’intérét qu’il n’a pu ou voulu
le faire dans celui-ci). Ensuite il marque les limites de l'infaillibilité
définie lors du premier concile du Vatican (p. 317-340), en commen-
¢ant par montrer, contre l'objection de Karl Barth, comment et
pourquoi aux yeux de I’Eglise romaine I'infaillibilité du pape ne com-
promet pas le fait que I’Eglise peut étre interpellée du dehors par la
Parole de Dieu, qu’elle n’est pas condamnée 4 un monologue. L’auteur
reconnait toutefois que sur ce sujet tout est loin d’étre clair, méme
pour les membres de I’Eglise romaine (p. 340-355). Et il indique trois
thémes que, prudemment, patiemment et librement, il faudra oser
explorer : celui des rapports entre l'autorité enseignante et la cons-
cience personnelle, celui des rapports entre la foi et sa formulation,
celui du dogme et de son «amélioration » possible.

Un tel livre ne saurait laisser indifférent, ne serait-ce que par
I'exemple de bonne foi, de probité, de courage, de liberté et d’espé-
rance qu’il donne sans jamais faiblir : quel adversaire fraternel et noble
que H. Kiing ! Adversaire vraiment ? Ce qui nous oppose n’est-il pas
aussi et d'abord ce qui nous unit, et ceci n’est-il pas plus fort que
cela ? C’est pourquoi, plutét que d’entrer en conflit avec lui, on a



244 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

envie d’entrer en débat avec lui, entrainé par son espoir d'une réforme
nouvelle qui, atteignant tous les chrétiens, rendrait possible I'unité de
I’Eglise. Dans ce débat, bien des choses seraient a reprendre, a préci-
ser. Il faudrait d’ailleurs aussi répondre aux questions qu'’il nous pose,
et ce ne serait pas toujours facile. Comment en particulier répondre
au sujet de 'aveu de presque tous les exégétes protestants qu’il y a,
en effet, dans le Nouveau Testament, tant et tant de textes auxquels
le catholicisme (au sens large) se sent beaucoup plus apparenté que ne
I'est le protestantisme : faut-il, a la Kédsemann, disqualifier la canoni-
cité de ces passages pourtant «canoniques» pour faire l’économie
d’'une repentance et d'une réforme de notre Eglise, ou faut-il au
contraire respecter leur canonicité au risque de devoir «recatholi-
ciser » I'Eglise protestante ? Mais alors devra-t-on vraiment suivre
E. Peterson, H. Schlier et les autres exégetes protestants qui sont
devenus romains parce qu'’ils ont respecté, en bons protestants, 1’au-
torité du Nouveau Testament, ou pourra-t-on (ce que je crois) s’arré-
ter a ce prétendu « précatholicisme » (c’est-a-dire rester sur le terrain
néotestamentaire) pour poser aussi bien au « protestantisme » qu’'au
« romanisme » de vraies questions a partir de 1a ? Il faudrait reprendre
avec H. Kiing la doctrine non pas luthérienne, mais réformée du
ministére pour examiner si les questions qu’il pose au luthéranisme
demeurent valables. Il faudrait éprouver honnétement si un évéque
qui cherche son apostolicité dans sa dépendance de Rome se trouve,
quant a 1'épiscopalité authentique, aussi privilégié qu’il semble au
regard d'un pasteur réformé. I1 faudrait demander a H. Kiing de faire
la démonstration qu'un dogme promulgué par le pape dans son
infaillibilité ne condamne pas I’Eglise au soliloque mais lui permet au
contraire de répondre aux interpellations de la Parole de Dieu,
attestée canoniquement dans les Ecritures et faisant face a I’'Eglise. Il
faudrait tout reprendre — et ce ne serait jamais ennuyeux — non
pas nécessairement pour contester toujours, mais, souvent, pour voir
comment traduire ce qui a été dégagé, pour I’appliquer concrétement
a I'Eglise romaine et a la noétre, et ainsi pour croitre ensemble dans
un soucl exigeant de vérité et de charité.

L’Episcopat et I'Eglise universelle, ouvrage publié sous la direction
de Y. CoNGARr et B. D. Dupuy. Paris, Editions du Cerf, 1962,
831 p. Collection « Unam Sanctam », 39.

Il est frappant de voir que dans les recherches ecclésiologiques
catholiques romaines récentes, le probléme de I'épiscopat n’était
abordé qu’avec grande prudence, par le biais de l'histoire surtout.
Certes, les revues théologiques ne sont pas avares en articles sur le
sujet, et la question est immanquablement & l'arriére-plan d’ouvrages



OUVRAGES RECENTS D’ECCLESIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE 245

aussi notables que Prétres d’hier et d’anjourd hus (« Unam Sanctam »,
28, Paris, 1954) ou que les Etudes sur le sacrement de I'ordre (« Lex
orandi », 22, Paris, 1957). Le théeme de I'évéque avait été récemment
abordé aussi d'une maniére heureuse, mais pour le grand public, dans
le fascicule 8 des « Cahiers de la Pierre-qui-vire » : L’évéque et son
Eglise (Desclée De Brouwer, 1955). J. Colson (L’évéque dans la com-
munauté primitive, « Unam Sanctam », 21, Paris, 1951) et J. P. Torell
(La théologie de I'épiscopat au premier Concile du Vatican, « Unam
Sanctam», 37, Paris, 1961) pour leur part l'avaient abordé dans
une optique précise et limitée, mais il faut reconnaitre que sur ce
point, les anglicans (K. E. Kirk, G. Dix, K. M. Carrey, etc.) et les
luthériens allemands (E. Benz, P. Brunner, H. Dombois, etc.) avaient
été plus actifs. Désormais, par l'ouvrage signalé ici, certains des
meilleurs théologiens catholiques romains — Y. Congar, G. Defaifve,
J. Lécuyer, K. Rahner, O. Rousseau, G. Thils et plusieurs autres —
offrent aux ecclésiastiques ce qu’il n’est pas exagéré de saluer comme
une véritable somme sur la doctrine de 1'épiscopat, et aux chercheurs
un instrument de travail dont on ne saurait assez souligner 'impor-
tance, le niveau et la valeur. L'ouvrage comprend cinq parties, dont
toutes sauf une contiennent des contributions historiques ef systéma-
tiques, le souci systématique primant d’ailleurs clairement. La pre-
miére partie cherche a situer 1’épiscopat dans sa fonction ministé-
riale par rapport au Christ, 'évéque de nos ames (p. 31-132). La
seconde, la seule out 'on regrette I’absence d’un travail systématique,
situe les évéques par rapport aux apdtres (p. 135-221). La troisiéme
partie, qui porte sur les rapports entre 1'épiscopat et le peuple de
Dieu, se subdivise en trois sections: une premiére qui décrit le
ministére de I'évéque au sein de 1’Eglise universelle, une seconde qui
décrit ce ministére au sein de I'Eglise particuliére dans laquelle
I’'évéque représente le Christ (si ’on se réjouit de trouver ici une étude
remarquable de Mgr Elchinger sur ’évéque, ministre de la Parole,
on regrette de n’en pas trouver sur I’évéque président de I’assemblée
liturgique et garant de son ecclésialité), et une troisiéme, fort inté-
ressante, sur la collégialité épiscopale (p. 227-535). La quatriéme
partie, elle aussi subdivisée en trois, situe I'une par rapport a 1’'autre
la primauté et 1’épiscopat, et intervient donc trés directement dans
les préoccupations du second Concile du Vatican. Elle le fait, bien
slir, sur la base des débats et des définitions de 1870, sur la base
aussi — contribution fondamentale de Dom Rousseau — de la
fameuse déclaration faite en 1875 par 1'épiscopat allemand pour pro-
tester contre la thése de Bismark qui voyait dans les décisions vati-
canes une dégradation des évéques faisant d’eux, par rapport au
pape, ce que les curés de paroisse sont, traditionnellement, par rapport
a leur évéque (p. 54I-736). Enfin, la derniére partie contient des



246 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

recherches sur la théologie de 1'épiscopat, d'une part a 'aide d'un
examen minutieux des priéres d’ordination, d’autre part & I'aide des
orientations actuelles de la théologie catholique romaine (p. 739-811).
On est reconnaissant pour ce livre qui va, sur de nombreux points,
alimenter aussi les débats interconfessionnels d’une maniére positive.
La question majeure qu’il me parait poser (outre, bien sfir, celle des
rapports entre la primauté du pape et la pleine apostolicité du ministére
épiscopal, question loin d’étre résolue encore) est la suivante : le fait
que, par consensus généralisé, le sacerdoce passe pour primer 1'épis-
copat — «un évéque est ... un prétre» (p. 782) — n’alteére-t-il pas
toute la doctrine de I'épiscopat telle qu’elle se prépare déja et se
structure aux temps apostoliques ? Ce qui prime, n’est-ce pas juste-
ment 1'épiscopat, c’est-a-dire le fait qu'un homme, a la suite des
apotres, est chargé de représenter, dans une congrégation chrétienne
locale, I’¢émoxomi, la visitation et donc la présence du Seigneur lui-
méme ? Ce qui permet de distinguer nettement I’épiscopat du presby-
térat (qui n’est pas un «sacerdoce »), méme si par la suite les exi-
gences de la vie et de 'unité de I’Eglise motiveront une « épiscopali-
sation » grandissante des presbytres; mais ce qui permet peut-étre
aussi d’aborder dans une perspective renouvelante la terminologie
sacerdotale qui, si rapidement, exprimera le ministére : 'évéque n’est
pas sacrificateur parce qu’il célébre une messe médiévale, il est
souverain-sacrificateur parce qu’il atteste, dans I’assemblée liturgique
qu’il préside et qualifie, la présence du Christ dpxiepedc. Cent autres
questions surgissent d’ailleurs. Elles soulignent I'importance de cet
ouvrage qui excite la discussion d'une maniére qui fera avancer les
problémes.

ULricH VALESKE : Votum ecclesiae. Miinchen, Claudius Verlag, 1962,
IT¢ partie 253 p., 2¢ partie 210 p.

Le «votum ecclesiae», que 'on pourrait peut-étre rendre par
«nostalgie pour une Eglise », est I'un des faits marquants de l'exis-
tence théologique d’aujourd’hui. Cette nostalgie se heurte certes aux
barriéres confessionnelles, mais ne se laisse pas décourager pour
autant, consciente qu’elle est du surprenant parallélisme des ques-
tions et souvent des réponses qui sont formulées et données de part
et d’autre de ces barriéres : ce parallélisme en effet, s’il se confirme et
se renforce, finira bien par faire céder des habitudes, des méfiances,
des orgueils pour permettre une recherche commune, interconfession-
nelle, des données de 'ecclésiologie chrétienne. Tant se fait déja dans
ce sens. La premiére partie du livre d’U. Valeske s’inscrit dans la
préparation a l'actuel Concile du Vatican, et expose le renouveau de



OUVRAGES RECENTS D’ECCLESIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE 247

I'ecclésiologie romaine et les débats nés a l'intérieur de I’Eglise
romaine a la suite de ce renouveau. Ce qui est particuliérement inté-
ressant, c’est que ces débats sont rapportés avec en arriére-plan les
débats analogues qui se poursuivent dans les Eglises non romaines :
sur l'insuffisance des ecclésiologies confessionnelles traditionnelles, sur
les dimensions (céleste, préexistante, cosmique, eschatologique) de
I’Eglise, sur sa visibilité, sur les rapports entre la nature et la struc-
ture de I’Eglise et les limites du droit ecclésiastique, sur 1'aspect socio-
logique de I'Eglise et sur sa portée sotériologique, sur la possibilité
d’une repentance de 1’Eglise, sur I’Eglise « corpus Christi mysticum »,
etc. Mais l'intérét de I’ouvrage ne s’arréte pas la. Il est encore, et trés
particuliérement, dans la seconde partie qui rassemble et classe plus
de 6600 titres en une monumentale «bibliographie ecclésiologique
interconfessionnelle », preuve évidente de la réalité d'un «votum
ecclesiae » dans la chrétienté contemporaine. Ces titres sont classés
selon 24 tétes de chapitre, ceux-ci étant subdivisés a leur tour en
sections et paragraphes. La consultations de ce trésor bibliographique
est donc facile. Les ouvrages sont classés selon 1'année de leur publica-
tion (en général, la bibliographie comprend les titres marquants
d’avant 1940, et cherche & étre compléte de 1940 a 1961), les auteurs
catholiques romains (et parfois orthodoxes) étant distingués des
autres. Quand un livre a donné lieu a des recensions théologiquement
importantes, elles sont signalées ; souvent, la bibliographie mentionne
aussl sl un ouvrage a été traduit. Méme si ici ou 14, bien rarement
pourtant, un titre recherché manque, méme si, bien rarement aussi,
on trouve une légére inexactitude (le P. le Guillou s’appelle régulie-
rement le Gouillou!), ce qu’'on vient d’en dire montre qu’il s’agit
d’un ouvrage de base qui va trés rapidement s’imposer, tant il rendra
service aux ecclésiologues.

Diaconia in Christo, Uber die Erneuerung des Diakonates, heraus-
gegeben von KARL RAHNER und HERBERT VORGRIMLER. Frei-
burg-Basel-Wien, Herder, 1962, 646 p. Collection «Quaestiones
disputatae », 15/16.

On sait que depuis un certain nombre d’années le probléme du
renouvellement du diaconat se pose avec une certaine urgence dans
I'Eglise romaine, d’abord pour une raison pratique : les prétres de
paroisse ne sont pas assez nombreux pour satisfaire aux taches qui
les appellent ; ensuite pour une raison doctrinale, puisqu’on se
demande s’il était légitime de laisser s’atrophier presque compléte-
ment I'un des ministéres qui fait partie, dés la plus haute antiquité,
de la structure hiérarchique de I’Eglise, et si le moment n’est pas venu



248 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

de revaloriser ce ministére. Ce sont ces deux raisons qui sont a l’ori-
gine et a la base de I'important ouvrage collectif que nous signalons
et recommandons ici aux théologiens et aux hommes d’Eglise pro-
testants qui rencontrent des questions tout a fait semblables, et tout
aussi « disputées » que leurs collegues catholiques romains. L’ouvrage
comprend trois parties. Une premiére (« Der Diakon in Geschichte und
Gegenwart », p. 3-201) sur I'histoire du diaconat et sur la maniére dont
il est exercé actuellement, en particulier dans les Eglises d’Orient et
dans les Eglises de la Réforme (p. 190-201, contribution de H. Krimm,
professeur de théologie pratique a la Faculté de Heidelberg). Cette
premieére partie contient certainement le relevé le plus complet et le
plus sérieux que, sur ce sujet, I'on peut trouver aujourd’hui. La
deuxieme partie, plus bréve (p. 205-339) aborde la théologie du diaco-
nat dans la perspective de son renouvellement. Cette deuxiéme partie
contient, entre autres, une «théologie du dianonat » du bénédictin
belge A. Kerkvoorde. La robustesse, la franchise et la science de cette
contribution donnent a I’ensemble de l'ouvrage une base systéma-
tique trés solide et une référence trés slire pour juger des projets que
I'on fera pour renouveler le diaconat, pour juger en particulier de la
troisiéme partie, la plus longue (p. 343-620) qui rassemble vingt-quatre
contributions sur les tendances et les possibilités pratiques d'un renou-
vellement du diaconat. On trouve la un panorama complet, qui va
des solutions proposées en Europe (Allemagne, France, Pologne,
Italie, Portugal, Scandinavie) a celles proposées dans les pays de
mission ou en Amérique latine, qui aborde le probléme des rapports
entre le diaconat et le laicat, celui des taches diaconales des religieux,
celui de la formation des diacres et de leur vie spirituelle, etc. En fin
de volume, avant les index, on trouve une bibliographie trés com-
pléte de la littérature catholique romaine, orthodoxe et protestante
consacrée au probléme du diaconat et de la diaconie (p. 621-634).
Cet ouvrage n’est pas intéressant seulement pour savoir comment
I’Eglise romaine aborde un probléme concret et urgent de théologie
pratique. Il me parait avoir pour nous aussi — en plus de la richesse
de son contenu — un double intérét, méthodologique et ecclésiolo-
gique. Méthodologiquement, ce gros volume est un exemple décidément
convaincant du fait que pour faire une théologie pratique valable, il
importe de l'appuyer sur des recherches exégétiques, historiques et
dogmatiques approfondies. De toutes les disciplines théologiques c’est
celle qui, le moins, peut se suffire a elle-méme. Ecclésiologiquement,
Draconia in Christo montre I’avantage que I'Eglise peut trouver a
ranimer des ministéres, méme atrophiés, qui sont constitutifs de sa
structure, pour les adapter a la situation actuelle, plutét que d’in-
venter des ministéres nouveaux. En d’autres termes, cet ouvrage
nous donne une lecon bienvenue sur les possibilités de respecter les



OUVRAGES RECENTS D’ECCLESIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE 249

ministéres traditionnels au gré des formes diverses de leur application
historique, et par conséquent sur le danger qu’il y a & inventer des
ministéres nouveaux, sans attaches profondes avec les structures
essentielles de 1'Eglise. Une chose encore m’a frappé: la presque
totale absence du probléme de la diaconie féminine. A part les quelques
mentions historiques inévitables sur le ministére des diaconesses, on
ne trouve guére qu’un prétre polonais qui en parle positivement,
demandant d’ailleurs qu’il soit revétu par des religieuses (p. 445 s.).
Un Allemand, lui, estime qu’il sera bientdt temps de voir si et dans
quelle mesure ce ministére devrait étre ranimé. Il pense cependant
que si la discussion, sur ce point, n’est pas encore vraiment réamorcée,
c’est qu’il importe de commencer par recueillir des expériences au
sujet du diaconat masculin (p. 430). Ici, le probléme se pose donc
d'une maniére différente dans I'Eglise romaine que dans la nétre.

ANDRE TURCK : Evangélisation et catéchése aux deux premiers siécles.
Eaﬁs, Editions du Cerf, 1962, 163 p. Collection « Parole et Mis-
sion », 3.

Ce bon petit ouvrage, extrait d'une thése de doctorat d'un vicaire
de paroisse, fait un inventaire soigneux de ce que les documents
chrétiens des deux premiers sieécles de notre ére permettent de dire
sur la catéchése (réguliérement pré-baptismale ?), et il le fait dans
une confrontation constante et approfondie avec les historiens du
christianisme naissant qui se sont spécialement occupés du probléme,
d’Alfred Seeberg a O. Cullmann, J. N. D. Kelly, G. Bardy et surtout
E. G. Selwyn (il manque K. Stendhal, The school of St. Matthew, 1954,
et il n’a pas pu étre tenu compte de B. Gerhardsson, Memory and
Manuscript, 1961). L’auteur arrive a la conclusion que primitive-
ment, la catéchése comprenait deux parties, I'une morale, reprise du
judaisme («les deux voies ») qui sera christianisée surtout par saint
Jean, 'autre dogmatique et plus spécialement christologique (voir le
bon passage sur le kérygme primitif, p. 49 ss.). Cette juxtaposition
des deux parties cessera bientdt pour donner lieu & une matiére
catéchétique unifiée — encore que variable dans la formulation —
étonnamment fidéle au programme catéchétique d’Héb. 6 : 1ss., et
surtout fondamentalement christocentrique. La lecture de cet ouvrage
est particuliérement intéressante aujourd’hui ou il s’agit aussi, en
catéchése, de préparer des hommes et des femmes a la vie chrétienne
dans un monde ou ils seront minoritaires et peut-étre menacés a cause
de leur foi. On soulignera a ce propos les deux constantes de la caté-
chése primitive : la christocentricité doctrinale et la grande impor-
tance donnée a la transformation morale qu’implique la foi. Ce

17



250 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

deuxiéme point mériterait d’étre médité aussi sérieusement que le
premier par 1’Eglise d’aujourd’hui, si désireuse de rayonner dans le
monde et si rétive & trouver une chance de rayonnement dans l'exer-
cice des bonnes ceuvres (cf. Mat. 5: 16).

Louis BouvYeR : Le Rite et I’Homme. Paris, Editions du Cerf, 1962,
305 p. Collection « Lex orandi», 32.

Dans cet ouvrage fort notable qui vient d’enrichir 1’excellente
collection « Lex orandi », I'oratorien Louis Bouyer cherche a décrire,
a justifier et a limiter I'enracinement de la religion chrétienne dans
I’humanité en général. Il aborde donc un probléme important puis-
qu’il est indéniable que la foi et la vie chrétiennes s’expriment en
bien des points selon des schémes et avec des moyens qu’on trouve
aussi dans d’autres religions. Quel est la valeur et le sens de cet
apparentement dit au fait que la Parole a vraiment été faite chair,
et quelles en sont les limites, dues au fait que c’est la Parole, libre et
souveraine, qui a été faite chair ? Apreés avoir résumé les données les
plus récentes de I’histoire des religions et de la psychologie des profon-
deurs, l'auteur traite de problémes plus directement rattachés a la
liturgique chrétienne : probléme de la parole (chap. 4 et 7), probléme
des sacrements (chap. 5, 6 et 8), probléme de 1'espace (chap. g, excel-
lent) et du temps sacrés (chap. 10, trop succint). Ici ou la un peu
rapide ou méme superficiel, cet ouvrage me parait utile parce qu'il
pose bien les deux questions suivantes. Une question & Bultmann
tout d’abord et & son programme de démythisation de la « religion »
chrétienne : étant donné que !'histoire des religions montre que le
mythe est trés réguliérement un correctif qui combat la chute de la
religion dans la magie, étant donné surtout que la psychanalyse a
démontré a I'envi que I’homme moderne n’est pas aussi démythisé
qu’'on le prétend mais qu’il est bien plutét un mythomane refoulé,
ne faut-il pas libérer I'’homme moderne de ses refoulements en lui
donnant, dans 1'Eglise, un endroit ol il puisse se retrouver en pléni-
tude, et aussi en plénitude religieuse ? Si des questions explicites sont
posées a Bultmann en fin de volume seulement, elles sont constamment
sous-entendues. La seconde question posée par cet ouvrage est plus
générale. Elle surgit en somme chaque fois que le théme de cette
étude est abordé : pourquoi les hommes ont-ils tué le Christ s’il est
celui qui leur apporte leur propre plénitude ? Pourquoi cette espéce
de suicide de I’humanité au moment de la condamnation a mort du
Christ ? Il faut avoir répondu a cette question pour parler valable-
ment du cheminement qui permettra d’arriver a 1’'indéniable méta-
morphose ou transfiguration de la religion de 'homme naturel dans



OUVRAGES RECENTS D’ECCLESIOLOGIE CATHOLIQUE ROMAINE 251

la foi et la vie chrétiennes, car on rappellera alors que ce cheminement
implique le baptéme ou du moins — pour les choses — un mouvement
parallele a celui du baptéme. Certes, 1l y a perdurance de 1'identité
chez le baptisé entre I'avant et I’aprées de son baptéme (c’est pourquoi
la foil est comme un pardon et un exaucement des pré- et non-chré-
tiens) ; seulement si celui qui ressuscite du baptéme est le méme —
mais transformé ! — que celui qui était descendu dans le baptéme,
cette immersion 1’a tué, il a dii se renier et renoncer a trouver ailleurs
qu’en Christ ce qui le justifie. Or c’est ce moment d’autoreniement
qui, si souvent, me parait escamoté dans les ouvrages qui situent le
christianisme dans le contexte religieux de I'humanité, et ce reproche
n’est pas sans atteindre aussi le livre mentionné ici, malgré les efforts
consciencieux de l'auteur pour n'y pas préter le flanc. Un exemple :
il estime qu’il faut s’inspirer des Peéres « qui n’ont jamais admis les
symbolismes liés a des cultes paiens aussi longtemps que la spécificité
du culte chrétien ne s’était pas exprimée d’'une fagon suffisamment
claire et assimilée, dans la civilisation gréco-romaine, pour que ses
dépouilles pussent tomber entre les mains des chrétiens sans risquer
I'équivoque » (p. 294). Cela rappelle cette loi israélite selon laquelle
les membres du peuple élu pouvaient épouser des femmes prises a la
guerre, a la condition qu’elles se rasent les cheveux et se coupent les
ongles (Deut. 21: 12ss.). Si souvent, I’Eglise s’est contentée, pour
s’assimiler tel élément des religions naturelles, d’un coup de tondeuse
et de ciseaux, plutdt que d'une mise a mort, d'une renonciation paral-
lele au baptéme. Or les ongles repoussent, et les cheveux aussi...
Surgit alors une autre question, complémentaire : les risques prove-
nant de l'indispensable christianisation du monde par laquelle et
dans laquelle aussi se prépare la venue du Royaume, c’est-a-dire les
risques d’altération de ’Evangile par son expansion dans le monde
et par les rencontres qu’il y fait, ne nécessitent-ils pas, sous la nou-
velle alliance aussi, I'existence de prophétes qui rappellent 1'Eglise a
I'exclusivité de 1'obéissance qu’elle doit & son Seigneur ?

Y. M. J. CoNGAR: Sainte Eglise, Etudes et approches ecclésiolo-
giques. Paris, Editions du Cerf, 1963, 720 p., Collection « Unam
Sanctam », 41.

Au moment de corriger les épreuves de cette chronique d’ecclé-
siologie catholique romaine, je regois le dernier volume du P. Congar.
Je voudrais le signaler sans plus attendre.

Cet ouvrage rassemble la plupart des études et articles d’ecclé-
siologie que le savant dominicain a publiés depuis trente ans, et qui
¢taient dispersés dans des revues ou des symposia souvent difficiles a



252 JEAN-JACQUES VON ALLMEN

atteindre. Le classement systématique plutét que chronologique de
ces études donne a 1’ouvrage la forme de ce que l’on pourrait presque
appeler un traité : traité sur les attributs, sur les ministéres, sur les
membres de I’Eglise, traité aussi sur les rapports entre I’Eglise et le
monde et sur la tiche de I’Eglise dans le monde. Une partie spéciale
est réservée aux admirables chroniques d’ecclésiologie du P. Congar,
qui permettent de voir renaitre et s’affirmer un théme de réflexion
tellement important pour 'unité chrétienne, tellement important sur-
tout pour une nouvelle prise de conscience de la foi méme en Jésus-
Christ.

Un premier coup d’ceil sur I'ouvrage fait encore mesurer le réle
que le P. Congar a joué personnellement pour soutenir et approfondir
cette prise de conscience : il est tellement grand qu’il lui a mérité une
reconnaissance respectueuse et fraternelle de ceux qui, dans quelque
confession que ce soit, luttent, souffrent et prient pour que « traluise »
(comme disent les vignerons vaudois) le plus possible, dans les congré-
gations chrétiennes dispersées par le monde, la face de 1'épouse
immaculée du Christ.

JEAN-JACQUES VON ALLMEN.



	Ouvrages récents d'ecclésiologie catholique romaine

