
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1963)

Heft: 2

Artikel: L'Ancien Testament et la théologie de l'histoire

Autor: Keller, Carl-A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380790

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380790
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ANCIEN TESTAMENT

ET LA THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE

Qu'est-ce qu'une théologie de l'histoire Voici une définition
provisoire, personnelle, formulée sans aucune prétention philosophique
ni théologique dans le seul but d'interroger l'Ancien Testament : une
théologie de l'histoire est une vue d'ensemble des destinées de l'homme,
sous l'angle particulier de ses rapports avec Dieu.

Deux constatations découlent immédiatement de cette définition.
La première, qu'une théologie de l'histoire n'est pas une simple vue
de l'histoire parmi beaucoup d'autres. Elle ne peut pas être remplacée
par une interprétation philosophique, intuitive ou empirique des

événements, et elle n'a besoin d'aucun complément. La théologie de
l'histoire est la seule interprétation valable des destinées de l'homme,
étant donné le caractère constitutif et universel de ses rapports avec
Dieu. Une exégèse de l'histoire qui tiendrait pleinement compte de ce

qui constitue et l'homme et ses destinées, une exégèse donc qui partirait

de Dieu qui pose, qui porte et qui limite l'existence humaine, serait
en effet la seule interprétation légitime du donné historique. Elle serait
la solution de l'énigme que présentent les événements inintelligibles
en soi, elle éclaircirait tous les mystères. En second lieu, la définition
que nous venons de proposer permet de préciser le point de départ
de toute théologie de l'histoire. Les rapports entre Dieu et l'homme
culminent en effet dans la venue de Jésus-Christ. En lui, par son
incarnation, par son ministère sur terre, par sa mort et par sa
résurrection, Dieu a fondé une alliance éternelle avec tous les hommes. Une
théologie de l'histoire est donc nécessairement une interprétation
christologique des événements. Les destinées de l'homme, seule la
prédestination de Jésus-Christ leur donne un sens. Puisque l'œuvre
rédemptrice de Dieu en Jésus-Christ vise tous les hommes, et que cette
œuvre est génératrice de vie et de vérité, et qu'enfin l'humanité toute
entière est « objectivement », c'est-à-dire effectivement, bien qu'à son
insu, touchée, régénérée et recréée par la mort et par la résurrection
de Jésus-Christ, l'événement de Jésus-Christ est la source et le critère
de toute interprétation théologique des destinées de l'homme.



L'ANCIEN TESTAMENT ET LA THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE 125

Interprétation « vraie » de l'histoire (parce que plaçant l'homme
dans la totalité de ses relations existentielles), et interprétation
christologique, la théologie de l'histoire peut, semble-t-il, se contenter
de développer les lignes de la révélation néotestamentaire. C'est le
Nouveau Testament qui nous parle de Jésus-Christ et qui nous invite,
par lui, à accéder à la Vérité. Quel peut dès lors être le rôle de l'Ancien
Testament dans l'élaboration d'une théologie de l'histoire Telle est
la question à laquelle nous nous efforcerons de répondre.

i. L'Ancien Testament et l'histoire

Soulignons tout d'abord le caractère « historique » de l'Ancien
Testament, c'est-à-dire son enracinement dans l'immense variété des
situations humaines. Bibliothèque réunissant les restes de la littérature

nationale d'un peuple, l'Ancien Testament touche à tous les

aspects de la vie. On y parle de certaines communautés nomades de

l'époque du bronze moyen, d'une ligue de tribus semi-sédentaires
florissant au début de l'âge du fer, de paysans et de citadins vivant
sous une monarchie de la première moitié du premier millénaire avant
Jésus-Christ, d'une communauté religieuse qui se constitue petit à

petit au cours de la seconde moitié de ce même millénaire. On nous
présente les grands royaumes du monde ancien, l'Egypte et l'Ethiopie,

l'Assyrie, la Babylonie, la Perse, sans oublier les Grecs, Urartu,
les Mannéens, Elam et les Sabéens. On nomme quelques-uns des

dirigeants les plus puissants, tel pharaon, Tiglath-Pilèsèr, Sennacherib,
Nébucadnetsar, Cyrus. On y trouve des allusions aux problèmes
politiques, militaires et économiques qui menacent la stabilité de ces

royaumes et qui conduisent à des explosions spectaculaires. On nous
initie aux terribles bouleversements qui secouent le monde à

quelques-unes des grandes charnières de l'histoire universelle : aux environs

de l'an 1200 avant Jésus-Christ où nous assistons aux migrations
des peuples de la mer et du désert et à l'effondrement des civilisations
hittites, moyen-assyrienne et cananéenne, ou encore à la fin du
VIIe siècle qui voit des catastrophes semblables. On est attentif aux
méthodes de gouvernement des divers peuples, au Droit sous toutes
ses formes, à l'administration de la justice. Cette littérature couvre
le vaste éventail de tous les genres littéraires imaginables : la poésie
héroïque et satirique, religieuse et erotique, l'élégie, la fable, le récit
mythologique et le récit historique, en passant par la méditation
religieuse et philosophique, et par le proverbe. Tous les aspects de la
vie humaine sont abordés : l'origine et la fin des choses, la naissance,
l'amour, le mariage, la maladie, la vieillesse, la vie active avec les

gains qu'on réalise et les pertes qu'on essuie, la mort. Et tout cela
dans une suite presque ininterrompue d'images et de rapports, de



I2Ö CARL-A. KELLER

faits et de commentaires, s'échelonnant sur une période de plus de

1500 ans. Bref, la littérature vétérotestamentaire est universelle ; elle
jaillit de la totalité de l'homme et elle rayonne sur tous les horizons
de son existence. L'Ancien Testament est un livre historique, c'est-à-
dire un livre qui dépeint l'homme dans sa réalité quotidienne, qui
englobe le détail le plus banal et la catastrophe la plus extraordinaire,
et qui n'escamote rien.

Ces faits sont bien connus. Seulement, on n'en tire pas toujours les

conséquences qui s'imposent. On oublie que le caractère foncièrement
historique de l'Ancien Testament, son enracinement dans l'histoire
de deux millénaires, constituent un précieux complément du Nouveau
Testament. Celui-ci en effet ne couvre que quelques décennies dans
l'histoire d'une insignifiante — numériquement parlant — communauté

religieuse, il contient des écrits ressortissant à un nombre
étonnamment restreint de genres littéraires, et bien qu'il aborde tous
les problèmes fondamentaux de l'existence humaine, il le fait sous
une forme plus sélective et plus concentrée que l'Ancien. Les vérités
de la vie humaine que le Nouveau Testament éclaire d'une lumière
intense dans les bornes d'une tranche relativement mince d'histoire
ancienne, l'Ancien Testament les étale au large en les répartissant
sur plus de quinze siècles.

Ces quelques considérations suffiront pour démontrer l'utilité de
l'Ancien Testament dans l'élaboration d'une théologie de l'histoire.
Si le Nouveau Testament ne peut pas offrir tous les matériaux nécessaires

à cette élaboration — il en fournit, certes, le point de départ et
les critères — il faut envisager le recours à l'Ancien pour un complément

d'information.
Nous demandions : quel est le rôle de l'Ancien Testament dans

l'élaboration d'une théologie de l'histoire Voici une première
réponse : il apporte une abondance d'informations sur le fait humain,
évoquant de manière incomparable toute l'histoire d'un peuple.

Toutefois, une théologie de l'histoire est une vue d'ensemble des
destinées de l'homme, sous l'angle particulier de ses rapports avec
Dieu. C'est sur les rapports entre l'homme et Dieu que nous devons
maintenant porter notre attention.

2. Dieu et l'histoire

D'après l'Ancien Testament, les rapports entre Dieu et l'homme
se réalisent sur deux plans distincts. D'abord, au niveau de la providence

divine, ensuite, au niveau de la participation personnelle de
Dieu au déroulement de l'histoire.

Examinons d'abord le problème de la providence divine.



l'ancien testament et la théologie de l'histoire 127

D'un bout à l'autre, l'Ancien Testament affirme que Dieu préside
à toutes les destinées de la création, de l'univers aussi bien que de

chaque individu. C'est lui qui a placé les astres sur leur orbite, leur
assignant la fonction d'être des signes annonciateurs des temps et des
saisons. C'est lui encore qui tient dans sa main les mouvements de la
moindre créature : « Tu m'enfermes derrière moi et devant moi, tu as
placé ta main sur moi » (Ps. 139 : 5). Il durcit le cœur du pharaon,
comme il accorde à ses élus leur mesure de joie et de peine. Les rois,
les peuples, l'humanité toute entière ne sont que de l'argile dans sa
main, une hache qu'il brandit à son gré. Il dirige les destinées de tous
les hommes, afin que ceux qu'il aime soient sauvés.

Certes, les auteurs de l'Ancien Testament n'ignorent pas la liberté
de l'homme. Ils tiennent pleinement compte du libre arbitre. Ils ne
craignent pas les contradictions — apparentes — créées par cette
double affirmation : Dieu dirige tout, surtout les actions des hommes

— mais aussi : l'homme est libre, c'est lui qui par son péché se forge
son destin et qui doit librement choisir le sentier de la vie. L'homme
n'est-il pas le collaborateur, le partenaire valable, l'interlocuteur
qualifié de Dieu Cependant, les passages qui exaltent la grandeur
et la beauté de la liberté humaine ne sauraient l'emporter sur la
conviction encore plus généralement attestée que toutes les velléités du
libre arbitre ne sont, en dernière analyse, que les soubresauts du
jeu divin. Dieu est le maître de l'œuvre, il est à la fois l'auteur et le
metteur en scène du spectacle. Si les acteurs humains paraissent
évoluer librement sur la scène, c'est que Dieu qui réunit en sa
personne les fonctions d'auteur et de metteur en scène a d'emblée réglé
minutieusement chaque pas qu'ils font, chaque geste qu'ils esquissent,
chaque mot qu'ils prononcent. Tout cela, c'est l'étincelant mécanisme
de la providence divine.

L'Ancien Testament en offre plusieurs présentations. Nous en
choisirons trois.

a) Gen. 1 à 11. Ces chapitres, une sorte d'introduction à l'histoire
des Patriarches, constituent, dans l'ensemble du Pentateuque, une
grandeur à part. Il faut les étudier en soi, indépendamment des

textes qui viennent après «. Ils sont, il est vrai, de nature essentiellement

« mythologique », les points de contact avec l'histoire attestée

1 K. Cramer : Genesis i-ii : Urgeschichte (Tübingen, 1959) nie la
différence de qualité entre l'histoire de Gen. i-ii et celle de Gen. 12 ss. : l'histoire
d'Israël n'étant que le cas type de l'histoire d'un peuple, l'élection d'Abraham
ne marque en effet aucune césure. Cette thèse se heurte non seulement à la valeur
unique que tous les auteurs vétérotestamentaires attribuent à l'histoire du peuple

élu, mais aussi au fait que les récits de Gen. 12 ss. rentrent dans un contexe
chronologique partiellement verifiable, alors que Gen. i-ii se situent hors de
toute chronologie.



128 CARL-A. KELLER

et véritable de l'humanité étant extrêmement rares, voire inexistants

'. Malgré cela, ils contiennent une analyse des plus profondes de
l'existence historique de l'homme, plus exactement de l'homme vivant
sous la providence divine. Il n'est pas possible, dans le cadre de cette
étude, d'énumérer tous les traits saillants de cette analyse.
Contentons-nous de l'essentiel. Les vieilles traditions de Gen. i à il (c'est-
à-dire les traditions « non sacerdotales ») nous décrivent l'homme,
collaborateur de Dieu, cultivant la terre, inventant les arts et les
métiers, fondant des empires, construisant des villes et des tours.
L'homme vit dans une société close, il désire conserver l'unité du
genre humain. Toutefois, tous les rapports entre les hommes sont
viciés par le péché, tels par exemple les rapports entre l'homme et la
femme, les rapports entre les frères d'une même famille, les rapports
entre les parents et les enfants, les rapports entre les hommes et les
êtres humains (Gen. 6 : 1-4), les rapports des peuples entre eux. A la
suite du désir que l'homme ressent de se hausser au niveau de Dieu,
la collaboration de l'homme avec Dieu ne peut pas se réaliser non
plus. Cette humanité, certes, ne dépérit pas, elle ne va pas à sa perte.
Mais elle est incapable de vivre sa vraie vocation. Les manifestations
de l'amour de Dieu, garantissant la vie au sein d'une humanité en
contradiction avec elle-même, ne manquent pas : Dieu interpelle les
hommes, il couvre leur nudité, il dialogue avec Caïn le protégeant
contre ceux qui cherchent à le tuer, il se révèle à Noé, il promet de ne
jamais interrompre le rythme des saisons — autant de signes
annonciateurs de la merveilleuse providence de Dieu.

Bien que ces chapitres ne développent pas une véritable théologie
de l'histoire au niveau de la providence de Dieu, on y trouve presque
tous les éléments nécessaires à l'élaboration de celle-ci : i° la description

type de la société humaine ; 2° l'analyse des forces motrices des
mouvements historiques, tels que l'effort de passer outre la dépendance

de Dieu, l'ambition, la jalousie, la peur, le « besoin de grandeur

» ; 3° la providence de Dieu qui reste à chaque instant le maître
souverain des événements 2 et qui souverainement cherche les
individus aussi bien que les peuples, tout en gardant les distances ; enfin

1 A la suite de B. Stade, nombreux sont les exégètes qui ont découvert
dans l'histoire de Caïn (Gen. 4) le reflet de l'histoire des Kénites ou Kéniens. Il
faut abandonner cette hypothèse, Caïn étant un personnage mythique comparable

à Ekimdu dans la mythologie sumérienne. En revanche, le récit du déluge
est probablement basé sur le vague souvenir d'une inondation, ou plutôt des
grandes périodes pluviales qui correspondent aux périodes glaciaires chez nous.
La « tour de Babel », enfin, rappelle sommairement l'existence d'une ziggourate
inachevée ou délabrée.

2 A l'encontre des dieux mésopotamiens, effrayés par l'ampleur du « déluge »

qu'ils viennent de déclencher (Guilgamesh XI), YHWH ne cesse à aucun
moment de contrôler les événements (Gen. 6-8).



L'ANCIEN TESTAMENT ET LA THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE I29

4° de nombreuses allusions à la convergence de la toute-puissance
divine et de la liberté humaine : Dieu veut que seule la femme soit
« l'aide » dont l'homme a besoin — l'homme y consent spontanément ;

il veut que de nombreuses nations peuplent la terre (Gen. io) — le
désir des hommes de rester ensemble aboutira au même résultat
(Gen. 11).

b) Le livre de Daniel, aux antipodes de Gen. i à II, présente un
tableau très différent. Assistant au spectacle hallucinant de l'apparition

et de la disparition des empires assyrien, babylonien et médo-

perse, les Juifs de l'époque perse (Ve siècle) sont amenés à réfléchir
au problème de l'histoire. Observant, plus tard, l'effondrement définitif

de l'empire perse, la carrière vertigineuse d'Alexandre et les destinées

souvent bizarres de ses successeurs, ils réussissent à parachever
leur réflexion. Ils en déposent les résultats dans le livre de Daniel.

Dans Daniel, c'est le problème de l'Etat qui prime : qu'est-ce que
l'Etat C'est, d'une part, une autorité que l'on s'efforce de servir avec
zèle, mais c'est aussi, d'autre part, un colosse démoniaque qui s'arroge
des droits réservés à Dieu. C'est l'œuvre d'un peuple ou d'un roi ivres
de pouvoir, mais c'est aussi l'enjeu de la lutte des anges, car chaque
nation a son ange gardien. Dans aucun autre livre, que ce soit dans la
Bible ou ailleurs, la misère et la grandeur des Etats, la splendeur
mirifique de l'administration des vastes espaces, la folie de l'impérialisme
déchaîné, la magnificence des palais et la mesquinerie des intrigues
qui s'y trament, l'attrait des civilisations grandioses et la petitesse
des hommes qui les créent, ne sont décrits avec autant de férocité
éloquente. Pour une théologie de l'histoire, les chapitres 2 et 7 sont
d'une importance capitale, mais aussi les chapitres 10 et il. L'essentiel

peut se résumer en quatre points :

i° L'auteur du livre de Daniel professe un déterminisme presque
outrancier '. Dans le chapitre n, par exemple, il déclare que toute
l'histoire des Achéménides et des diadoques est fixée d'avance, et cela
jusque dans les moindres détails. C'est pourquoi il est possible de la
révéler par des songes et par des visions. Nous retrouvons ici, sous
une forme adaptée aux exigences fondamentales de la foi juive,
l'idée orientale du destin, simati, base de toute mantique et de toute
onérologie 2. Cette référence à la pensée babylonienne n'est pas gra-

1 Tout est arrêté de longue date, tout est inscrit dans le « livre de vérité »

(ketâb è'mèth, 10, 21). — Ajoutons que la prière n'a aucune influence sur le
déroulement des événements ; elle ne sert qu'à provoquer la révélation des
mystères.

2 L'idée babylonienne du destin (simtu) est d'une rigidité intransigeante.
Par ses prières, ses incantations, ses sacrifices et ses rites magiques, l'homme ne
modifie pas son cours, il ne peut que modifier sa propre attitude dans le sens
d'une complète subordination.



130 CARL-A. KELLER

tuite ; en effet, la structure polythéiste de la notion babylonienne
transparaît clairement dans le livre de Daniel où la providence du
Dieu unique est presque éclipsée par le « décret des anges » (4 : 14).

2. L'histoire se déroule sur deux étages, les combats entre les
empires humains étant doublés par les combats entre les anges
(ch. 10). Il ne s'agit cependant pas d'un simple parallélisme, car il
semble que l'histoire des anges a la priorité. On peut même affirmer
que les événements se jouent véritablement au niveau des anges, car
c'est eux qui tranchent les litiges et qui prennent des décisions. L'histoire

des empires humains n'est que la projection d'un film fabriqué
par les anges. Là aussi, on remarque l'influence du polythéisme
oriental.

3. Au déterminisme angélique correspond le caractère statique de
l'histoire humaine. Les rois et les autres personnages de l'histoire ne
sont même plus les acteurs dans un jeu organisé par le divin metteur
en scène, ils ne sont que des ombres et des lumières fugitives qui
passent sur un écran, tant que dure la projection de leurs images
imprimées dans la pellicule. Le caractère statique de l'histoire éclate
au grand jour dans le symbole de la statue (Dan. 2) dont on ne reconnaît

pas toujours l'importance. Ici, les quatre empires qui dans
* l'histoire » succèdent l'un à l'autre dans une suite temporelle,
apparaissent simultanément sous la forme d'une statue immobile. Le
propre d'une statue est d'être statique. De même, ces quatre empires
qui, dans la réalité empirique se suivent dans le temps, sont balayés
simultanément, d'un seul coup, par la pierre qui frappe les pieds de
la statue. Il est du plus haut intérêt de constater que le spectacle
des empires qui s'écroulent pour faire place à d'autres qui s'écrouleront

à leur tour, a conduit les Juifs à cette véritable vue d'ensemble
des destinées des nations, vue d'ensemble qui ignore le facteur
« temps ».

4. S'il amoindrit très nettement la valeur de l'histoire des hommes,
l'auteur de Daniel grossit presque démesurément un événement qu'il
ne se lasse pas de prêcher à ses contemporains : l'apparition du
Royaume de Dieu. La véritable « histoire », celle qui le passionne,
pour laquelle il vit, c'est l'événement eschatologique. La vision de la
statue, Dan. 2, est particulièrement révélatrice. Les quatre empires
qui constituent la statue ne changent pas, il ne s'y passe strictement
rien. Le seul mouvement qu'on puisse observer, c'est l'arrivée d'une
pierre qui écrase les pieds de la statue et qui commence à grandir.
Cette pierre, c'est le Royaume de Dieu, c'est l'événement eschatologique.

Dans la vision des quatre monstres (Dan. 7) on assiste certes à

un minimum de mouvement : les monstres « montent » de la mer, l'un
d'eux mange, brise et foule aux pieds ce qui reste, il lui pousse une



L'ANCIEN TESTAMENT ET LA THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE I3I

corne, trois autres cornes sont arrachées, sa bouche parle de manière
hautaine. Mais l'événement par excellence de la vision, celui que le
narrateur raconte en recourant aux couleurs et au langage de la
poésie, c'est la constitution du tribunal, c'est l'apparition de 1'«

Ancien des jours », c'est la punition des quatre monstres «, c'est l'arrivée
de l'Homme, symbole du peuple élu, et son investiture. C'est là l'histoire

qui compte, l'histoire composée de vrais événements. L'histoire
des monstres, en revanche, c'est-à-dire l'histoire empirique, l'histoire
des rois et des peuples, n'est que la sombre toile de fond, coulisse
devant laquelle se joue le drame décisif.

Cette « théologie de l'histoire » qui efface l'histoire en faveur de
l'événement eschatologique est caractéristique de la pensée biblique
à l'époque tardive. Répétons-le, elle a été développée au milieu de
bouleversements historiques d'une envergure peu commune. Mais
loin de poser des problèmes insolubles, loin d'inspirer des méditations
philosophico-théologiques s'égarant dans le mystère, le ballet des

empires auquel assistaient les Juifs leur paraissait singulièrement
plat, ennuyeux même. Loin d'être un drame captivant dont ils
attendraient avec impatience le dénouement, l'histoire ne fut pour eux
qu'un tableau terne qui ne réservait aucune surprise. L'histoire en
laquelle ils croyaient, l'histoire pour laquelle ils mouraient, l'histoire
dont ils se nourrissaient, c'était l'histoire de la pierre qui grandit, de
l'Homme qui reçoit toute domination : c'était l'histoire du Royaume
de Dieu.

Pour l'auteur de Daniel, la splendeur des Etats, séduisante et
démoniaque, ou encore leur histoire, exaltante et tragique,
engageante et décevante, ne sont rien en comparaison de la gloire de Dieu
que la foi saisit grâce à la révélation.

c) Le prophète Esaïe et son Ecole 2. Esaïe est le prophète du « dessein

de Dieu » ('asath YHWH). En grand souverain, en maître de
toutes choses, YHWH exécute son plan : humilier les hommes, manifester

sa propre suprématie, défendre sa ville, protéger son temple
contre tous les agresseurs, comme aussi contre ceux parmi ses adorateurs

qui froissent son honneur en cherchant leur force ailleurs qu'en
lui, garantir la stabilité de la dynastie davidique. Exécutant ce plan,
YHWH utilise tous les moyens à sa disposition. Il flétrit les projets
d'Israël et de Damas tendant à destituer Achaz, il appelle les Assyriens

à son service, il les rejette au moment où ils s'insurgent contre

1 Punis tous à la fois, comme s'ils existaient simultanément : la vision
statique des quatre empires de la statue (Dan. 2) se répète sous une autre forme.

2 L'auteur de ces lignes défend depuis plusieurs années l'hypothèse selon
laquelle le livre d'Esaïe n'est pas une collection amorphe d'oracles épars et
disparates, mais l'œuvre de l'Ecole d'Esaïe, composée entre le VIIIe et le
VIe siècle.



132 CARL-A. KELLER

sa volonté. Il observe d'un œil détaché les agissements des Egyptiens
et des Ethiopiens (Es. 18), il travaille inlassablement à la purification
de son peuple. Cette théologie de l'histoire annonce déjà celle de
l'auteur de Daniel : YHWH fait bon marché de tout ce qui paraît
grand aux hommes (cp. 2 : 12-18), toute son attention étant rivée à
la sanctification de sa ville.

Dans l'Ecole d'Esaïe (VIIe et VIe siècles), cette vision de l'histoire
sera interprétée au gré des circonstances changeantes. Au VIIe siècle,
quand le pouvoir de l'Assyrie est à son zénith, un disciple d'Esaïe
admet que l'Egypte et l'Assyrie sont les centres de gravité de l'histoire

humaine, la première étant d'ailleurs assujettie à la dernière
(Es. 19 : 16 ss.) '. Mais ce qui lui semble significatif, ce n'est pas cette
constellation politique propre au VIIe siècle : c'est le fait qu'une
communauté yahviste commence à se former en Egypte. Cette communauté

prouve — telle est la vision du prophète — que les destinées
de l'humanité sont arrivées au point où, coincé entre les grands blocs
militaires, le petit pays d'Israël devient une berakah pour tous les

pays, une berakah qui en fera l'héritage de YHWH (Es. 19 : 24 s.).
Les membres de l'Ecole auxquels on doit le complexe d'oracles et

de textes sacrés réunis dans Es. 24 à 27 sont encore plus formels 2.

Leur activité est occasionnée par les terribles bouleversements qui
transforment le visage du monde ancien à la fin du VIIe siècle :

l'empire assyrien s'effondre, de nouveaux peuples —¦ les Umman-
Manda, les Mèdes — surgissent à l'horizon, les Babyloniens rétablissent
leur hégémonie, l'Egypte intervient à plusieurs reprises. Les disciples
d'Esaïe ne peuvent rester indifférents devant ces catastrophes.
Toutefois, leur foi n'en est que confirmée, ils la proclament courageusement

: YHWH va inaugurer son règne à Sion, les dispersés de son
peuple égarés en Assyrie et en Egypte apercevront le salut qui
approche ; le banquet eschatologique sera offert à tous les peuples sur
la montagne sainte ; au milieu de cette fête éblouissante les « justes »

recevront leur juste récompense. Ce message n'est que l'application
aux circonstances de l'époque de la théologie du maître, Esaïe : l'histoire

véritable, c'est celle qui se déroule à Sion, c'est l'histoire
eschatologique.

Vers la fin de l'hégémonie babylonienne (vers 540), d'autres
membres de l'Ecole d'Esaïe, disciples en ligne droite de ceux qui
s'expriment en Esaïe 24 à 27, sont à leur tour appelés à interpréter

1 Dans Es. 19, les mots « Assur » et « Egypte » ne désignent pas les royaumes
des Séleucides et des Ptolémées, mais bel et bien l'Assyrie et l'Egypte du
VII6 siècle.

2 Les chapitres Es. 24-27 ne sont ni une apocalypse ni une insertion tardive
dans le livre d'Esaïe. Ils reflètent les angoisses et les certitudes des fidèles de
Sion à l'époque de Josias, et immédiatement après sa mort.



L'ANCIEN TESTAMENT ET LA THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE I33

les événements singuliers de leur temps : Cyrus le Perse parcourt le
monde en conquérant, Babylone tombera bientôt à ses pieds. Moment
solennel de l'histoire Une puissance mondiale en remplace une
autre. Comment les disciples d'Esaïe vont-ils réagir Un rapide coup
d'œil sur Es. 40 à 55 suffit pour nous convaincre qu'ils reproduisent
fidèlement le message du maître. Certes, ils évoquent sans cesse les
faits historiques, Cyrus, ses victoires, les difficultés que doit affronter
Babel, la maîtresse souillée. Mais ils voient plus loin, ils visent plus
haut : le drame de l'histoire contemporaine n'est que le corollaire de
l'histoire essentielle, c'est-à-dire du Règne de Dieu. La mission de

Cyrus n'est pas de fonder un empire, mais de reconstruire le temple
de YHWH. C'est à la « fille de Sion » restaurée que s'adressent les
chants de triomphe de ces prophètes. Maintenant, au moment où
Sion sera glorifié, qu'elle redeviendra l'épouse de son Roi et la mère
d'une nombreuse famille, se réalise véritablement l'œuvre de la création.

Tous les dispersés d'Israël retourneront auprès de leur mère, et
toutes les nations viendront rendre hommage au Dieu de Sion qui
est aussi leur Dieu. Martin Buber affirme que le prophète qu'il appelle,
à la suite de l'exégèse protestante moderne, <i Deuterojesaja », est « der
Begründer einer Theologie des Weltgeschichte » '. Cette affirmation va
certainement beaucoup trop loin, mais Buber n'est pas seul à
exagérer l'originalité des disciples d'Esaïe qui ont formulé les révélations
d'Es. 40 à 55. En ce qui concerne leur interprétation de l'histoire des

peuples, les disciples ont simplement développé l'enseignement de
leur maître du VIIIe siècle.

Esaïe et les prophètes de son Ecole respectent la gravité des
événements historiques dans lesquels ils sont impliqués. Ils les
commentent en prêchant à chaque génération le même message eschatologique

: « C'est YHWH qui est à l'œuvre ; voici l'avènement de son
Règne. »

Résumons rapidement les trois « théologies de l'histoire » que nous
venons d'esquisser. Les vieilles traditions de Gen. 1 à 11 fournissent
les éléments d'une vue d'ensemble des destinées de l'homme, au
niveau de la providence divine. Esaïe et ses disciples observent avidement

les mouvements de l'histoire, tout en déclarant qu'ils sont sans
cesse dépassés par l'avènement imminent du Règne de YHWH à
Sion. L'auteur de Daniel brosse le tableau sombre de la vie des Etats
qui n'a aucune signification en soi, puisque tous les Etats du monde
sont destinés à être balayés par le Royaume de Dieu. Trois interprétations

différentes du donné historique, choisies parmi beaucoup
d'autres. Elles suffiront pour montrer qu'une « théologie de l'histoire »

ne saurait ignorer l'apport de l'TYncien Testament.

1 Martin Buber : Der Glaube der Propheten. Zurich, 1950, p. 297.



134 CARL-A. KELLER

3. Dieu dans l'histoire

Ce n'est toutefois pas au niveau de la providence divine que l'Ancien

Testament offre sa principale contribution à l'élaboration d'une
théologie de l'histoire. Pour Israël, YHWH n'est pas seulement le
Dieu qui préside aux destinées de l'humanité, mais le Dieu vivant qui
y participe directement, personnellement, historiquement. YHWH
est le Dieu qui se révèle, et qui se révèle non par l'intermédiaire de

l'histoire, mais dans l'histoire. Dans l'histoire, il apparaît à l'endroit
et au moment voulus, se manifestant de manière précise et nette, et
c'est ainsi qu'il se fait connaître des hommes. Les événements de
l'histoire en soi n'ont aucune valeur révélatrice ; tout au plus peuvent-
ils servir d'illustration à la Révélation, dans la mesure où YHWH
intervient à côté d'eux, afin de leur donner un sens. Ce n'est pas
l'histoire qui fait voir YHWH, mais c'est YHWH qui, dans l'histoire,
se fait voir lui-même des hommes.

Les formes sous lesquelles YHWH se manifeste aux hommes sont
multiples. Tantôt, il apparaît comme un homme, assumant un corps
vivant avec une bouche qui parle et des oreilles qui entendent ;

tantôt, il prend la forme d'un ange, d'un membre de sa cour céleste
qui est identique à lui-même, la personnification de l'une de ses forces
divines ; souvent aussi il apparaît à certains hommes sous la forme
de la Parole (« la Parole s'adressa à moi », disent les prophètes) ; parfois

enfin il transforme la conscience des prophètes, il rehausse leur
personnalité (par l'Esprit, par exemple), leur permettant d'entrer
dans son Conseil céleste et de prendre part à ses délibérations. Bref,
Dieu n'est pas seulement le metteur en scène de l'histoire universelle,
il en est l'un des acteurs. Le drame de l'histoire connaît de nombreuses
scènes où cet acteur reste invisible, où il ne dit rien et où les spectateurs

pressés risquent de l'oublier. Puis, quand on ne s'y attend pas,
il entre de nouveau en scène, on peut l'observer, l'applaudir ou se

moquer de lui — quoi qu'on fasse, son jeu est toujours éloquent, bien
qu'enveloppé de mystère.

Comment interpréter les textes bibliques rapportant les entrées en
scène de Dieu Faut-il les prendre au pied de la lettre S'agit-il d'allégories

ou de symboles ou encore de mythes transcrivant les
expériences ineffables de l'âme humaine Question fondamentale à
laquelle tout lecteur de la Bible doit donner une réponse. Problème à
tel point fondamental que la réponse immanquablement équivaut à

un axiome. On ne nous demandera pas, dans le cadre de cette étude,
de justifier notre choix : entre les solutions offertes, nous optons sans
hésiter pour une interprétation réaliste des textes en question. Nous
acceptons comme vrai le témoignage de la Genèse selon lequel YHWH



l'ancien testament et la théologie de l'histoire 135

est apparu à Abraham, comme vrai aussi celui de l'Exode concernant
ses interventions à la mer des Roseaux, au Sinaï et ailleurs, et nous
acceptons comme vrai le récit qu'Esaïe, Jérémie et d'autres prophètes
font de la manière dont YHWH leur a parlé. Bref, nous acceptons
l'historicité de la participation personnelle de Dieu à l'accomplissement
des destinées de l'homme.

A côté de l'histoire des Abraham, Moïse, David ou Néhémie, on
trouve donc dans les pages de l'Ancien Testament l'histoire d'un
personnage tout autre : l'histoire de YHWH, de Dieu lui-même.
Cette histoire-là, nous ne la connaissons que par tranches intermittentes,

au fil des apparitions apparemment décousues de cet extraordinaire

personnage. Elle se compose d'un grand nombre de scènes

isolées, réparties sur tous les siècles de l'histoire d'Israël. Mais c'est
une histoire qui demande notre attention.

La question que nous aborderons en conclusion est donc la
suivante : Qu'en est-il de l'histoire de YHWH Qu'en est-il de la suite
déconcertante de ses apparitions dont chacune est l'acte même de la
Révélation Qu'en est-il de l'histoire de la Révélation

Avant d'esquisser une réponse à ces questions, signalons une
tentation à laquelle ont succombé des générations d'exégètes : la tentation

d'appliquer à l'étude de l'histoire de YHWH un schéma
évolutionniste quelconque. On a, en effet, supposé que les idées que les
Israélites se sont faites de YHWH et de sa révélation ont évolué
au cours des siècles et que les textes dont nous parlons ne sont que
l'expression de cette évolution ; on a fait allusion à une possible
évolution de Dieu lui-même ; on a aussi atténué l'hypothèse d'une
possible évolution de Dieu en introduisant celle de la révélation
progressive ; on a enfin situé l'évolution dans l'appropriation progressive
de la Révélation, complète et parfaite en soi, par le peuple de la Bible.
Nous nous efforcerons de résister à cette tentation.

Une première observation s'impose dès lors : l'histoire de YHWH
est étroitement liée à l'histoire des peuples. YHWH apparaît, non pas
pour révéler des vérités générales, mais pour modifier le cours de
l'histoire des hommes. Ses apparitions au cours de l'Exode sont en
relation intime avec la situation de son peuple ; les apparitions aux
prophètes sont nécessitées par les conditions particulières de leur
époque. L'histoire de YHWH double celle des hommes.

Une deuxième observation nous mène plus loin. Il est possible de
discerner parmi les nombreuses apparitions de YHWH (qui sont,
pour nous, le côté tangible de son histoire), des périodes distinctes ».

Ces périodes se caractérisent par la forme particulière et par le but
spécifique des apparitions. Elles sont au nombre de six.

1 Ce fait est, entre autres, à la base de l'erreur évolutionniste.



I36 CARL-A. KELLER

1° Les apparitions de Dieu aux Patriarches. Il s'agit en général de
théophanies » : Dieu apparaît aux Patriarches sous une forme visible,
afin de leur faire des promesses. Cette période — qu'on peut dater
des XVII/XVIe siècles — est le temps de la préparation qui exige
de la part de l'homme un acte de foi (Gen. 15 : 6).

2° Les apparitions de Dieu lors de l'Exode. Dieu apparaît sous des
formes multiples, tantôt visibles, tantôt seulement audibles. Leur
but consiste à délivrer le peuple opprimé, à le soutenir dans sa marche
à travers le désert, à l'appeler au service de YHWH en lui imposant
une berith, c'est-à-dire un traité de vassalité. En un mot, c'est la
fondation d'une Eglise, sur la base d'un acte libérateur.

30 Les apparitions de Dieu à l'époque de l'ancienne amphiktyonie
(XII/XIe siècles). Dieu apparaît sous la forme d'un ange (Josué 5 : 13 ;

Juges 6 :13), parfois aussi sous une forme mystérieusement personnelle
(I Sam. 3), ou sous celle de la Parole qui s'adresse à des intermédiaires
choisis. Il s'agit d'apparitions occasionnelles, conditionnées par les
besoins de l'époque. Leur but est de délivrer telle tribu ou tel groupe
de tribus d'un danger militaire et de sauvegarder l'existence de la
ligue des tribus (c'est-à-dire de l'amphiktyonie) sans faire appel à une
autorité centrale permanente.

40 La présence de Dieu au culte de la dynastie davidique. Il ne
s'agit plus d'apparitions occasionnelles, mais d'une présence presque
permanente ayant lieu dans le culte. Certes, cette présence de Dieu
est parfois remise en question par certains prophètes, notamment par
Jérémie (Jér. y), mais elle n'est jamais niée en principe. Le Psautier
préexilique nous montre clairement qu'elle est distinctement ressentie

par les fidèles. Elle a pour but l'établissement de la théocratie : YHWH
règne en Roi suprême, représenté par son « Fils », le roi davidique 2.

De sa résidence, le temple de Jérusalem, il désire faire le centre de
l'humanité 3.

50 Les apparitions de la Parole aux prophètes. Par des visions, par
la présence de la « main », de l'Esprit, de la Parole, par l'autorité
confiée au prophète lors de sa vocation, YHWH se révèle à la fois au
prophète et par lui à la communauté. Le contenu de la révélation
répond toujours aux exigences du moment. En voici quelques thèmes
majeurs : dénonciation des péchés, appel à la repentance, annonce
d'un châtiment, annonce soit de la restauration de l'amphiktyonie

1 Notons quelques exceptions : dans Gen. 20 et 28, et selon une couche
de Gen. 15, YHWH, ou « Dieu », apparaît dans des songes.

2 Cp. surtout les hymnes de la fête du Nouvel-An, et les « psaumes royaux ».

3 Ces idées sont, rappelons-le, à l'origine de la théologie d'Esaïe et de son
Ecole.



L'ANCIEN TESTAMENT ET LA THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE I37

(notamment chez Osée et chez Jérémie), soit de l'accomplissement
des promesses faites à David et à Sion (notamment chez Esaïe et son
Ecole). Par l'intermédiaire des prophètes, Dieu accompagne son
Eglise à travers la période la plus mouvementée de l'histoire ancienne.

6° L'époque tardive. Les apparitions de Dieu se font très rares et
sont souvent contestées: le «maître de justice» de Qumran et les
auteurs des apocalypses prétendent en avoir été les bénéficiaires. Le
peuple de Dieu vit de la révélation d'autrefois, résumée dans la Loi.
L'effort sincère d'obéir à la Loi crée un sentiment permanent de

culpabilité que le culte sacrificiel de l'époque tardive ne réussit que
partiellement à atténuer. Le moment est venu pour la nouvelle
apparition, décisive celle-ci, de Dieu en Jésus-Christ.

On le voit : l'histoire de Dieu, l'histoire de la Révélation, c'est
l'histoire de son amour pour le peuple dont il annonce la création,
qu'il se forge et qu'il porte. C'est l'histoire de sa sollicitude pour une
communauté humaine qu'il appelle à la vie afin d'être aimé par elle,
afin d'être « respecté » (« yir' ath YHWH ») par ceux qu'il a aimés le
premier.

L'histoire de Dieu et de son amour pour une communauté
humaine, qu'apporte-t-elle à l'élaboration d'une théologie de l'histoire

Si la théologie de l'histoire est « la vue d'ensemble des destinées

de l'homme, sous l'angle particulier de ses rapports avec Dieu »

(v. supra), l'histoire de la Révélation est elle-même la théologie de

l'histoire, c'est le fait christologique déployé dans le temps. L'histoire
de la Révélation montre, en effet, que l'humanité a son centre de

gravité dans le peuple de Dieu qui, lui, est l'endroit où apparaît le
Maître de tous.

L'histoire de la Révélation met en évidence la vérité des thèses
d'Esaïe et de l'auteur de Daniel : Quel que soit le poids de l'histoire
profane, de l'histoire des peuples et des rois — elle perd ses charmes
et ses horreurs quand se réalise le miracle du Règne de Dieu.

Carl A. Keller.


	L'Ancien Testament et la théologie de l'histoire

