
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1963)

Heft: 1: Blaise Pascal 1662-1962

Artikel: L'entretien de Pascal avec M. de Sacy et les origines de son
apologétique

Autor: Gouhier, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ENTRETIEN DE PASCAL AVEC M. DE SACY

ET LES ORIGINES DE SON APOLOGÉTIQUE

On peut lire dans les Œuvres de Pascal, quel qu'en soit l'éditeur,
le texte d'un entretien avec M. de Sacy qui porte sur Epictète et
Montaigne. Il s'agit d'un dialogue en cinq parties d'étendue inégale,
trois interventions de Pascal et deux de Sacy.

Ce texte fut imprimé pour la première fois en 1728, dans le tome V
du recueil que le P. Desmolets, de l'Oratoire, publiait sous le titre :

Continuation des Mémoires de littérature et d'histoire. L'éditeur ne
donnait aucun renseignement sur sa provenance. En fait, 1'« Entretien

» ne se trouvait pas dans les papiers de Pascal que conservait sa
famille, alors représentée par Marguerite Périer, mais dans ceux
qu'avait laissés Fontaine, ancien secrétaire de Sacy : quelques années

plus tard, on le relira dans son contexte originel, au tome II de
l'ouvrage publié en 1736 par Tronchai : Mémoires pour servir à
l'histoire de Port-Royal par M. Fontaine.

Nous laisserons de côté ce qui concerne l'établissement du texte,
adoptant les conclusions de M. Pierre Courcelle et, par suite, pour
les citations, renvoyant à son édition : Entretien de Pascal et Sacy,
Ses sources et ses énigmes, Paris, Vrin, i960. Quant à l'histoire de son
origine, elle intéresse directement la signification de son contenu.
Nous sommes en présence d'un cas où craquent toutes les distinctions

entre la forme et le fond, la lettre et l'esprit, l'érudition et la
compréhension. La lecture de la pensée exprimée dans l'Entretien
ne peut être séparée d'une histoire de la chose écrite par laquelle cet
Entretien existe sous nos yeux. L'analyse philosophique coïncide ici
avec une recherche sur la fabrication du document.

Le souvenir de deux témoignages a pesé sur l'histoire et
l'interprétation du document : une lettre de l'abbé d'Eternare à Marguerite
Périer et la présentation de l'Entretien par Fontaine dans ses Mémoires.
Or, si l'on considère la suite des éditions et des lectures commentées
de l'Entretien depuis 1728, il semble qu'elle dessine rétrospectivement
la ligne d'un mouvement avançant toujours dans la même direction :

historiens et interprètes laissent peu à peu tomber les pré-jugements



42 HENRI GOUHIER

impliqués dans les deux témoignages. C'est là ce que l'on voudrait
d'abord rappeler. Mais pareille constatation conduit à une question :

que reste-t-il aujourd'hui des deux témoignages Et s'il en reste
quelque chose, le moment ne serait-il pas venu de s'en débarrasser
Question qui, bien sûr, n'est pas dictée par le seul plaisir de déchirer
quelques vieux papiers : la réponse, en effet, doit permettre une
hypothèse sur l'histoire de l'apologétique de Pascal ».

Quand Marguerite Périer apprit la publication par le P. Desmolets
d'inédits de son oncle, elle voulut savoir de quoi il s'agissait. La
nièce de Pascal a quatre-vingt-deux ans ; elle vit à Clermont ; elle
demande des renseignements à l'abbé d'Eternare. Celui-ci appartient
à la dernière génération de prêtres qui ont fréquenté le couvent de

Port-Royal. Or, en bons termes avec les Oratoriens, il se trouve bien
placé pour rassurer Marguerite sur le travail du « très honnête
homme » qui est alors bibliothécaire de la maison de la rue de Saint-
Honoré. Il lui envoie une lettre très précise le 20 juin 17282.

L'abbé d'Eternare écrit donc à Marguerite Périer : « L'entretien
de M. Pascal et de M. de Sacy sur Epictète et Montaigne est tiré
(quoique cela ne soit pas marqué) des Mémoires de M. Fontaine,
secrétaire de M. de Sacy... Il faut que cet entretien de M. Pascal
avec M. de Sacy ait été mis par écrit sur-le-champ par M. Fontaine. »

La première phrase indique la provenance du document, simple
énoncé d'un fait. Mais la seconde Il faut que..., ces mots expriment
une déduction de l'abbé d'Eternare, déduction dont il est facile de
deviner les prémisses. Sacy est mort en 1684 ; c'est alors que la
Mère Angélique de Saint-Jean prie l'ancien secrétaire de préparer
une biographie du célèbre directeur. Fontaine a cinquante-neuf ans
et nous savons qu'il rédige l'ouvrage publié par Tronchai entre 1696
et 1700, c'est-à-dire entre sa soixante-douxième et sa soixante-
quinzième année. L'abbé d'Eternare sait-il que Fontaine présente
l'entretien de telle façon qu'il faudrait le situer au début de l'année
1655 Peu importe : il sait sûrement que Pascal est mort en 1662.
Comment supposer que, si longtemps après l'événement, il aurait
trouvé le texte de l'entretien inscrit dans sa mémoire comme sur un
disque qui l'aurait fidèlement enregistré Non : « il faut que... »

1 Pour les Pensées, Br. suivi d'un numéro renvoie au classement des éditions
Brunschvicg ; L. suivi d'un numéro, au classement de L. Lafuma : Pascal,
Pensées sur la religion... t. I, Paris, Editions du Luxembourg, 1951, ou
Editions du Seuil, 1962. Pour les autres ouvrages, nous citerons seulement le titre
de : Œuvres de Biaise Pascal, éditées par Léon Brunschvicg, Pierre
Boutroux, Félix Gazier. Paris, Hachette, 14 vol., 1904-1914.

1 Cf. Œuvres, t. IV, p. 23-24 ; ou, sauf la dernière phrase, Courcelle,
p. 70.



L ENTRETIEN DE PASCAL AVEC M. DE SACY 43

le secrétaire de Sacy ait repris un compte rendu « mis par écrit sur-
le-champ ».

« Sur-le-champ », c'est-à-dire après l'entretien, et non pendant.
Il n'est pas question de ce que nous appelons aujourd'hui un compte
rendu sténographique. Par suite, en lisant le texte, il faut bien faire
la part de celui qui rédige. Quelle est-elle exactement Dans quelle
mesure peut-elle éveiller quelque inquiétude sur le sens des propos
prêtés aux interlocuteurs L'abbé d'Eternare va donc rassurer
Marguerite en ne laissant à Fontaine que la responsabilité de la
forme dans les morceaux mis sous le nom de son oncle : l'entretien,
dit-il, « est indubitablement de M. Fontaine pour le style, mais il
porte pour le fond le caractère de M. Pascal, à un point qu'il est bien
certain que M. Fontaine ne pouvait inventer rien de pareil ». L'abbé
insiste : « Le fond est excellent. » : cette excellence est une garantie
d'authenticité ; elle suffit à écarter la participation du brave homme

qui tient la plume.
Ainsi l'Entretien de Pascal et de M. de Sacy est le compte rendu

qu'un témoin a écrit aussitôt après l'avoir entendu ; les propos de
Pascal rapportent fidèlement sa pensée sinon la forme que sa parole
lui avait donnée. Telles sont les deux déductions qui, dès le début, se

glissent dans la présentation du texte.
On ne fera pas ici l'histoire complète de l'Entretien. Disons seulement

que la critique a successivement discrédité ces deux déductions,
en commençant par la seconde. C'est la distinction de la forme et du
fond qui fut d'abord contestée : ce doute va, ensuite, atteindre par
ricochet l'idée d'un compte rendu « mis par écrit sur-le-champ ».

Lisant le texte dans un -manuscrit où il n'a pas encore été trop
arrangé et amélioré par les éditeurs, Sainte-Beuve entendait la voix
même de Pascal : « l'accent original perce à chaque instant et domine...
ces vives paroles tranchent avec tout ce qui les entoure... » Ce sont
bien des formules prononcées par Pascal que le témoin a jetées sur
le papier aussitôt après les avoir entendues ». Le « style » n'est donc

pas plus de Fontaine que le « fond » : la première déduction de l'abbé
d'Eternare ne tient pas.

La seconde est très compromise. Si Fontaine a reproduit le plus
souvent les paroles mêmes de Pascal, son compte rendu suppose une
prodigieuse mémoire. Considérons la longueur des trois morceaux
attribués au jeune philosophe, sans parler des deux interventions de

Sacy : eût-il été écrit aussitôt après l'entretien, le texte du secrétaire
représente un véritable tour de force. Sainte-Beuve l'avait bien senti ;

aussi s'efforçait-il d'en atténuer l'invraisemblance en invoquant
l'éloquence de Pascal : «... le propre de sa parole était de se graver

1 Cf. Port-Royal, t. II, 6» éd. Paris, Hachette, 1908, p. 382 (1™ éd., 1842).



44 HENRI GOUHIER

ainsi et de faire empreinte... » Mais, en abandonnant la distinction du
« style » et du « fond » qui paraissait évidente à l'abbé d'Eternare, la
critique ouvrait un chemin où le témoin allait très vite perdre sa

prodigieuse mémoire au profit d'une hypothèse plus simple : il
rédige son compte rendu en ayant sous les yeux des notes de Pascal.
Ernest Havet, dans sa fameuse édition des Pensées, rappelle l'existence

de fragments écrits par Pascal en vue d'une conférence à

Port-Royal : pourquoi n'aurait-il pas préparé de la même façon son
entretien avec M. de Sacy Tout naturellement, il aurait remis au
secrétaire de ce dernier ce qu'il avait ainsi jeté sur le papier ».

L'hypothèse allait trouver un argument très fort dans les conclusions

de l'analyse historique à laquelle Fortunat Strowski soumit les

propos de Pascal : ils sont truffés de citations de Montaigne et d'Epictète,

citations si précises que, pour le second, il est possible de reconnaître

la traduction utilisée, Les Propos d'Epictète recueillis par
Arrian, auteur grec, translatés du grec en français par Fr. J. D. S. F.
(à Paris, 1609), c'est-à-dire par Dom Jean de Saint-François, nom
religieux de Nicolas Goulu 2. Si remarquable que fût la mémoire de

Pascal, il est plus naturel d'admettre qu'il a sous les yeux les textes
dont il se sert au moment requis par sa démonstration ; surtout,
il est clair que le rédacteur du compte rendu ne retrouve pas dans
ses souvenirs cette collection de citations si fidèlement enregistrée
qu'il pourrait les reproduire mot à mot 3.

Si Fontaine dispose de notes écrites par Pascal, la date de sa
rédaction devient moins importante. Elle doit être très proche de
l'événement lorsque le texte sort tout entier de la mémoire du rédacteur.

Si ce dernier travaille en se servant de documents, rien n'empêche

d'admettre qu'il a composé son texte à l'époque où il prépare
ses Mémoires. De fait, c'est bien ainsi que Léon Brunschvicg raconte
l'histoire de l'Entretien dans son édition des Œuvres de Pascal 4. A
ce moment, il ne reste donc rien des deux déductions de l'abbé
d'Eternare.

Dans cette nouvelle perspective, à dire vrai, il ne serait même

plus nécessaire que le rédacteur du texte ait été un témoin. Mais ici,
ce qui se trouverait mis en question, c'est la présentation que Fontaine
lui-même donne de l'entretien. Pas un mot ne suggère l'idée que le
narrateur y assistait : pourtant, celle qu'il n'y assistait pas n'effleure
même pas l'esprit. La présence du secrétaire de M. de Sacy est, elle

1 Pensées de Pascal, publiées par Ernest Havet, 2e éd., 1866, t. I,
p. CXXI-CXXII.

1 Pascal et son temps, t. II, 1907, ch. VIII, § III et IV.
3 Ibidem, t. III, 1907, p. 15.
4 Tome IV, 1914, p. 25.



L'ENTRETIEN DE PASCAL AVEC M. DE SACY 45

aussi, une déduction, déduction spontanée qu'enveloppe la croyance
à l'existence de l'entretien : puisque celui-ci est réel, celui qui le
raconte était là ; car qui songerait à ne le pas tenir pour réel

C'est là, cependant, ce que fait aujourd'hui la critique. Elle aurait
commencé à le faire beaucoup plus tôt si Sainte-Beuve avait tiré
parti d'un fait qu'il signale incidemment dans une note de Port-
Royal : commentant un entretien entre Sacy et Fontaine rapporté
par ce dernier dans ses Mémoires, Sainte-Beuve avait remarqué une
curieuse ressemblance entre certains propos mis dans la bouche de
M. de Sacy et ceux que lui tenait Barcos dans une correspondance
sur la traduction de l'Ecriture et, plus précisément, sur la question
de savoir s'il est permis de donner une traduction claire d'un texte
que Dieu a voulu obscur. « Il est même à croire que Fontaine, en
écrivant, avait sous les yeux ces lettres, et une notamment de M. de
Barcos, du 13 janvier 1669, où se retrouve l'objection dans les mêmes
termes. » » Or, « croire » cela conduirait assez loin : si, dans un entretien

qu'il date de décembre 1683, Fontaine glisse des morceaux d'une
lettre de janvier 1669, bien mieux : s'il met dans la bouche de Sacy des

propos écrits par un autre, comment ne pas « croire » aussi que l'entretien

est fictif
Le P. Brucker, en 1913, ayant fait avec une lettre de Saint-Cyran

la même remarque que Sainte-Beuve avec celle de Barcos, Paul-Louis
Couchoud eut la curiosité de regarder de plus près Fontaine
dialoguiste : aux deux cas déjà découverts, il en ajoute deux autres.
Comment n'être pas tenté de généraliser « Au sens propre, concret
du mot, le célèbre entretien n'a pas eu lieu. » 2 Fontaine l'a fabriqué.
P. L. Couchoud croyait pouvoir préciser : avec une étude sur Epictète
et Montaigne écrite par Pascal à la demande de Sacy, une lettre de
Pascal à Sacy et une note de ce dernier 2. En gros, ce sont là aussi les
conclusions de Mlle Geneviève Delassault dans sa thèse : Le Maistre
de Sacy et son temps 3 ; Dans ses Mémoires, Fontaine rapporte trente-
six entretiens : or, dix-sept peuvent actuellement être considérés
comme fictifs ; par conséquent...

Où en sommes-nous Essayons de faire le point en lisant la
remarquable étude de M. Pierre Courcelle qui représente aujourd'hui
la dernière étape de cette histoire.

i° M. Pierre Courcelle a systématiquement repris l'étude des

sources. Dans les discours de Pascal, il a retrouvé la trace de vingt-

1 Port-Royal, t. II, p. 366, n° 1. La lettre de Barcos est publiée par Lucien
Goldmann, dans Correspondance de Martin Barcos..., P.U.F. 1956, n° 102.

1 P.-L. Couchoud : t L'entretien de Pascal avec M. de Sacy a-t-il eu lieu »,

dans le Mercure de France, février 1951.
3 Paris, Nizet, 1957 ; cf. p. 68-73.



46 HENRI GOUHIER

cinq textes d'Epictète ; très précisément : l'éloge d'Epictète est
un tissu serré de citations empruntées au Manuel ; sa critique est
appuyée sur des fragments tirés de ce que le traducteur Dom Jean
de Saint-François appelle Les Propos et que nous nommons aujourd'hui

Les Entretiens. Pour Montaigne, M. Pierre Courcelle propose
cinquante-trois références, trente-sept renvoyant à l'Apologie de

Raymond Sebond qui fournit la trame du développement. Même
travail sur les interventions de M. de Sacy. Celui-ci représente la
plus haute autorité spirituelle de Port-Royal. Il convient donc
d'étudier la préparation méthodique des propos reproduits ou résumés

sous son nom : on découvre alors une vingtaine d'extraits de

Saint-Augustin, dont quatorze viennent des Confessions.
Il est donc manifeste que Fontaine a fabriqué l'entretien à l'aide

de documents écrits, minutieusement préparés et mis en ordre par
les deux interlocuteurs. Mais l'analyse historique des sources conduit
M. Pierre Courcelle à une hypothèse nouvelle sur la nature des
documents : il ne s'agirait pas de lettres, comme dans les dialogues dont
Paul-Louis Couchoud et Mlle Geneviève Delassault ont découvert
l'origine, mais «de notes personnelles, jetées hâtivement sur le
papier, souvent sous forme de schémas en style télégraphique » ;
de « recueils » ayant « plutôt l'allure de dossiers, de répertoires, de
Testimonia destinés à étayer une démonstration » », « sortes de
reader's digest » 2. En gros, Fontaine aurait disposé d'un dossier Pascal,
dossier ordonné et pouvant étayer un développement continu, et d'un
dossier Sacy contenant les éléments d'une réponse connue après
lecture du précédent. Le dialoguiste aurait tiré du premier trois
discours et glissé entre eux deux interventions tirées du second, se

chargeant des raccords, formules de politesse, détails de mise en scène,
ajoutant à l'occasion ce qu'il lit dans la pensée des personnages... :

« M. de Sacy se disait en lui-même les paroles de saint Augustin :

O Dieu de vérité... »3

L'analyse historique des sources que nous devons à M. Pierre
Courcelle conduit, semble-t-il, plus loin que cette conclusion : une
fois écartés les arrangements du dialoguiste, il reste des morceaux
que ce dernier a simplement transcrits. Les exposés critiques des

phUosophies d'Epictète et de Montaigne ne peuvent en aucune
façon être considérés comme un texte dont Pascal aurait fourni les

matériaux, même numérotés et rigoureusement ordonnés, mais auquel
Fontaine aurait mis la dernière main. Les citations sont, en quelque
sorte, fondues les unes dans les autres de façon à constituer un tissu
serré ; leur commentaire est celui d'un auteur qui cherche à la fois

1 Pierre Courcelle, ouvr. cité, p. 145-146 ; cf. p. 89, 97, 149, 165-166.
1 Ibidem, p. 166.
3 Ed. Courcelle, p. 37.



L ENTRETIEN DE PASCAL AVEC M. DE SACY 47

le sens de la pensée et la précision de sa forme ; les négligences et
interjections que l'on relève dans le texte non retouché par les
éditeurs font ressortir le caractère du document originel, brouillon où
certains morceaux sont déjà sortis alors que d'autres sont seulement
dégrossis. Attirons l'attention, dès maintenant, sur la précaution
qu'a prise Pascal d'écrire entièrement son finale : qu'on relise son
dernier discours, feu roulant d'antithèses harmonieusement balancées,

cascade d'effets exactement calculés, chef-d'œuvre de
rhétorique... Il est clair que Fontaine recopie ce qu'il a sous les yeux.

2° Dans cette perspective, que devient la réalité de l'entretien
M. Pierre Courcelle le remarque avec raison : les découvertes de

Paul-Louis Couchoud et de Mlle Geneviève Delassault n'excluent la
réalité de l'entretien de Pascal avec M. de Sacy qu'à la faveur d'une
généralisation peut-être hâtive. Que certains dialogues rapportés par
Fontaine soient fictifs, cela nous oblige, bien sûr, à nous demander
si tous les autres ne le seraient pas, eux aussi, non à juger qu'ils le
sont ».

De fait, dossier ou brouillon, l'existence de textes écrits n'est pas
incompatible avec la réalité d'un entretien : ils ont même pu être
écrits en vue de cet entretien. A dire vrai, la critique nous semble
avoir surtout fait passer la question au second plan.

Dans sa présentation, Fontaine ne parle pas d'un, mais de
plusieurs entretiens. Pascal a vu plusieurs fois M. de Sacy, ce que
personne ne met en doute. Au cours de ces entretiens, les noms d'Epictète
et de Montaigne sont lancés, avec eux le problème des rapports de la
religion et de la philosophie se trouvent abordés : il en résulte une
discussion précise sur ce sujet entre les deux hommes ; ce fut là l'occasion

pour Pascal de présenter à son directeur une étude écrite et,
pour Sacy, celle de jeter sur le papier une note contenant ses objections

; l'entretien que Fontaine rapporte a été composé à l'aide de

ces deux documents. Tels sont les faits qui importent. Cette discussion
ne fut-elle qu'un échange de textes Y eut-il aussi une conversation
Si Pascal et Sacy sont encore sous le même toit, à Port-Royal-des-
Champs, la seconde hypothèse serait assez naturelle. Mais c'est un
épisode désormais sans importance pour le lecteur de l'opuscule qui
figure aujourd'hui dans les œuvres complètes de Pascal.

II
Que reste-t-il de la mise en scène de Fontaine
D'abord, une date. Plus exactement : Fontaine s'exprime de

telle façon que les historiens de Pascal reconnaissent son séjour à

1 Pierre Courcelle, ouvr. cité, p. 84-85.



48 HENRI GOUHIER

Port-Royal des Champs, en janvier 1655, quelques semaines après
la soirée du 23 novembre 1654 dont le Mémorial conserve le souvenir.
Pareille date n'est pas certaine, mais possible ; les lettres de Jacqueline
à cette époque inclinent à l'accepter : c'est ce que nous ferons tant
qu'aucune raison ne justifiera la possibilité d'une autre.

Mais il y a, dans l'introduction de Fontaine, un fait qui n'a pas
été soumis à la critique, peut-être simplement parce qu'on ne l'a pas
remarqué : les personnages sont peints de telle façon et les préliminaires

de l'entretien suivent une courbe telle qu'il nous paraît tout
naturel de voir M. de Sacy prenant l'initiative du débat.

Or si Pascal soumet à M. de Sacy un texte méthodiquement préparé,
bourré de citations d'Epictète et de Montaigne, constituant un
discours cohérent en trois parties, avec des morceaux rédigés, déjà
pourvu d'une péroraison à gros effets, on peut se demander si cette
rhétorique a pour fin de persuader le seul M. de Sacy, si Pascal n'a
pas tiré de ses tiroirs un papier déjà écrit, par suite si Pascal n'a pas
pris l'initiative du débat en soumettant ledit papier à son directeur.

Il y a grand intérêt à lire l'Entretien sans le couper des pages qui le

précèdent dans les Mémoires pour servir à l'histoire de Port-Royal ».

La perspective change : séparé de son contexte, le dialogue paraît fait
pour mettre en valeur la pensée et l'éloquence de Pascal, l'interlocuteur

étant là surtout pour donner la réplique ; lu à la suite des pages
qui le précèdent, on lui trouve une autre fin : animer un portrait de
M. de Sacy et tout particulièrement illustrer son hostilité à la
philosophie. M. de Sacy fait figure d'anti-philosophe dans un milieu où
la question de la philosophie se trouve mise sur le tapis par le cas
Descartes. L'auteur du Discours de la méthode est mort quelques
années plus tôt, en février 1650. A quelques pas de Port-Royal des

Champs, au château de Vaumurier, vit un ami des « solitaires » qui
fut le traducteur des Meditationes de Prima philosophia, le duc de

Luynes. Dans la maison même, il y a le docteur Antoine Arnauld qui
fut un des premiers à reconnaître des résonances augustiniennes
dans le cogito et la pureté de la connaissance intellectuelle qui s'ensuit

2. Or l'ancien secrétaire de M. de Sacy nous montre celui-ci se

moquant de la philosophie moderne comme de l'ancienne, comparant
Aristote et Descartes à deux voleurs dans une espèce d'apologue

1 L. Brunschvicg avait raison de découper son extrait des Mémoires,
bien avant les pages qui le rapportent: Œuvres... t. IV, p. 26 sq.

2 Cf. Méditations métaphysiques... Réponses aux 4e1 objections, De la nature
de l'esprit humain ; Arnauld à Descartes, juin et juillet 1648, texte et traduction

dans : Descartes : Correspondance avec Arnauld et Morus, éd. Geneviève

Lewis, Paris, Vrin, 1953.



L ENTRETIEN DE PASCAL AVEC M. DE SACY 49

moral : le second tue le premier pour le détrousser en attendant qu'un
troisième larron lui fasse subir le même sort.

C'est dans ce milieu que Pascal arrive en janvier 1655. Il a quitté
Paris précisément avec le duc de Luynes. Il a passé quelques jours
au château de Vaumurier avant de loger aux Granges. Le récit de
Fontaine correspond ici aux lettres que Jacqueline envoie à sa sœur
Gilberte: leur frère vient d'être «touché de Dieu»; il s'est «jeté entre
les bras de M. Singlin » ; celui-ci lui a conseillé une retraite à Port-
Royal des Champs et a prié M. de Sacy d'être son directeur ».

Fontaine présente alors l'Entretien comme un cas particulier d'une règle
générale définissant « la conduite ordinaire de M. de Sacy » 2.

Ce dernier, nous dit-on, avait l'habitude « de proportionner ses
entretiens à ceux à qui il parlait ». Ainsi, avec Philippe de Champaigne,
il parlait de peinture, et avec M. Hamon, de médecine; quand il
rencontrait « le chirurgien du lieu » ou des vignerons, il parlait de
leur métier. « Tout lui servait pour passer aussitôt à Dieu, et pour y
faire passer les autres. Il crut donc devoir mettre M. Pascal sur son
fonds... » Soulignons ce donc qui explique la suite : « et lui parler
des lectures de philosophie dont il s'occupait le plus ». On aurait pu
s'étonner en apprenant que M. de Sacy, l'antiphilosophe, n'avait rien
trouvé de plus urgent à dire à son nouveau pénitent : parlons
philosophie. Mais « sa conduite ordinaire » nous empêche d'être surpris et
crée le climat propice à la crédibilité. Le reste passe sans difficulté :

M. de Sacy a mis Pascal sur ses lectures de philosophie ; Pascal
répond qu'il a beaucoup pratiqué Epictète et Montaigne ; M. de

Sacy souhaite être mieux informé...
Reprenons maintenant le droit de nous étonner et relisons le

récit à la lumière de cet étonnement.
M. de Sacy veut « mettre M. Pascal sur son fond ». Soit. Mais qui

est Pascal à l'époque où Fontaine situe l'entretien Un jeune savant
connu par ses travaux en mathématiques et en physique. C'est bien
ainsi que Fontaine le présente, en confondant, d'ailleurs, les roues
de la machine arithmétique, inventée vers les années 1642-1643,
avec la courbe géométrique dite « roulette » dont Pascal s'occupera
en 1658 3. M. de Sacy va donc faire avec le nouveau venu ce qu'il
fait avec Philippe de Champaigne ou M. Hamon : on parlera de ses
dernières recherches, celles, par exemple, qui correspondent aux
pages écrites l'année précédente sur « l'équilibre des liqueurs et
la pesanteur de la masse de l'air » 4 ; si le mot « philosophie » est

1 Œuvres, t. IV, p. 30-31 ; Jacqueline à Gilberte, 6 décembre 1654, ibidem,
p. 15 ; 19 janvier 1655, p. 17 ; 25 janvier 1655, p. 65-66.

1 Ibidem, p. 31-30.
3 Œuvres... t. IV, p. 32 et n. 1.
4 Cf. t. III, p. 143 sq.



50 HENRI GOUHIER

prononcé, ce sera pour renvoyer à la philosophie de la nature. Dans
cette perspective, si le mot « philosophie » a orienté la conversation
vers Epictète et Montaigne, c'est Pascal qui le détourne de la
philosophie de la nature et qui lance les deux noms. De fait, c'est bien là
ce que dit le récit de Fontaine lu de près : M. de Sacy prend l'initiative

d'entretiens sur la philosophie : son interlocuteur prend celle
de les faire porter sur Epictète et Montaigne. Que signifie cette initiative

de Pascal
Cette première question en implique une autre : quel est exactement

son objet On dit volontiers, pour abréger : Entretien de
Pascal avec M. de Sacy sur Epictète et Montaigne. Or le titre qui
correspond au contenu du texte est celui du premier éditeur, le
P. Desmolets : Entretien de Pascal et de M. de Sacy sur la lecture
d'Epictète et de Montaigne. Ce qui veut dire tout autre chose... La
formule abrégée traduit assez bien l'impression que laisse
l'introduction de Fontaine : « ...M. Pascal lui dit que ses livres les plus
ordinaires avaient été Epictète et Montaigne, et il lui fit de grands
éloges de ces deux esprits. M. de Sacy, qui avait toujours cru devoir
peu lire ces auteurs, pria M. Pascal de lui en parler à fond » ». Ainsi,
Pascal paraît s'intéresser aux deux philosophes pour la qualité de
leur esprit ; ses propos piquent la curiosité de son interlocuteur qui
voudrait mieux connaître les raisons de son admiration. Mais le
contenu du dialogue manifeste une fin bien différente : il s'agit de
savoir si la lecture d'Epictète et de Montaigne peut avoir quelque
intérêt pour un chrétien ; Pascal essaie de montrer comment, aujourd'hui,

ces deux auteurs peuvent être utilisés au service de la foi ;

M. de Sacy résiste en choisissant des textes de saint Augustin qui
condamnent les lectures profanes 2.

La fin de l'entretien n'est nullement d'intéresser M. de Sacy à la
philosophie en général, à celle d'Epictète ou à celle de Montaigne en
particulier. Que des vérités soient mêlées à leurs erreurs dans les
écrits qu'ils nous ont laissés, M. de Sacy s'en soucie peu. Pascal le
sait et ce n'est certainement pas lui qui chercherait à modifier son
opinion.

L'hôte que reçoit Port-Royal des Champs n'est pas simplement
un jeune intellectuel qui vient faire retraite. C'est un « converti » :

« notre nouveau converti », écrit sœur Sainte-Euphémie, au sens que
Saint-Cyran donne à cette « seconde naissance ». Sa conversion, nous
la connaissons mieux, en un sens, que ses contemporains et même ses

1 Tome IV, p. 32.
2 On en trouverait beaucoup d'autres pour appuyer la thèse contraire :

cf. P. Courcelle, ouvr. cité, p. 120, n. 41.



l'entretien de pascal avec m. de sacy 51

proches, puisque nous pouvons lire le Mémorial qui nous indique
le jour et l'heure d'une expérience mystérieuse, avec sa signification
et les résolutions impliquées dans cette signification.

« L'an de grâce 1654
Lundi 23 novembre...
Depuis environ dix heures et demie du soir jusques environ

minuit et demi.
Feu
Dieu d'Abraham, Dieu d'Isaac, Dieu de Jacob, non des

philosophes et des savants.
Certitude, Certitude, Sentiment, joie, paix.
Dieu de Jésus-Christ... »

Ainsi, en ces heures bénies, à la lumière du « feu » qui embrase
le buisson ardent, une certitude découvre à Pascal, dans la joie, la
présence du Dieu d'Abraham qui avait dit son nom à Moïse et qui
est pour nous le Dieu de Jésus-Christ. Aujourd'hui comme hier,
pareille découverte implique une résolution : « oubli du monde et de

tout hormis Dieu » ; et, puisque ce Dieu est celui de Jésus-Christ, la
résolution prise ne sera accomplie que « par les voies enseignées par
l'Evangile », comme il est dit dans le texte à deux reprises.

On ne saurait donc imaginer Pascal défendant le droit de la
philosophie à l'existence contre M. de Sacy qui le conteste. Les deux
hommes sont d'accord : si le Dieu de Jésus-Christ n'est pas celui des

philosophes, c'est-à-dire : si le dieu des philosophes n'est pas Dieu,
qu'importe leur philosophie Pas plus que M. de Sacy, Pascal n'a
besoin de leurs livres pour savoir où est la vérité. Il ne s'est pas retiré
à Port-Royal des Champs pour lire à la loupe Epictète ni pour
collectionner des pensées choisies de Montaigne. Il prie, il suit les
offices, il oublie ses maladies et les médecins, se levant à 5 h. du
matin pour Prime et jeûnant sans s'occuper de son régime ».

Ceci pour aujourd'hui. Mais demain Là est, pour Pascal, la
question. Oubli du monde et de tout, hormis le Dieu de Jésus-Christ,
qu'est-ce que cela veut dire dans la vie quotidienne du « nouveau
converti » Il y a un avant et un après le minuit du 23 novembre 1654 :

en quoi Yaprès sera-t-il différent de l'avant Dès le billet du 8 décembre

qui annonce, en hâte, à Gilberte la conversion de Biaise, Jacqueline

voit tout de suite le point d'interrogation qui se trouve posé :

« Tout ce que je vous puis dire, n'ayant pas de temps, c'est qu'il est

par la miséricorde de Dieu dans un grand désir d'être tout à lui, sans
néanmoins qu'il ait encore déterminé dans quel genre de vie. » 2

1 Jacqueline à Gilberte, 25 janvier 1655, Œuvres..., t. IV, p. 66-67.
» Ibidem, p. 15 [mot souligné par nous].



52 HENRI GOUHIER

Or, six semaines plus tard, certaines allusions de Jacqueline
font entendre non, certes, que cette grave question a été résolue
mais que, dans l'immédiat, Biaise a trouvé une occupation conforme
à son nouvel état. Que sont ces « jeux d'esprit », « plus raisonnables »

et « plus permis » que les « divertissements du monde » Que signifie,
après cette gentille ironie, l'émotion avec laquelle la religieuse prie
Dieu de continuer à faire profiter son frère du « talent » qu'il lui
donne » En attendant une explication historiquement mieux
fondée, ces allusions seraient assez claires si, à ce moment, Pascal
entretenait M. de Sacy d'un projet dicté par le zèle de la maison de

Dieu et relevant de l'apologétique.

Le discours écrit qui fut soumis à M. de Sacy a une fin apologétique
et c'est bien ainsi que ce dernier l'a entendu.

L'intention de Pascal se reflète dans les objections de M. de Sacy
comme en un miroir. Celui-ci, immédiatement, se place dans la
perspective de la conversion où, comme lui-même, son interlocuteur voit
une seconde naissance. C'est donc en directeur qu'il commence
par dire à son pénitent : vous avez le bonheur d'être converti ; sous-
entendu : c'est pourquoi vous êtes ici et moi aussi. Cette conversion,
comme son interlocuteur, Sacy la pense selon la psychologie qu'elle
doit à la théologie augustinienne : la grâce agit par délectation,
opposant plaisir à plaisir ; par suite, là où la sainte concupiscence
l'emporte, il y a refoulement des autres concupiscences, y compris
celle du savoir. « Dieu a répandu dans votre cœur d'autres douceurs
et d'autres attraits que ceux que vous trouviez dans Montaigne. » 2

Mais l'augustinisme ne fournit pas seulement une psychologie de la
conversion : il présente le converti-modèle. Ce n'est point par hasard

que les réponses de Sacy sont un amalgame de citations tirées des

Confessions, celles qui n'en proviennent pas ayant pourtant un
caractère autobiographiques. C'est l'expérience du grand Docteur
que l'on met sous les yeux du « nouveau converti » : et on montre
très habilement qu'elle conclut au refus des lectures profanes.

Serait-ce pour le service de la foi... Il est aujourd'hui inutile de
refaire avec Montaigne ce que saint Augustin fit jadis avec les
Académiciens. Le jeu est, d'ailleurs, trop périlleux. M. de Sacy a parfaitement

compris le sens du projet : ce sont là « viandes dangereuses que
l'on sert dans de beaux plats » 4 ; bien sûr, le directeur ne craint
nullement pour l'intelligence de son pénitent, il le sait parfaitement
capable de discerner l'erreur : remarquons, en effet, qu'il ne relève

1 19 janvier 1655, ibidem, p. 16-17.
1 Ed. Courcelle, p. 41.
3 Ibidem, ch. IV.
4 Ibidem, p. 43.



L'ENTRETIEN DE PASCAL AVEC M. DE SACY 53

dans ses propos aucune déviation ni même aucune imprudence
doctrinale ; mais il redoute les effets des lectures profanes sur l'âme
de lecteurs moins avertis. Vous êtes, dit-il à Pascal, « comme ces
médecins habiles qui, par la manière adroite de préparer les plus
grands poisons, en savent tirer les plus grands remèdes... » »

L'image est claire : M. de Sacy s'adresse non à un philosophe ou
à un ami des philosophes mais à un homme de foi qui a mis au point
une thérapeutique de l'âme, c'est-à-dire une apologétique. Et la
résistance que Pascal rencontre dans son directeur tient à l'originalité
de son apologétique : c'est une thérapeutique homéopathique.

Le texte que Pascal a rédigé se développe en trois parties dont
la continuité apparaît au lecteur qui saute par-dessus les interventions
de M. de Sacy :

i° Eloge de la philosophie d'Epictète lue par la raison, à l'endroit,
si l'on peut dire : nul n'a mieux connu les devoirs de l'homme. Critique
de cette philosophie lue à la lumière de la foi qui en découvre l'envers :

« principes d'une superbe diabolique » qui égalent le pouvoir de
l'homme à son devoir, comme si l'homme, avec les seules forces de

sa nature, était capable de se guérir de ses vices, d'être vertueux,
d'accepter par amour la volonté de Dieu.

2° Eloge de la philosophie de Montaigne et, explicitement, de
celle qui prend forme dans l'Apologie de Raymond Sebond ; puis
critique non de cette philosophie mais du philosophe qui, pour son

propre compte, en tire une morale de païen. Sous le regard lucide de

Montaigne, toutes les assurances de la raison chancellent : la justice
des lois est affaire d'histoire et de géographie, la certitude des sciences
est relative, il n'y a pas de morale naturelle, l'incapacité métaphysique

de notre intelligence est congénitale. Montaigne est un mauvais
maître, non certes pour avoir impitoyablement dénoncé notre
faiblesse, mais pour s'en être accommodé avec une inquiétante absence

d'inquiétude.

3° Utilité de ces lectures malgré ce que Pascal lui-même a dit
contre la philosophie d'Epictète et contre la conduite de Montaigne,
malgré ce que saint Augustin a raison de dire contre les lectures
profanes en général : il n'est pas question d'« utilité » pour les chrétiens,
au seul sens que nos « convertis » donnent à ce titre, à ceux qui
sont chrétiens par la grâce d'une « seconde naissance ». « Pour l'utilité
de ces lectures, précise Pascal, je vous dirai fort simplement ma
pensée. Je trouve dans Epictète un art incomparable pour troubler
le repos de ceux qui le cherchent dans les choses extérieures... Montaigne
est incomparable pour confondre l'orgueil de ceux qui, hors la foi,

1 Ibidem, p. 6i.



54 HENRI GOUHIER

se piquent d'une véritable justice... » « Il s'agit donc d'un discours
efficace non pour convertir M. de Sacy à la philosophie mais pour
amener M. de Sacy à comprendre comment une réflexion sur les

phUosophies aiderait l'homme de foi dans son œuvre de convertisseur.
Et ceci précisément parce que Pascal est d'accord avec M. de

Sacy sur l'échec et la vanité de toute philosophie. Pas plus que
M. de Sacy, Pascal ne pense qu'il serait bon de passer par le Dieu des

philosophes pour aller au Dieu de Jésus-Christ. Le Dieu qui parle
dans l'histoire n'est pas celui que la science trouve au principe de la
nature. Le Dieu sensible au cœur n'est pas le Premier Moteur d'Aristote

ni Celui qui donne la chiquenaude au monde cartésien 2. La
révélation faite à Moïse est évidemment d'un autre ordre que la
conclusion d'un raisonnement. Cette vérité est si essentielle à l'expérience

religieuse de Pascal qu'elle s'inscrit en lettres de feu en tête
du Mémorial. De fait, au cours de son entretien avec son directeur,
Pascal va user du scepticisme critique des Essais de façon à ôter à

l'apologétique toute possibilité d'inviter la foi à faire un bout de
chemin avec la raison, ou plutôt : à s'effacer provisoirement pour
permettre à la raison de cheminer seule jusqu'au moment de prendre
sa relève.

A partir et au sein de cet accord, le désaccord apparaît sur les

avantages et les dangers d'une apologétique qui argumente en
tirant parti de l'échec des philosophes. Allez jusqu'au bout d'Epictète
et de son orgueil, allez jusqu'au bout du scepticisme de Montaigne
en évitant sa paresse, et vous créez un homme révolté, mais, les mots
sont de Pascal, c'est une « révolte de l'homme contre l'homme » 3.

En cet état, le stoïcien connaîtra une humilité et le libertin, une
inquiétude sans lesquelles on ne saurait efficacement leur parler du
péché, de la Rédemption, des vérités de la foi.

Pascal n'étale pas les raisons de son insistance. Est-il imprudent
de les deviner Pascal vient du monde et va continuer à vivre dans
le monde 4. Or dans ce monde qu'il connaît beaucoup mieux que ne le
connaît son directeur, il y a des chrétiens qui, après une forte éducation

classique, admirent la beauté des œuvres antiques et la noblesse
de la sagesse profane ; certains aiment ces formules stoïciennes où les
mots sont les mêmes que dans nos prières quand nous renonçons
aux faux biens de la terre, quand nous acceptons que la volonté de
Dieu soit faite. Les citations d'Epictète que Pascal rassemble sont
tirées d'une traduction qui est l'œuvre d'un Feuillant, Jean de Saint-

1 Ibidem, p. 63-65 [mots soulignés par nous].
» Br. 78.
3 Ed. Courcelle, p. 45.
4 Cf. Henri Gouhier : Pascal et les humanismes de son temps, dans : Pascal

présent, 1662-1962, Clermont-Ferrand, 1962.



L ENTRETIEN DE PASCAL AVEC M. DE SACY 55

François, lequel se sert d'une traduction qui est l'œuvre d'un évêque,
Guillaume du Vair. Dans ce monde où Pascal a ses amis et ses rivaux,
où ses relations le conduisent du physicien à l'honnête homme,
nombreux, parmi les gens cultivés, sont ceux qui s'accommodent
fort bien de la condition humaine ; le malheur de n'être pas des
saints ne les trouble guère ; ils se résignent à ignorer l'unique nécessaire

; une espèce d'indifférence religieuse est pour eux la paix de
l'âme, à la faveur d'un agnosticisme de bonne compagnie ou d'un
athéisme plus ou moins déguisé, voire d'un déisme peu gênant.

Au lendemain de la « conversion », Pascal décide de rester dans
le monde mais au service de la foi ; et il y fera ce que ne peut faire
un Sacy ou un Singlin : il parlera aux gens du monde un langage
qui leur est familier ; il lira avec eux les livres qui sont dans leurs
bibliothèques. Bref, ce que le « nouveau converti » vient soumettre
à son directeur, c'est un projet d'apologétique moderne destiné à une
société où la culture antique et la science nouvelle créent une mentalité

dangereusement humaniste.

III
Si, au lendemain de la « conversion » de novembre 1654, Pascal

se juge invité, par sa situation même, à mener le bon combat avec
des armes dont, seul, un homme comme lui peut user, quel est le
rapport de ce projet avec celui qui l'occupera pendant les dernières
années de sa vie

L'apologie de la religion chrétienne dont la préparation nous
vaut la plus grande partie des Pensées, cet ouvrage aurait pour
origine, selon Gilberte Périer, le « miracle de la Sainte-Epine » dont
fut favorisée sa fille Marguerite, nièce et filleule de Pascal. La guérison
« miraculeuse » est du 24 mars 1656 ; son authenticité est reconnue
par une sentence du Vicaire général de l'Archevêque de Paris, le
22 octobre. Pascal est très ému. Sa joie, nous dit sa sœur, « fut si
grande qu'il en était tout pénétré et comme son esprit ne s'occupait
jamais de rien sans beaucoup de réflexion il lui vint, à l'occasion
de ce miracle particulier, plusieurs pensées très importantes sur les
miracles en général, tant de l'Ancien que du Nouveau Testament... »

Le texte de Gilberte est précis : ces « pensées » ont pour objet la
portée apologétique des miracles. « S'il y a des miracles il y a donc
quelque chose au-dessus de ce que nous appelons la nature. La
conséquence est de bon sens : il n'y a qu'à s'assurer de la certitude et de la
vérité des miracles. Or il y a des règles pour cela qui sont encore dans
le bon sens... » A l'époque où écrit Gilberte, c'est-à-dire peu après
la mort de Biaise, on gardait encore le souvenir de ses propos : « Il



56 HENRI GOUHIER

démêlait tout cela avec une lumière admirable, et quand nous l'entendions

parler et qu'il développait toutes les circonstances de l'Ancien
et du Nouveau Testament où étaient rapportés ces miracles ils nous
paraissaient clairs. » Mais voici qui est capital : « Comme toutes les
vérités sont tirées les unes des autres, c'était assez qu'il fût appliqué
à une, les autres lui venaient comme à la foule et se démêlaient à son
esprit d'une manière qui l'enlevait lui-même, à ce qu'il nous a dit
souvent, et ce fut en cette occasion qu'il se sentit tellement animé
contre les athées que, voyant dans les lumières que Dieu lui avait
données, de quoi les convaincre et les confondre sans ressources,
il s'applique à cet ouvrage, dont les parties qu'on a ramassées nous
font avoir tant de regrets qu'il n'ait pu les rassembler lui-même... » r

Le témoignage de Gilberte est précis. La guérison miraculeuse de

Marguerite a bouleversé son oncle qui vient d'écrire la 18e Provinciale.

Avec Port-Royal il l'interprète comme un signe : Dieu avec
nous... Les Jésuites ont aussitôt mis en doute non l'authenticité
et encore moins la possibilité du miracle mais cette signification.
La reconnaissance de Biaise se manifeste d'abord dans une première
généralisation : la réflexion sur le cas particulier devient une étude
sur l'authenticité et la signification des miracles de la religion
chrétienne. Il songe certainement à un écrit sur ce sujet : Gilberte fait
allusion à des notes trouvées dans ses papiers mais représentant peu
de chose par rapport aux propos qu'il tenait 2. Ensuite, par une
seconde généralisation bien conforme à la logique du sujet et surtout
aux exigences de l'esprit de Pascal, le projet sur les miracles comme
fondement de la religion chrétienne s'élargit et s'étend à tous les
fondements de la religion chrétienne.

Il s'agit donc d'une apologétique très différente par ses thèmes
et par sa méthode de celle que Pascal proposait à M. de Sacy : les
notes jetées sur le papier à la suite de la guérison du 24 mars 1656 le
montrent, la recherche sur l'authenticité des miracles et leur
signification se prolonge en une critique positive des prophéties, une
vérification de la perpétuité, une argumentation sur la valeur morale
de la religion. Pascal retrouve donc les thèmes de l'apologétique
traditionnelle, plus exactement de la partie non philosophique
de l'apologétique traditionnelle. C'est dire que lui, laïc, se confie
une tâche qui semblait jusqu'alors réservée aux théologiens et

1 La vie de M. Pascal écrite par M"" Périer, sa sœur, éd. Lafuma, t. III,
p. 30-31 [mots soulignés par nous].

2 Ibidem, p. 31 ; ce sont les textes des séries XXXI, XXXII, XXXIII
de l'édition Lafuma, où se mêlent des notes destinées à la préparation des
Provinciales et des notes destinées au projet sur les miracles. Voir notamment
la liasse XXXIII de l'édition Lafuma. Sur cette histoire du projet de Pascal,
cf. Henri Gouhier : Le « Journal » de Pascal, dans : La Diaristica filosofica,
Archivio di Filosofia, Padoue, 1959.



L'ENTRETIEN DE PASCAL AVEC M. DE SACY 57

aux exégètes : discernement du miraculeux, déchiffrage du sens

spirituel des Ecritures, commentaire du texte sacré, éclairage de ce

qui rend l'histoire sainte...

Peut-être Pascal eut-il si spontanément le sentiment qu'une
apologétique aussi traditionnelle pouvait trouver sous sa plume
une nouvelle vigueur parce qu'elle rejoignait dans sa pensée un
projet d'apologétique moderne, toujours cher à son cœur et jamais
abandonné.

Sans aborder les multiples problèmes que pose 1'« apologie de la
religion chrétienne », indiquons seulement le sens de cette rencontre
en relisant le fragment célèbre qui nous fait connaître sinon le plan
ou même un plan possible de l'ouvrage, du moins les deux directions
du travail préparatoire :

« ire Partie. Misère de l'homme sans Dieu.
» 2e Partie. Félicité de l'homme avec Dieu.

» autrement
» ire Partie. Que la nature est corrompue, par la nature même.
» 2e Partie. Qu'il y a un Réparateur, par l'Ecriture. » »

En gros, l'apologétique de l'Entretien avec M. de Sacy correspond
à la première partie ; l'apologétique issue des réflexions sur le miracle
de la Sainte Epine correspond à la seconde ; le lien entre les deux
est dans l'expérience de l'homme du monde ou mieux de l'homme-
dans-le-monde qui sait parfaitement que sans la première la seconde

sera inefficace. Il ne suffit pas de parler aux hommes : il faut obtenir
qu'ils vous écoutent. L'orgueil d'Epictète et la paresse de Montaigne,
voilà les deux sources symboliques de l'indifférence religieuse. Au
sage qui se croit capable d'acquérir, par les seules forces de la nature,
la plus haute vertu, au libertin qui se résigne avec sérénité à la
médiocrité de notre condition, le prédicateur pourra parler des miracles,

des prophéties, de la perpétuité de la foi : ils ne prendront même

pas la peine de l'entendre. L'apologétique doit donc commencer par
troubler leur indifférence et les forcer à l'attention.

M. Pierre Courcelle, dans le chapitre V de son livre, apporte les
éléments de ce que devrait être l'introduction à toute étude historique
sur les rapports de l'Entretien avec l'ouvrage dont de nombreuses
« pensées » sont les notes préparatoires. La comparaison de quelques
textes pris ici et là permet à l'auteur d'avancer deux conclusions
qui sont la même hypothèse énoncée à deux points de vue différents.
D'une part, en rédigeant certaines « pensées », Pascal disposait
encore du document qu'il a soumis à M. de Sacy : dossier de citations

¦ Br. 6o ; L. 6.



58 HENRI GOUHIER

provisoirement enchaînées pour dessiner le schéma d'un développement

continu ou brouillon déjà élaboré, il s'en sert comme d'un instrument

de travail. D'autre part, ceci, évidemment, signifie que ce
document est antérieur aux Pensées et non fabriqué par Fontaine
en se servant des Pensées : de fines analyses nous montrent dans
celles-ci un texte qui semble plus élaboré et surtout moins proche
des citations dont il est nourri.

Ces rapprochements littéraires sont forcément limités : ils
constituent l'indispensable introduction à l'étude comparative qui montrerait

la reprise des thèmes de l'Entretien dans les « pensées »

correspondant à ce que Pascal nomma un jour « première partie ». La
vingtaine de fragments où il est question du stoïcisme et les
innombrables morceaux où Montaigne fournit à l'apologiste les éléments
de son anthropologie, prouveraient sans doute la continuité du
projet soumis à M. de Sacy au projet qui a occupé ses dernières
années.

Ainsi l'histoire de 1'« Apologie de la religion chrétienne »

commencerait au lendemain de la « conversion » dont le Mémorial du
23 novembre 1654 marque le moment décisif. Resterait à savoir si
l'intention apologétique de Pascal ne serait pas encore antérieure :

mais ce serait une autre histoire ou, plus exactement, la préhistoire
de l'ouvrage jamais achevé.

Henri Gouhier.


	L'entretien de Pascal avec M. de Sacy et les origines de son apologétique

