Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1963)

Heft: 1: Blaise Pascal 1662-1962

Artikel: La conversion de Pascal

Autor: Raymond, Marcel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380786

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CONVERSION DE PASCAL

Il ne s’agit ici que d’éclairer quelques aspects de ce qu’on est
convenu d’appeler la deuxiéme conversion de Pascal, celle qui est
attestée par le Mémorzal, et de les éclairer de telle fagon qu’ils nous
laissent entrevoir ce que fut la foi vécue de I'auteur des Pensées. Ce
faisant, je me tiendrai prés des textes. Ceux que j’aurai a citer sont
si beaux et d’'une qualité si rare qu’ils inviteraient moins a la glose
qu’'a une méditation silencieuse.

De l'événement du 23 novembre 1654, Pascal semble n’avoir
jamais rien dit & personne. A sa mort, on trouva dans son pourpoint,
cousu dans la doublure, un papier et un parchemin. Celui-ci s’est
perdu, mais on en posséde une copie figurée, certifiée authentique.
Le papier a été conservé; on y déchiffre avec peine un texte d'un
dessin spasmodique, manifestement écrit « a vif ». Evénement décisif ;
on songerait a la rencontre du chemin de Damas (saint Paul ayant
fourni aux chrétiens comme l'archétype de la conversion subite),
si 'on avait affaire en ce cas, véritablement, & un passage du pour
au contre. Toutefois, Jacqueline qui voyait son frére presque chaque
jour, en ce mois de novembre, eut plutot le sentiment d’assister a
une maturation progressive, 4 une «croissance» (c’est son mot).
En réalité, 1'événement du 23 novembre a été 1’aboutissement, le
surgissement dans le temps d’un lent travail de préparation spiri-
tuelle.

Deux ans auparavant, Pascal s’était tourné vers le monde. Il
avait suivi le conseil des médecins, qui avaient jugé que la « distrac-
tion » aurait pour effet d’améliorer 1’état de sa santé. Le fait est que
jamais son activité scientifique n’a été plus intense que de 1652 a
1654. Il donne de grandes conférences sur ses découvertes et ses
théories. Il a de trés hautes relations. Le désir d’exceller en toutes
choses le tient toujours. Son orgueil n’a pas fléchi. Cependant, il
n'est plus le « pédant de génie» qu’on a dit; dans la société des
honnétes gens, Méré, Miton, et surtout dans la compagnie du jeune



LA CONVERSION DE PASCAL 25

duc de Roannez, son génie s’est assoupli. Marguerite Périer, dans le
Mémoire qu’elle a consacré a son oncle, assure que celui-ci (mais faut-il
la croire ?) songeait a « prendre une charge », a « se marier ». Si je ne
mentionne qu’en passant le Discours des passions de I'amour, c’est
qu'il est aujourd’hui trés difficile, je ne dis pas d’y percevoir quelques
échos des idées de Pascal, mais de le lui attribuer proprement. Doit-on
supposer qu’il s’est abandonné 4 de graves déréglements ? Plus tard,
il remerciera Dieu de ne pas l'avoir laissé tomber dans de « grands
vices ». Sans doute, Jacqueline parlera du « bourbier » que son frére
avait embrassé ; tel est le lexique de Port-Royal, et de saint Augustin.

Amitiés, mondanités, recherches sur I'équilibre des liqueurs,
calcul des probabilités, etc., cela est de l'ordre du divertissement.
La santé de Pascal reste mauvaise, mais son activité a un caractére
presque fébrile. Tout se passe comme si, étant loin de Dieu, et parce
qu'il se sent loin de Dieu, il se fuyait lui-méme. La psychopathologie
a l'occasion de connaitre chaque jour de semblables comportements.
Le malaise grandissant dont souffre Pascal pourrait étre défini
ainsi : son « cceur » est désorienté, inoccupé et secréetement désirant ;
d’autre part, son étre intime est désormais incapable de participer
4 son existence sociale. On a pensé trouver un indice de cette insatis-
faction dans le fait qu’au début de I'automne de 1654 il change
de domicile. Et cela pour se rapprocher de sa sceur, novice a Port-
Royal de Paris. M. Jean Mesnard a mis la main sur le bail de la
demeure ou il s’installa, rue des Francs-Bourgeois; I'immeuble,
légérement transformé, porte aujourd’hui le numéro 54 de la rue
Monsieur-le-Prince. Un jardin donnait sur le Luxembourg; sur
une moitié de ce jardin s’éléve une partie de la boutique de I'éditeur
José Corti, sise au numéro 11 de la rue de Médicis.

Seul, et sans aucun appui, Blaise demande de l'aide a Jacqueline,
sceur de Sainte-Euphémie Pascal. Huit ans plus tot, c’est lui (comme
ce temps lui parait éloigné!) qui avait entrainé Jacqueline et tous
les siens vers Dieu, qui les avait fait entrer dans la voie d’une « piété
intérieure », selon Saint-Cyran. Le 26 octobre 1655, elle lul écrira :
« Car proprement je suis votre fille, je ne ’oublierai jamais. » Sur cette
amitié si délicate et les profondes affinités religieuses du frére et
de la sceur, je ne rappellerai qu'un mot de Gilberte, dans sa Vie de
Blaise Pascal : « Il ne pouvait plus aimer personne qu’il aimait ma
sceur... » Mais c’est lui maintenant qui a besoin d’elle. Par elle seule
nous sommes renseignés sur son mal et sur la «croissance » en lui
d’'un homme nouveau. Le 8 décembre, elle prévient Gilberte, par une
lettre qui nous est parvenue: elle ne «reconnait» plus son frére.
Mais c’est la longue lettre du 25 janvier, également adressée a Gil-
berte, ot Jacqueline reprend les choses de fil en aiguille, qui nous
permet d’imaginer le désarroi de Pascal, I’état de profonde incertitude



26 MARCEL RAYMOND

et de sécheresse par lequel il passa a la veille de sa conversion :
perdu, partagé entre le monde et Dieu. Rien dans le monde ne 1'attirait
plus, certes, et il était constamment sollicité par sa conscience de
« quitter tout cela»; mais il éprouvait d’autre part «du coté de
Dieu» le sentiment d'un « grand abandonnement ». « Il s’y portait
néanmoins de tout son pouvoir...» Hélas! Ces efforts mémes lui
étaient une preuve de son isolement : «il sentait bien que c’était plus
sa raison et son propre esprit qui l'excitait ». Plus tard, Pascal saura
que ce détachement, cette faiblesse, cette application apparemment
sans résultat, c’était Dieu, déja, qui, en sous-ceuvre, agissait.

Il nous faut ici jeter un regard sur ce que Pascal dit lui-méme,
et indirectement sur lui-méme, dans le petit écrit Sur la conversion
du pécheur, que I'on pourrait supposer contemporain, mais qui est
a mes yeux postérieur, car il est d'un homme qui voit clairement
ou il va. Il est trés peu vraisemblable que Pascal ait fait précisément
I'expérience de l'athéisme, quoique une phrase du fragment sur le
pari puisse conduire & poser au moins la question (« Apprenez de
ceux qui ont été liés comme vous [...], suivez la maniére par ou ils
ont commencé : c’est en faisant comme s’ils croyaient... ») Le pécheur
dont il montre 1’état intérieur sait qu’il y a un Dieu ; mais ce savoir
est infirme. Il est pris entre la présence des choses terrestres, dont il
mesure jusqu’a la nausée la vanité, et I'absence, ou I'éloignement
des choses célestes, dont il ne met pas en doute la solidité ; mais une
solidité sans efficace. Situation qui ressemble singuliérement a celle
de l'interlocuteur de Pascal (dans 1’4 pologie) que celui-ci peu & peu
ébranlera, aménera a désirer que ces choses célestes, invisibles,
soient la vérité, et a parier pour elles. Qu’est-ce maintenant que la
vie au regard de 1'ame :

Elle considere les choses périssables comme périssantes et méme déja
péries ; et, dans la vue certaine de I'anéantissement de tout ce qu’elle aime,
elle s’effraye dans cette considération, en voyant que chaque instant lui
arrache la puissance de son bien, et que ce qui lui est le plus cher s’écroule
a tout moment, et qu’'enfin un jour viendra auquel elle se trouvera dénuée
de toutes les choses auxquelles elle avait mis son espérance...

De 1a vient qu’elle commence & considérer comme un néant tout ce
qui doit retourner dans le néant, le ciel, la terre, son esprit, son corps ; la
disgrace, la prospérité ; I'honneur, l'ignominie ; 1’estime, le mépris ; I'auto-
rité, I'indigence ; la santé, la maladie, et la vie méme.

Arraché au temps, coupé de toutes ces choses qui n’existent que
dans un temps mortel, choses promises au néant et déja anéanties,
« périssantes et méme déja péries », enveloppées d'une lumiére noire
partout également répandue ; ainsi nous apparait Pascal. Il est super-
flu de faire plus qu’'une allusion a l'accident du Pont de Neuilly, qui
nous est rapporté par un seul document, anonyme, et que nous ne



LA CONVERSION DE PASCAL 27

savons ou placer. Il vaut mieux rappeler, pour sa valeur symbolique,
la légende dont le témoignage le plus ancien date de 1725, suivant
laquelle Pascal, 4 la fin de sa vie, croyait toujours qu'un abime
s’ouvrait 4 son coté. On peut dire, symboliquement, que Jésus-Christ,
seul, sera capable de jeter un pont sur cet abime.

La nuit du 23 novembre 1654, au témoignage du Mémorial,
« depuis environ dix heures et demie du soir jusques environ minuit
et demi...». Pascal indique le jour et l'heure exacte, ajoutant les
noms des saints du calendrier. Voila donc l'instant de la décision
irrévocable, du mouvement irréversible, de la vocation, du don venu
d’en haut. Il y a deés lors pour lui ce qui fut et ce qui sera, un avant et
un aprés. Rien de ce qui est passé ne devra, ne pourra recommencer.

Sous la date, isolé, au milieu de la ligne, vient le seul mot de few.
Ce que fut au juste I'expérience de Pascal, il est difficile d’en décider.
On a discuté sur le point de savoir s’il y eut ou non «suspens de la
conscience », ou «aliénation des sens». Pascal a sans doute pris la
plume une fois I’expérience achevée, et il ne 1'a pas décrite. L’essentiel,
qui est inexprimé, rayonne autour du seul mot de fex. On peut se
demander s’il y eut hallucination visuelle, ou si le mot désigne, comme
le suggére Tourneur (Ed. de Cluny, II, 8) «un élan d’amour vers
Dieu » — terme familier a Port-Royal — ou encore une dilatation
des artéres, causée par la joie (hypothése qui n’est pas d'un médecin
mais d'un ecclésiastique!). Le Mémorial ne nous renseigne que sur
ce qui est contemporain de la parole. Le silence, une fois fécondé,
livre son fruit. La conscience accueille les premiéres effusions verbales ;
elle les accueille comme un engagement dans cette vie nouvelle qui
commence, qui est déja commenceée.

Mais « Dieu s’est défini lui-méme : Feu dévorant, et du buisson
de I’Exode jusqu'a I’Apocalypse, le feu court, s’accroit, comme
I'action de Dieu en ce monde» (André Blanchet, Etudes, 1954).
Et les paroles qui suivent, dans le Mémorial: « Dieu d’Abraham,
Dieu d’Isaac, Dieu de Jacob...» sont celles-ld mémes que Dieu
prononga pour se faire connaitre a Moise dans le feu du buisson
ardent. Pascal s’est reporté a la scéne qui est racontée au troisiéme
Livre de I’Exode ; il est assez probable qu’elle est au point de départ
de sa méditation de cette soirée ; & moins qu'’il ait été d’abord pénétré
par ce feu et que sa pensée, ensuite seulement, ait rejoint la situation
de Moise. Ce feu a-t-il été senti, vu — ou pensé — comme un sym-
bole ? Le mystére subsiste. L’évidence, pour Pascal, est que ce Dieu
est celui d’Abraham, d’Isaac et de Jacob. A quoi il ajoute ceci, qui
est une rupture et un adieu : « non des philosophes et des savants».
Voila le témoignage de la conversion de Pascal. On lit plus loin:
« Dieu de Jésus-Christ. » Et plus loin : « Il ne se trouve que par les



28 MARCEL RAYMOND

voies enseignées dans I’Evangile». Et Jésus-Christ est appelé
encore par deux fois. Voila la religion de Pascal. Son Dieu n’est
pas l'auteur des vérités de la géométrie, ni la cause premiére de
toutes choses, ni 'architecte des mondes, ni la Loi éternelle, ni
I'Idée absolue, ni le souverain bien des philosophes, ni I’Esprit ou
I’Etre, ou I'Un, ou la déité {die Gottheit) des mystiques, ou le Néant
supérieur a toute essence, a toute détermination, de la théologie
négative ; mais Quelqu'un, un Dieu intérieur qui est une Personne.

Pascal le cherchait par sa raison, par son esprit. Il s’est rendu
sensible a son cceur. Evitons ici le contresens que I’on commet encore
quelquefois : le « cceur » n’est pas pour Pascal le siége de I'affectivité.
L’expression : «le sentiment du cceur », qu’il emploie, ne doit pas
nous tromper. Il s’agit bien du «fond de I’dme », qui anime la vie
morale et nourrit la foi. On se reportera au sens hébraique du vocable.
Lhermet (dans son ouvrage sur Pascal et la Bible) propose des réfé-
rences a saint Paul qui sont trés éclairantes. On sait d’ailleurs que
Pascal prend le mot dans une acception trés large, qu’il attribue a cet
organe spirituel une puissance trés étendue : le cceur intervient méme
dans 'ordre de la géométrie («le cceur sent qu'il y a trois dimensions
dans l'espace ») ; il est le lieu, pour revenir a peu prés aux paroles de
M. Yvon Belaval, ou I'infini communique avec le fini.

La pensée de Pascal s’avance en fléche. Il ira jusqu’a dire que
« Jésus-Christ est le véritable Dieu des hommes»; que prétendre
connaitre Dieu sans Jésus-Christ, c’est non seulement ne pas con-
naitre le vrai Dieu, c’est s’égarer tout autant que fait I'athée. Il
déclarera, affrontant le scandale, que la religion «abhorre presque
également » le déisme et ’athéisme. En sorte que prétendre se rap-
procher de Dieu par une chaine de raisons, c’est se leurrer du tout
au tout sur la nature de Dieu, comme sur la nature du lien qui nous
unit a lui.

Le texte du Mémorial est composé en majeure partie d’emprunts
a I'’Ancien et au Nouveau Testament ; mais Pascal se retrouve,
il se reconnait en chacune de ces paroles; leur juxtaposition, leur
entrelacement, avec les sauts qu’il peut y avoir de I'un a 'autre, sont
comme une graphie précipitée des idées et des thémes qui se pressent
en sa pensée au sortir de son extase. On voudrait s’arréter au mot de
« certitude », qui a étonné quelques commentateurs, parce qu’il
appartient au langage de la science. Un mathématicien-philosophe,
mort prématurément, et dont je suis heureux de rappeler la mémoire,
Rolin Wavre, estimait que Pascal serait demeuré en meilleur accord
avec lui-méme en usant du mot « vérité » (car «la religion n’est pas
certaine »). Sans doute, le mot de «certitude» s’est-il offert a lui
spontanément par le fait que la vérité de Dieu, et sa présence, se
sont imposés a lui invinciblement, comme une évidence du cceur.



LA CONVERSION DE PASCAL 29

Le mot de « Joie », trois fois répété — et la reprise ultérieure : « Eter-
nellement en joie pour un jour d’exercice sur la terre » — peuvent
surprendre tous ceux qui se représentent plus aisément un Pascal
angoissé. Jacqueline elle-méme, dans une lettre a Blaise du 19 jan-
vier 1655, marquera qu’elle ne s’attendait pas a voir en son frére
«un pénitent réjoui». Mais Pascal a la certitude de son adoption,
de son élection. On a noté d’ailleurs que dans les Exercices de piété a
lusage des religieuses de Port-Royal, le mot de joie revient souvent.
Et Calvin s’écrie, dans un contexte théologique qui n’est pas trés
différent : « Qu’est-ce que nous a voulu apprendre Christ sinon de
nous acertener que nous aurons salut éternel ? » Impossible de douter
qu’a la source méme de cette joie pascalienne il y a le sentiment d’une
élection. « Pére juste, le monde ne t’a point connu, mais je t’ai
connu » ; les paroles de la priére sacerdotale, au chapitre XVII de
I’Evangile de Jean, l'attestent fortement. « Les pleurs de joie»,
dit Henri Gouhier (dans son exposé fait aux Colloques de Royau-
mont), «signifient que Pascal revit dans sa propre histoire le mystére
d’adoption dont la priére de Jésus a son Pére est a la fois la promesse
et 'accomplissement ». Au reste, tout le Mémorial, surtout en sa
premiére partie, laisse voir le besoin qu’'a Pascal d’assimiler sa
propre expérience a l'histoire sainte. Qui sait méme si, pronongant
pour lui les mots du Livre de Ruth: « Ton Dieu sera mon Dieu »,
il ne pense pas a sa sceur, a I'aide qu’elle vient de lui apporter, a son
role d’intercesseur ?

Toutefois, aprés « pleurs de joie », une lézarde se dessine dans la
plénitude de son assurance. Un autre théme se fait jour, dans 'agita-
tion. L’écriture du manuscrit est aussi plus crispée : « Je m’en suis
séparé ». L'idée de la séparation parait six fois en neuf lignes. Pascal
se détache brusquement de l'instant éternel qui vient de ponctuer la
durée de sa vie. Le souvenir du passé ’envahit, avec le remords, le
repentir. Le souvenir du passé, et 1'appréhension de 1’avenir : « Mon
Dieu, me quitterez-vous ? [...] Que je n'en sois pas séparé éternelle-
ment [...] Que je n’en sois jamais séparé. » On passe de l'interrogation
anxieuse a la pri¢re instante. Ce risque permanent de perdre ce qu’on
a regu, c’est aussi la foi de Pascal; c’est du moins ce qui 'accom-
pagne, et fera de la certitude fulgurante d'un instant tout autre chose
qu'une certitude définitivement acquise. Deux ans plus tard, la
cinquieme lettre 2 M!e de Roannez contiendra cette affirmation
que ceux que Dieu semble avoir choisis pour ses élus peuvent tomber,
«et laisser prendre a d’autres par leur négligence la couronne que
Dieu leur avait offerte ». La septiéme lettre & la méme personne lui
- apportera cet enseignement que si les bienheureux sont dans la joie
et les « gens du monde » dans la tristesse, les chrétiens ont 1’obligation
de demeurer dans l'entre-deux: « Et ainsi, poursuit Pascal, nous



30 MARCEL RAYMOND

devons travailler sans cesse a nous conserver cette joie qui modére
notre crainte, et a conserver cette crainte qui modeére notre joie ».

Mais est-ce a nous qu’il appartient de conserver, est-ce a nous
qu’il appartient de trouver ? Je lis dans les Pensées : « Pas de moyen
pour conserver ni pour acquérir » (bien que le contexte nous renvoie
d’abord a la quéte des idées, il faut conférer, je crois, a cet aveu laco-
nique une signification étendue). Cette vie nouvelle dans laquelle
Pascal s’engage devra, devrait étre constamment ranimée, rafraichie,
resacralisée par un nouvel afflux de grace. Je citerai ici Georges
Poulet : « L’avenir tout entier est suspendu, entre la crainte et I'espé-
rance, a la question de savoir si le Dieu #rouvé sera conservé. D’ou les
deux phrases presque identiques entre lesquelles se développe tout
le mouvement de la pensée du Mémorial: «Il ne se trouve que
par les voies enseignées dans I’Evangile... » « Il ne se conserve que
par les voies enseignées dans I’Evangile... » 1 Absolue dans l'instant,
la certitude du salut est exposée au danger, avec I'intervention de la
durée, de n’étre que conditionnelle.

Sur le papier autographe, le Mémorial s’achéve par ces mots :
« Renonciation totale et douce. » Sur le parchemin (qui s’est perdu),
Pascal a ajouté trois lignes (que nous apporte la copie), trois lignes
que le neveu de Pascal n’a pas déchiffrées sans peine. Je m’arréterai
a la premiére : « Soumission totale a Jésus-Christ et 2 mon directeur. »

Or, le 23 novembre, et jusqu’au commencement de janvier 1655,
Pascal n’avait pas de directeur. Cette situation singuliére nous permet
de passer du Mémorial au Mystére de [ésus, de 'examen d'un premier
a celui d'un second témoignage. Si on rapproche en effet certains
éléments de la biographie et certaines allusions fort précises du
Mystére de Jésus, on percevra, entre ces deux ordres de faits, des
correspondances.

Je ne mentionnerai que l'indispensable. N’y avait-il pas un direc-
teur en quelque sorte tout trouvé en la personne de Singlin, qui
dirigeait Jacqueline, et que Blaise avait eu l'occasion d’entendre
précher plus d’une fois & Port-Royal de Paris ? Mais Singlin n’avait
pas envie de diriger Pascal. Fidéle a I’esprit de Saint-Cyran, il gardait
un sentiment trés vif, ot entrait un peu de tremblement, de la com-
plexité de I'ame humaine, de la multiplicité des pentes ou elle pouvait
s’égarer. De plus, Pascal, une fois déja, avait donné de grands espoirs,
et puis il s’était détourné. Il n'y avait pas lieu, estimait-on a Port-
Royal, d’attendre de lui « un miracle de Grace » (ce jugement, anté-
rieur de quinze mois et rapporté par Jacqueline, est de la Mére
Angélique). Enfin, il était au premier rang de ces « personnes de

1 Etudes sur le temps humain, Paris, Plon, p. 77.



LA CONVERSION DE PASCAL 31

condition savante» dont Singlin se méfiait. Ajoutons que celui-ci
souffrait d'une affection tenace de la gorge qui l'empéchait de
parler, ou «presque », assure Jacqueline. Ce mal durera jusqu’au
printemps 1655 — ce qui dissuade de penser qu’il prononga le
8 décembre, le sermon qui, au dire de Marguerite Périer, aurait
fortement ébranlé son oncle.

Pascal, de son coté, hésitait & s’approcher de Singlin. Il prétendait
«qu’il n’était pas son pasteur naturel». (Tous ces renseignements
proviennent de la grande lettre du 25 janvier.) L’évéque de Paris
ne peut tout de méme pas diriger tous ses diocésains, remarque
Jacqueline, non peut-étre sans une pointe d’ironie. Certes, Pascal,
«apres bien des visites et bien des combats qu’il eut 4 rendre en
lui-méme », admettait qu’il lui fallait un guide. Mais il avait — je
cite sceur de Sainte-Euphémie — « une merveilleuse appréhension
qu'on sut qu’il eut communication avec autre qu'avec moi dans
cette Maison » (a Port-Royal). Ce on désigne les amis de Pascal, en
particulier le jeune duc de Roannez, dont il ne put, quelques semaines
plus tard, se séparer «sans larmes». Respect humain, reste d’'indé-
pendance ? Jacqueline l'affirme : « Je vis clairement que ce n’était
quun reste d’indépendance caché dans le fond du ceeur qui faisait
arme de tout pour éviter un assujettissement qui ne pouvait étre
que parfait dans les dispositions ou il était. » Elle multiplie, aupres de
Singlin, les « importunités ». Pascal échafaude alors un projet bizarre :
mettant & profit un bref séjour de Singlin & Port-Royal-des-Champs,
il se rendra avec ses gens (un grand bourgeois se déplace toujours
accompagné), mais sous un faux nom, dans un village voisin ; de 13,
seul, & pied, incognito, il ira voir son directeur. Singlin refuse d’entrer
dans cette comédie. Il avait d’ailleurs écrit a Pascal une lettre « par-
faitement belle », par laquelle, déclare Jacqueline, «il me constituait
sa directrice en attendant que Dieu fit comnaitre s’il voulait que ce
fat Iui qui le conduisit ». Je souligne cette attente, ce recours a Dieu.
Enfin Singlin consent a recevoir Pascal. Il n’y eut, semble-t-il,
qu'une seule rencontre des deux hommes, & Paris, immédiatement
aprés le 2 janvier 1655. Et Pascal accepte de faire une retraite :
d’abord tout prés de Port-Royal, puis & Port-Royal méme. « Il n’a
rien perdu a sa directrice », note Jacqueline. Mais son directeur ne
sera pas Singlin, qui allégue toujours son extinction de voix ; ce sera
un homme « dont il n’avait nulle connaissance, Monsieur de Sacy ».

Le Mystére de [ésus développe un des grands thémes de la
méditation chrétienne, qui s’applique a revivre la Passion, précisé-
ment l’angoisse de la nuit de Gethsémané. Le dernier texte de
Jacqueline que nous possédions est aussi une méditation sur la
Passion, d'un style tout sec et dépouillé, une suite de legons que
I'dme pénitente doit tirer de 1'agonie du Christ. L’abbé Steinmann



32 MARCEL RAYMOND

nous apprend, dans son récent Pascal, que cette méditation était
recommandée & Port-Royal durant 1'office des Matines, qui se célebre
pendant la plus grande partie de I’année alors qu'’il fait encore nuit.
Manifestement, le Mystére de Jésus n’appartient pas aux liasses
de notes préparant 1’4pologie. M. Louis Lafuma 1’a rangé, dans ses
éditions, parmi les notes « personnelles »; le titre méme n’est pas
de la main de Pascal. Brunschvicg a adjoint au corps du texte
(fr. 553 de son édition), deux fragments beaucoup plus courts (numé-
ros 554 et 555) qui sont séparés du premier, dans le manuscrit,
par quelques pages. Ce rapprochement est-il acceptable ? Car la
question se pose de savoir quand le Mystére de Jésus a été composé.
Le papier, I'écriture ne fournissant aucun indice sfir, les anciens
historiens, suivant une logique sentimentale, inclinaient a le placer
a la fin de la vie de Pascal. En revanche, les commentateurs récents,
Strowski déja, puis Louis Lafuma, 1’abbé Steinmann, le professeur
Charles Baudouin (dans 'ouvrage qu’il vient de consacrer a Pascal),
le situent peu aprés la deuxiéme conversion. Selon Louis Lafuma, il
date probablement du premier semestre de 1655.

Mais qu’en est-il du fragment 555 de 1'édition Brunschvicg ?
Ce fragment comprend quatre paragraphes ; chacun d’eux reproduit
des paroles du Christ, qui ne peuvent s’adresser qu’a Pascal. Dans le
premier, Jésus affirme qu’il est présent en tout homme. Voici le
deuxiéme : « Je te parle et te conseille souvent, parce que ton conducteur
ne te peut parler 1, car je ne veux pas que tu manques de conduc-
teur ». Le troisiéme paragraphe est la suite du précédent : « Et peut-
étre je le fais a ses priéres, et ainsi il te conduit sans que tu le voies,
Tu ne me chercherais pas st tu ne me possédais.» Et la derniere
phrase : « Ne t'inquiéte donc pas.» Ces paroles ne s'ajustent-elles
pas a la situation que j'évoquais plus haut ? A la phrase: «Tu
ne me chercherais pas...» correspond, dans le corps méme du
« Mystére », celle-ci, toute voisine, qui est la premiére que Jésus pro-
noncera : « Console-toi, tu ne me chercherais pas, si tu ne m’'avais
trouvé. » Avant ces mots, dans le « Mystére», on rencontre une
exclamation de Pascal, qui mérite aussi un regard attentif: «Si
Dieu nous donnait des maitres de sa main, oh ! qu’il leur faudrait
obéir de bon cceur ! La nécessité et les événements en sont infailli-
blement. » Z. Tourneur traduit « nécessité » par «embarras, priva-
tion de biens » ; mais cette interprétation, outre que la philologie
ne l'impose pas, est rendue caduque par la condition de vie de
Pascal. 2

1 C’est moi qui souligne.

2 Ed. TOURNEUR, II, 12, note 4. Quant & Léon Brunschvicg, il a 1'étrange
idée de voir en cette phrase et en celle qui précéde, « deux réflexions qui [...]
ne semblent pas faire partie intégrante du Mystére de Jésus [...], deux maximes,
suggérées a Pascal par le mystére qu’il médite, et qu’il note en passant pour s’en
faire 'application a lui-méme ».



LA CONVERSION DE PASCAL 33

Comment alors ne pas faire I’hypothése que nous recueillons ici
un écho direct du débat que dut connaitre Pascal,d’octobre 1654 a
janvier 1655, quant au choix d’'un directeur et a 1’obligation de se
soumettre a lui ? L’aveu qu’en I’absence d’un maitre que Dieu aurait
choisi tout expreés pour lui, c’est la nécessité, ce sont les événements
qui éclairent le chrétien, il n’est rien en cela qui ne s’accorde a la
situation de Pascal. Un petit fait vient encore étayer cette hypothése.
Je cite une note de Tourneur : « En haut et & gauche de la page (il
s’agit de la page ol on lit le fragment 555 de I’édition Brunschvicg :
« Je te parle [...], parce que ton conducteur ne te peut parler »), Pascal
a écrit un mot que les éditeurs ont renoncé a lire. Je crois comprendre
Singlin, qui résumerait le texte ou il est question du conducteur » 1.
Louis Lafuma croit lire Singlin. M1le A_-M. Pfister, conservateur des
manuscrits de la Bibliothéque Universitaire de Genéve, lit également
Singlin. C’est pourquoi il me parait légitime de rapprocher ce frag-
ment 555 du «corps » du « Mystére ». S’il n’en fait pas partie, il lui
est immédiatement apparenté. Il est donc raisonnable de supposer
que le « Mystére », aussi bien que ce fragment, ont été écrits entre le
23 novembre 1654 et la premiére quinzaine de janvier 1655.

J'al présenté l'essentiel de cette argumentation dans le volume
de Mélanges offerts, en 1950, 3 Th. Spoerri. Elle n’a pas convaincu
M. Lafuma, qui I'a rejetée bridvement en 1955, dans ses Controverses
pascaliennes. Nous avons ébauché depuis lors une conversation.
Aujourd’hui — ce qu’attestait déja une note de son édition du
Luxembourg — M. Lafuma croit également que le « Mystére » date
du début de I’année 1655. Mais il incline & penser que le fragment
555 de 1’édition Brunschvicg date du second semestre de 1656, de
I’époque ou Pascal dirigeait M!le de Roannez. « En marge de certains
passages des notes de cette feuille », me fait-il remarquer, «il y a des
traits (une ligne verticale barrée trois fois) que l'on retrouve dans
d’autres notes, dont Pascal s’est servi dans sa correspondance avec
M!le de Roannez. » Soit. Mais ces notes, utilisées a ’automne de 1656,
peuvent fort bien étre antérieures. Et la mention du nom de Singlin ?
« Il était le directeur de M'e de Roannez », m’écrit M. Lafuma. Sans
doute. N’était-il pas aussi le directeur de Jacqueline, le principal
directeur de Port-Royal de Paris ? Mais c’est lui que Pascal, aprés
beaucoup d’hésitations, de tergiversations, voulait approcher, a la
fin de 'année 1654.

I1 me semble que le Mystére de Jésus gagne plus qu’il ne perd
en valeur humaine, et méme en signification, a étre placé plus préci-
sément dans un contexte biographique. Ce maitre, que Pascal atten-
dait, se rabattant malgré lui, a son défaut, sur la nécessité, sur les

1 L’édition phototypique du manuscrit des Pensées (Hachette) ne permet
pas de voir ce mot écrit en marge, la plaque photographique n’ayant pas saisi
la page en toutes ses dimensions.



34 MARCEL RAYMOND

événements, considérés comme des signes, ce devait étre Jésus
lui-méme. La est 1'événement, unique et suffisant, dont témoigne le
« Mysteére ».

Le Mystére de Jésus, en sa premiére partie, est composé de
phrases séparées, plus exactement de versets, dont 1'idée, parfois la
lettre, est empruntée le plus souvent aux évangiles. Dans son ouvrage
sur Pascal et la Bible, Lhermet montre que Pascal a suivi aussi un
commentaire latin de Jansénius. Pas une idée, bien siir, qui ne soit
repensée, revécue, comme dans le Mémorial.

Pascal est tout préoccupé de sa souffrance (sa santé est toujours
mauvaise — mais il y a une autre souffrance), de son isolement. A la
fin du Mémorial, il a laissé voir sa peur de l'abandon : « Que je
n’en sois jamais séparé ! » Nous savons par Gilberte que les derniers
mots perceptibles que prononcera Pascal avant de mourir, sept ans
plus tard, seront: « Que Dieu ne m’abandonne jamais...» Autour
de Pascal, tout dort. A quelques métres de Jésus, la portée d’un jet
de pierre, nous dit-on, ses disciples dorment. Le verbe dormir forme
un des motifs conducteurs du « Mystére ». Pascal voit que tous les
hommes dorment. Lui-méme, étant dans le monde, et jusqu’en son
activité la plus fiévreuse, dormait. Il a trahi, comme Pierre a trahi:
« Je Vai fui, renoncé...» lit-on dans le Mémorial. Apprécions
maintenant (toujours dans la premiére partie du « Mystére») cette
extraordinaire progression, cette croissance d'une présence spiri-
tuelle :

Jésus est seul dans la terre, non seulement qui ressente et partage sa
peine, mais qui la sache : le ciel et lui sont seuls dans cette connaissance.

Je souffre cette peine et cet abandon dans I'horreur de la nuit. Je
crois que Jésus ne s’est jamais plaint que cette seule fois; mais alors il
se plaint comme s’il n’eit plus pu contenir sa douleur excessive : ¢« Mon
ame est triste jusqu’'a la mort. »

Jésus cherche de la compagnie et du soulagement de la part des hommes.
Cela est unique en toute sa vie, ce me semble. Mais il n’en regoit point,
car ses disciples dorment.

Jésus sera en agonie jusqu’'a la fin du monde : il ne faut pas dormir
pendant ce temps-la.

Telle est la lecon que tire Pascal de l'agonie du Christ, agonie
permanente, agonie actuelle. Tel est le signe qu’il a pris conscience
de sa vocation, du dessein qui sera le sien, quand il concevra le
projet d'une Apologie: empécher d’abord les hommes de dormir.

Dans le Mémorial, par deux fois, Pascal avait appelé le Christ.
Et voici que le Christ répond, dans le « Mystére », s’adressant a lui,
Blaise Pascal. Tout de suite aprés l'exclamation, aprés la priére :



LA CONVERSION DE PASCAL 35

« Si Dieu nous donnait des maitres de sa main, oh ! qu’il leur faudrait
obéir de bon cceur », le Christ lui dit ces paroles : « Console-toi, tu ne
me chercherais pas si tu ne m’avais trouvé.» Le Christ parle. Nous
avons affaire ici, dans la perspective de I'incroyance, non a un dialogue,
mais 4 un monologue. Pascal est bien seul. Il fait la demande et il
fait la réponse. La demande, c’est sa conscience qui la formule ; la
réponse émane de son inconscience. La figure de Jésus n’est que la
projection du désir de Pascal. Dieu rend ce qu’on lui a prété. Le
Mystére de Jésus apparait alors comme un poéme lyrique, ou tragique,
4 deux voix, dont Pascal est l'auteur. Ce point de vue sera celui
de quantité de lecteurs (qui ne seront pas nécessairement des athées).
Et il est vrai que le Mystére de Jésus est un admirable poéme en prose,
divisé en versets. Il ne serait pas impossible, ni impie, de 1'étudier
comme tel. Rythme, rimes intérieures, antithéses, anaphores, on y
trouverait tout ce qui peut soutenir un grand poéme, et un grand
poéme d’une admirable unité et simplicité. A cet égard, rien de
moins « baroque » que ce « Mystére ». Mais il faut choisir, et je renonce
ici a toute exégése stylistique.

Le Christ parle. S’agit-il d'une figure, d'une prosopopée ? La
Sagesse prononce, dans la Bible, des sentences. Allons-nous croire
que ces vérités lui ont été réellement dictées ? Pascal aussi, d’ailleurs,
met des arguments et des conseils dans la bouche de la Sagesse, en
quelques morceaux des Pensées. Dans 1'Imitation, des chapitres
entiers sont faits de dialogues du Christ et de 1'ame chrétienne.
Et ce que dit Jésus, ce sont des paraphrases, des développements, des
gloses, de paroles rapportées dans les évangiles; procédés encore
pour évangéliser progressivement 1’dme. D’autres ont entendu des
paroles que le Christ leur destinait. Parmi les mystiques, sainte
Thérése. Le plus souvent, c’est immédiatement aprés ses extases,
pendant lesquelles ses puissances étaient suspendues, qu’elle percevait -
en elle ces paroles secrétes. Mais il faut noter que plus d'une fois les
mystiques eux-mémes ont admis 1'idée d’une dégradation inévitable,
d'une trahison nécessaire des paroles que le Christ envoie jusqu’a
eux. Les vocables qui passent par les organes de I’homme ne peuvent
pas ne pas tenir pour une part de '’homme. Pour un chrétien, le
langage humain est comparable & un «miroir obscur»; seul, un
rayon réfléchi, voilé, parviendra du feu de la parole, de la présence.

Pourtant, si on veut entrer dans l'esprit de Pascal, ou du moins
s’y efforcer — compte tenu de l'insuffisance de toute espéce de
langage — il faut bien essayer d’admettre un moment, comme lui,
que quelque chose lui a été donné surnaturellement, que Jésus-Christ
lui a fait sentir sa volonté, son intention a son égard. Pascal s’est
exercé. Par un mouvement ascétique, il s’est appliqué a revivre la
situation de Jésus et son abandon au Jardin des Oliviers. On lira



36 MARCEL RAYMOND

dans les Pensées : « Il faut s’offrir par les méditations aux inspira-
tions » ; ou encore : «... par des humiliations aux inspirations ». On
doit penser qu’une inspiration 1'a pénétré.

Jésus dit d’abord ceci: « Console-toi, tu ne me chercherais pas
si tu ne m’avais trouvé. » Les commentaires renvoient a une sentence
de saint Bernard (qui s’est souvenu lui-méme de saint Augustin) :
non possent quaerere non habentes, ceux qui n'ont pas ne peuvent
chercher, que I’Eglise romaine interpréte d’ordinaire ainsi : c’est par
un premier effet de la grace qu’on est capable de chercher. Pascal, lui,
semble affirmer que la grice n’est offerte en sa plénitude, en son
efficacité décisive, qu’a ceux qui trouvent infailliblement. Le fragment
555 de Brunschvicg rend habere par posséder : « Tu ne me chercherais
pas si tu ne me possédais. » Dans 1'écrit Sur la conversion du pécheur,
il est dit du Christ que « c’est le posséder que de le désirer » — affir-
mation qu’on interpréterait abusivement en plagant la possession
dans le seul désir, c’est-a-dire dans l’absence de ce qu’on voudrait
posséder ; non pas tout a fait abusivement, s’il est vrai que le chré-
tien, selon Pascal, ne peut jamais étre en Dieu dans un complet repos.

La deuxiéme parole du Christ est celle-ci : « Je pensais a toi dans
mon agonie, j'ai versé telles gouttes de sang pour toi.» C’est une
grande vérité de la religion chrétienne que Jésus-Christ est mort
pour tous les hommes, pris un a un; Pascal n'a jamais pu croire
autre chose. Peu aprés néanmoins, Jésus parle de ses «élus». Il
ajoute : « Si tu connaissais tes péchés, tu perdrais cceur. » Un dialogue
s’engage alors. Pascal répond : « Je le perdrai donc, Seigneur, car
je crois leur malice sur votre assurance. » Jésus reprend : « Non, car
moi, par qui tu 'apprends, t’en peux guérir, et ce que je te le dis
est un signe que je te veux guérir. » Il est difficile de ne pas attribuer
a cette derniére phrase un sens janséniste: «tu as été choisi, je
t’envoie un signe, ces paroles mémes, et le fait que je te les destine. »

Pascal : « Seigneur, je vous donne tout.»
Jésus : « Je t'aime plus ardemment que tu n’as aimé tes souillures »,
ut immundus pro luto.

Ou la tentation pourrait-elle se glisser, sinon en cette pensée
que ce don que Pascal fait de lui-méme et cet amour dont il est
transporté lui serait en quelque mesure imputable — ou méme en
cette pensée que cet amour de Dieu qui le souléve et que Dieu ali-
mente de sa grice serait un privilege qui lui serait octroyé, et dont il
pourrait humainement s’enorgueillir ? Aprés les paroles d’amour
infini qui traduisent I'élan du Christ vers la créature, voici soudain
des mots presque durs et comme une violente mise en garde :

Qu’a moi en soit la gloire et non a toi, ver et terre.

Témoigne a ton directeur que mes propres paroles te sont occasion
de mal, et de vanité ou curiosité.



LA CONVERSION DE PASCAL 37

Et voici la réponse du chrétien :

Je vois mon abime d’orgueil, de curiosité, de concupiscence. I1 n'y
a nul rapport de moi a Dieu, ni a Jésus-Christ juste...

Tout ce qui suit, la derniére partie du « Mystére », est parole
d’humilité.

Sachons gré a Z. Tourneur d’avoir, le premier, restitué a ce mor-
ceau sa véritable figure. Car on avait accoutumé de lire : « Interroge
ton directeur, quand mes propres paroles te sont occasion de mal. »
La legcon authentique est autrement plus forte. Cette précieuse
correction met brusquement en lumiére la tentation d’orgueil que
Pascal a senti poindre en son cceur. Le moyen de s’humilier, ce sera
la confession au directeur, ce sera «l’assujettissement parfait », pour
reprendre les termes de Jacqueline. Jésus le renvoie a ce « maitre »
qu’il n’a pas choisi, que Dieu ne lui a pas donné de sa main. Apres
I'avoir distingué, il I'engage a rejoindre la masse des chrétiens :
« Qu’a moi en soit la gloire. » Et Jésus se tait. Le dialogue se brise. Le
démon approche, dit sainte Thérése, quand I’dme « a trop de confiance,
ou lorsqu’elle perd la défiance qu’elle doit avoir d’elle-méme ». Apreés
le dialogue le plus intime, la proximité la plus parfaite, et I’« inspira-
tion », pour parler comme Pascal, c’est le retour a soi, la séparation,
I’humiliation : « Il n’y a nul rapport de moi a Dieu. » Disons encore :
le sentiment de l'absolue transcendance tant du Dieu caché que
du Dieu incarné, tant du Pére que du Fils, le sentiment de «la dis-
tance qualitative infinie qui sépare Dieu de 'homme» (Kierkegaard).
Etant ver et terre, ’homme est rendu a la terre.

On pourrait se demander jusqu’a quel point le Mystére de Jésus
est le témoignage d’un mystique. M. Henri Gouhier s’est posé la
question au sujet du Mémorial, pour conclure que rien, en ce dernier
texte, n’oblige & penser que Pascal a fait, le 23 novembre, une expé-
rience proprement mystique.

Définir en quelques mots un vocable aussi insondable que celui de
«mystique » est une entreprise sans espoir. Distinguons peut-étre
un sens large et un sens étroit. Est mystique, nous apprend le dic-
tionnaire, ce qui est révélé dans un mystére. En cette acception
générale, le Mystére de [ésus est un texte mystique. Il est né d’'une
inspiration. A travers une voix, une autre voix, a travers un esprit,
un autre esprit se laissent percevoir. Deux amours s’échangent,
dont 'un est immensément plus grand que l'autre. Et une tentation
se fait jour, étrangement, a l'instant ol I'’homme semble se dépouiller
a l'extréme. «Seigneur, je vous donne tout.» Mais alors vient le
retrait ; ’homme, Blaise Pascal est rendu A sa nature. Carmen mysti-
cum. Le « Mystére » ressemble a une méditation qui serait un chant,



38 MARCEL RAYMOND

A une oraison, a une litanie, & cause de ce nom de Jésus vingt fois
répété, a cause de cette idée de 'abandon, du sommeil des hommes,
qui revient sous diverses formes. L’homme du discours, c’est Pascal
que je veux dire, qui a méme inventé une méthode pour discourir,
convaincre, contraindre l'interlocuteur a s’avouer vaincu, s’avance
ici au-dela du discours, dans le monde d’anima, dont seules la poésie
et la musique peuvent suggérer la réalité. Et comme c’est parfois
le cas dans la poésie et plus souvent dans la musique — il s’agirait ici
de I'équivalent d'une musique de chambre — il est malaisé de déceler
dans les phrases du « Mystére » I'expression d’'un sentiment simple,
auquel on pourrait donner un nom. Le climat spirituel est celui d’une
tristesse infinie, traversée d’inquiétude, et cependant proche de
la joie, d'une « bonne crainte mélée a 1'espérance ». Tristesse, joie,
espérance qui semblent passer 'ordre de la nature.

Mais s’il fallait user du mot « mystique » en un sens plus rigoureux,
on dirait que I’expérience qu’il désigne illustre la parole de saint Paul
aux Athéniens: « En Dieu nous avons la vie, le mouvement et
I’étre. » La question serait alors de savoir dans quelle mesure il peut
y avoir participation de I'dme a Dieu, transformation de I’Ame en
Dieu, ou « déification ». Une image — car le langage conceptuel perd
ici sa vertu — une image s'offre souvent 4 I'esprit des mystiques :
celle de la goutte d’eau (I’ame, ou la pointe de 1’dme) perdue dans
l'océan de I'amour divin. La goutte d’eau reste-t-elle alors goutte
d’eau ? Ou la distinction s’efface-t-elle ? Les uns pensent qu’elle ne
s'efface pas: « Nous contemplons ce que nous sommes et sommes ce
que nous contemplons», dit Ruysbroek ; «car notre essence est,
sans rien perdre de sa propre personnalité, unie a la vérité divine qui
respecte la distinction ». D’autres, au contraire, pensent qu’elle
s'efface : « L’esprit ne fait plus qu'un avec la divinité », dit Tauler,
«au point que son essence est toute pétrie de I’essence divine, qu’elle
s'y perd comme une goutte d’eau dans un grand foudre de vin.
L’esprit s’évanouit ainsi dans 'unité divine. » Et encore : « L'union
peut devenir si profonde que Dieu lui-méme s’infuse & 1'dme tout
entier. » Affirmations radicales, que I’Eglise a toujours jugées impru-
dentes, sinon hérétiques.

Nous demeurons, avec Pascal, trés loin de Tauler, assez loin de
Ruysbroek. En outre, comme 1'a fait observer M. Gouhier & propos
du Mémorial, 'amour mystique semble exclure la crainte, I'intérét
propre, soit la préoccupation du salut personnel. Or, cette préoc-
cupation n’est pas plus absente du « Mystére » que du Mémorial. Une
des legons que Pascal tire de sa méditation est celle-ci, une fois
rejetée la tentation : « Il me sauvera en se sauvant.» De méme la
pure mystique de la louange, dégagée de tout intérét particulier,
celle d'un saint Francgois d’Assise, on ne voit pas qu'il l'ait connue.



LA CONVERSION DE PASCAL 39

Aprés avoir commenté le Mystére de Jésus, Bremond * s’arréte
a la priere de Pascal: «Oserais-je dire que c’est une pri¢re plus
chrétienne que religieuse ou, si 'on veut, exclusivement chrétienne,
tellement suspendue au fait chrétien, si indissolublement liée au
mystére de la Rédemption, que nul autre qu'un croyant ne saurait
prier ainsi. Et cela est assez curieux. La priere des priéres, le
« Pater Noster », Socrate aurait pu la faire sienne, comme aussi
bien telle de nos oraisons liturgiques, la plupart méme. » Ne sont-ce
pas plutdt ces réflexions qui sont « curieuses» ? « Saint Socrate, priez -
pour nous », s’écriait Erasme. Pour nous, avec nous ; en bon huma-
niste chrétien, Bremond pense de méme. Mais le voici qui touche
maintenant a l’essentiel : « La plus haute gloire de Pascal serait donc
de nous avoir donné un parfait modele de la dévotion au Christ. »

Hors du Christ, « toute communication avec Dieu nous est dtée »,
note Pascal. Cette pure dévotion au Christ, souffrant et resplendissant
sur la Croix, cette religion du Fils, a pour contrepartie une occultation
du Pére. Deus absconditus. Dieu est caché. Plus précisément, Dieu se
cache. Faut-il affirmer alors, comme le fait Lucien Goldmann, que
la foi de Pascal est incertaine, qu’elle est « une certitude incertaine » ?
Non point. Dans l'obscurité ou il s’enveloppe, Dieu est présent.
Il s’est fait connaitre a Pascal. Le risque auquel celui-ci se sent
exposé, c’est que la grice vienne a lui manquer ; I'inquiétude nait
en lui de ce qu’il n’y a « pas de moyen pour conserver ». Mais I’espé-
rance subsiste : « Si Dieu parait une fois, il est toujours » (Brunschvicg,
559). Et tout de suite aprés, comme pour montrer que sz doit se
traduire par puisque : « Cela dte I'équivoque. » Il n’est plus besoin de
parier que Dieu est. Et parier n’est pas croire.

Une derniére remarque. On pourrait ranger d'un c6té, trop sim-
plement, les religions qui aident I’homme a vivre, qui lui donnent,
en méme temps que la confiance en Dieu, confiance en la vie pré-
sente, en la vie de ce monde, éprouvée comme divine. Presque toutes
les « variétés de 1’expérience religieuse » qui ont attiré ’attention de
W. James apportent au croyant un afflux de force vitale. D’un autre
cOté, il y aurait les religions qui vont contre la vie, parce que les
hommes ne seront jamais, ici-bas, qu’en exil, parce que la volonté
d’augmenter ou de conserver la vie est en soi coupable ou viciée. Je
songe au bouddhisme, pour lequel la vie doit étre, sinon niée, du
moins arrétée, suspendue. Cette tendance n’appartient pas seulement
a I'Orient ; elle traverse aussi, en profondeur, la Psyché de 1'Occident.
Pour tout ce qui tient au manichéisme et a ses prolongements, la vie
est comme engorgée dans la matiére, qui est le mal. Le christianisme
a tenté une syntheése, c’est 1a sa force. La vie est bonne ou mauvaise,

1 Dans Autour de I'humanisme, la Priére de Pascal.



40 MARCEL RAYMOND

selon qu’elle est ou non rapportée a une fin qui la dépasse. Mais
enfin, pendant tout le moyen age, le contemptus mundz, le contemptus
saeculi, a retenti dans I’Eglise du Christ. Au contraire, au lendemain
de la Renaissance, a I'’heure ou I'humanisme chrétien s’élargit, se
naturalise, ol nature et surnature se mélent, jusqu’'a l'impureté,
voici Pascal, qui revient au pble négatif, ol se tiennent assez fré-
quemment les Augustiniens (saint Augustin, en sa jeunesse, ne fut-il
pas manichéen ?).

Il faut bien voir que ce rejet du monde mene loin, comme ce
discrédit out est plongée la condition terrestre de I’homme, comme
cette répugnance a vivre sa foi dans le temps. Car ce monde, pour un
chrétien, (quelque importance que I'on attribue a la chute) est I'ceuvre
de Dieu. Méme si la Création est déchue elle aussi, cette Création
aspire, elle aussi, a la délivrance ; ce qui suffit a sceller, entre I'homme
et le monde, une profonde solidarité «religieuse ». Les mystiques
commencent par faire en eux le vide, ils interdisent au monde
d’entrer ; puis ils le retrouvent et ils se retrouvent, dans un monde
transfiguré. Ainsi, entre ce monde-ci et 'autre, il n’y a plus d’abime.
L’autre monde a pénétré celui-ci. L'unité est rétablie, et la continuité.
Pour Pascal, en revanche, le monde oli nous sommes emprisonnés
ne doit étre que le lieu d’« un jour d’exercice », le temps n’est que le
seuil de I'éternité.

MARCEL RAYMOND.



	La conversion de Pascal

