
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1963)

Heft: 1: Blaise Pascal 1662-1962

Artikel: Pascal et Port-Royal

Autor: Mesnard, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PASCAL ET PORT-ROYAL

Sur ce sujet en apparence rebattu, et qui pourtant reste encore à

traiter, quelques lumières nouvelles peuvent être projetées si l'on
veut bien accepter de se conformer à trois principes d'où découlent
autant de règles de méthode :

i° Ecartons d'abord toute conception abstraite et monolithique,
et reconnaissons l'extrême diversité des êtres et des choses auxquels
peut s'appliquer le terme Port-Royal. Diversité des lieux et des

milieux : Port-Royal, au sens le plus restreint, désigne déjà deux
monastères, celui des Champs et celui de Paris, au faubourg Saint-
Jacques, monastères peuplés non seulement de religieuses de chœur,
mais aussi de converses, de novices, de postulantes, de pensionnaires.
Aux religieuses on associera tout naturellement leurs directeurs et
confesseurs, un Singlin, un Sacy, un Rebours, un Sainte-Marthe.
Elargissons la perspective : nous découvrirons, autour des deux
maisons, nombre de pénitents, hommes et femmes, ayant élu là
leur domicile afin de se consacrer plus entièrement à la piété, non
sans continuer souvent à mener une certaine vie mondaine : ainsi
le duc de Luynes au château de Vaumurier, tout près de Port-Royal
des Champs ; ainsi, à partir de 1656, Mme de Sablé dans les bâtiments
mêmes du faubourg Saint-Jacques. Beaucoup de monastères
possédaient de tels prolongements ; mais Port-Royal des Champs offre
la particularité d'avoir servi de refuge à ces « solitaires », Le Maistre,
Arnauld d'Andilly, etc., presque tous laïques, qui, sous l'impulsion
de Saint-Cyran, étaient allés mener au « désert » une vie de grande
austérité, et formaient une sorte de communauté. A eux se sont
souvent trouvés mêlés ceux qu'on peut appeler les théologiens de la
maison, en premier lieu Arnauld. Disséminées tant à Paris que dans
la campagne, avec leur principal établissement au Chesnay, près
de Versailles, les « petites écoles » définissent un nouveau milieu, lui-
même multiple et presque insaisissable. Des liens d'affinité, de sympathie

unissaient les deux monastères de Port-Royal à divers foyers de
vie spirituelle ou à diverses maisons religieuses : au diocèse de Bazas
autour de 1643 ; à la paroisse de Rouville, près de Rouen, autour de
1646 ; à l'abbaye de Saint-Cyran, en Brenne, que la mort de Duvergier



PASCAL ET PORT-ROYAL I3

de Hauranne avait fait passer en 1643 à son neveu Martin de Barcos ;

à l'abbaye de Haute-Fontaine, en Champagne, etc. Enfin on pouvait
trouver, à Paris et en province, beaucoup de ces « amis du dehors »,

ecclésiastiques ou laïques, particuliers ou familles, voire cercles ou
salons, qui entretenaient avec le monastère des rapports plus ou
moins étroits, mais qui ne peuvent être exclus d'une analyse de cet
ensemble complexe que constitue Port-Royal.

Mais ce réseau d'amitiés se doublait d'un réseau de sympathies
doctrinales. Est-ce à dire que, sur le plan de la doctrine, l'unité de

Port-Royal apparaisse plus rigoureuse Sans doute, ceux qui se

reconnaissaient tous comme « disciples de saint Augustin », qui, tous,
avaient été fortement marqués par l'empreinte de Saint-Cyran,
présentent-ils, dans leur personnalité intellectuelle et morale, bien
des traits communs. Mais ces traits communs, d'ordre spirituel plutôt
que théologique, demeurent assez vagues, et l'impression qui
l'emporte, ici encore, est celle de la diversité. Chez les religieuses,
la culture théologique était, dans l'ensemble, peu développée, et
la conduite était surtout inspirée par l'attachement à des personnes,
et spécialement au souvenir de Saint-Cyran, qui était un peu pour
elles la caution de son ami Jansénius. Les écrits des plus remarquables
d'entre elles, la Mère Angélique, la Mère Agnès, sont d'ordre purement

spirituel et, de l'une à l'autre, les différences sont sensibles.
Confesseurs et directeurs sont aussi des spirituels, aux personnalités
fort accusées, et nullement semblables. Mais c'est surtout chez les

théologiens et les polémistes, où l'unité devrait être la plus totale,
que la diversité éclate. D'un Arnauld, imprégné de cartésianisme, un
Nicole, fidèle pour l'essentiel au thomisme, se distingue sans peine,
à plus forte raison un Barcos très antirationaliste. Si l'augustinisme
peut fournir un dénominateur commun, celui-ci ne s'appliquerait
pas moins à d'autres théologiens tout à fait étrangers à Port-Royal.

Réseau d'amitiés, réseau de sympathies doctrinales, Port-Royal
est à la fois l'un et l'autre. Mais cette définition reste très souple ;

elle invite à donner plus d'importance aux personnes qu'au groupe.

2° Dès lors on ne saurait considérer Pascal et Port-Royal comme
deux êtres face à face, ayant chacun leur constitution a priori,
s'acceptant ou s'excluant selon les circonstances. Chacun de ces
deux êtres doit à l'autre une part de ce qu'il est. On admettra sans
peine que, sans l'existence de Port-Royal, il eût manqué à la physionomie

intellectuelle et religieuse de Pascal quelques traits que nous
jugeons essentiels. Inversement le réseau complexe que nous avons
essayé de définir apparaîtrait tout différent si l'extraordinaire
personnalité de Pascal n'était venue s'y insérer. Ce sont donc des relations
vivantes, où chacun donne et reçoit, que nous avons à saisir. Il nous



14 JEAN MESNARD

faut fixer, au sein de Port-Royal, la place de Pascal ; il nous faut
montrer comment celui-ci, devenu partie de cet ensemble divers, en
modifie d'une certaine façon l'équilibre.

3° Cette réalité concrète que nous voudrions atteindre est étroitement

soumise au temps. Il nous faut donc tenir le plus grand compte
de la chronologie. Dans cette brève étude, où il ne peut être question
que d'effleurer les problèmes, nous nous attacherons tout spécialement

à dégager des périodes ayant chacune leur signification propre.

Prenons comme point de départ la fin de l'année 1654. A cette
époque, la grande conversion de Pascal donne à celui-ci une place
nouvelle, et de premier plan, au sein de Port-Royal. Ce n'est pas à
dire que nous soyons à un commencement véritable ; il importe donc,
à cette date, de faire le point.

C'est pendant son séjour à Rouen que Pascal avait commencé à
subir l'influence d'un mouvement spirituel émanant en dernier
ressort de Port-Royal, ou plus précisément de son grand directeur
Saint-Cyran (mort en 1643). La paroisse qu'il fréquentait à Rouen,
celle de Sainte-Croix Saint-Ouen, et la paroisse voisine de Rouville
étaient fort touchées par ce mouvement. Mais par sa conversion de
1646, Pascal n'était pas nécessairement appelé à faire connaissance
avec le monastère de Port-Royal. Du moins lut-il aussitôt quelques-uns
des principaux ouvrages qui en étaient issus : Lettres de Saint-Cyran,
Fréquente Communion d'Arnauld, Discours sur la réformation de

l'homme intérieur de Jansénius, traduit par Arnauld d'Andilly. Ces

lectures apportèrent à Pascal une nourriture intellectuelle et
spirituelle dont l'importance ne saurait être exagérée.

Des livres aux hommes le passage avait été rendu possible par le
retour de Pascal à Paris en l'été 1647. Le jeune homme était accompagné

de sa sœur Jacqueline, qui éprouvait la vocation religieuse
et envisageait d'entrer précisément à Port-Royal. Ensemble le frère
et la sœur vont écouter les sermons de Singlin, qui attiraient beaucoup
de monde en la chapelle du faubourg Saint-Jacques. Jacqueline
fait des connaissances dans la maison : certainement celle de la Mère
Agnès. Du côté de Biaise, une seule relation bien établie : M. de
Rebours, confesseur des religieuses. Le nom est significatif : il ne
s'agit pas seulement d'un homme de Port-Royal, mais aussi d'un
Auvergnat, et c'est d'abord au titre de compatriote que Pascal
peut l'aborder. Mais les conversations qui s'engagèrent au début de
1648 tournent vite court : l'ecclésiastique trouve son interlocuteur
trop enclin à faire usage de la raison dans les matières de foi1 :

1 Voir le récit de l'entrevue dans une lettre du 26 janvier 1648, Pascal :

Œuvres, éd. des Grands Ecrivains, t. II, p. 173-176.



PASCAL ET PORT-ROYAL I5

premier témoignage des réserves que les « spirituels » de Port-Royal
ne cessèrent de manifester vis-à-vis de Pascal.

La part de Port-Royal dans la vie de Pascal n'a cessé de décroître
au cours des années qui suivirent. C'est la « période mondaine ».

Pourtant les liens familiaux avec le monastère se resserrent. Le
4 janvier 1652, Jacqueline y fait son entrée, malgré l'opposition de

son frère, devenu hostile à une vocation qu'il avait pourtant suscitée.
A la même époque, l'aîné des neveux de Pascal, Etienne Périer, est
confié aux « petites écoles » et sans doute envoyé au Chesnay. Au
début de janvier 1654, les deux sœurs de celui-ci, Jacqueline et
Marguerite Périer, entrent à Port-Royal de Paris comme pensionnaires.

Leur oncle leur y rend souvent visite ».

Malgré ces attaches familiales, à la veille de sa grande conversion,
Pascal n'est encore pour Port-Royal qu'un ami assez lointain, d'autant
plus que sa ferveur de 1646 a bien diminué. Malgré quelques tentatives

dont témoignent les entretiens avec M. de Rebours, il ne joue
aucun rôle dans la vie de la maison. En revanche, Port-Royal lui a
peut-être déjà donné plus qu'il ne lui donnera jamais, dans la mesure
où d'abondantes lectures ont pénétré le converti de 1646 d'un certain
esprit, dont sa personnalité gardera définitivement l'empreinte.

La situation se transforme au lendemain de la conversion de 1654.
Les divers épisodes de celle-ci montrent bien qu'à cette époque,
Pascal ne connaissait bien à Port-Royal qu'une seule personne, sa

sœur Jacqueline, seule confidente de l'évolution de son âme. C'est

par elle que le cercle des relations s'élargira. D'abord elle invitera
son frère à confier sa conscience à Singlin, ce qui se fera, non sans
grandes réticences, tant de la part du pénitent, craignant pour son
« indépendance », que du confesseur, peu enclin à prendre en charge
des personnalités trop fortes. Aussi le lien avec Singlin fut-il tout
passager. Au témoignage du mémorialiste Fontaine, que corrobore
celui de Jacqueline, le confesseur crut bon d'envoyer son pénitent à

Port-Royal des Champs « où M. Arnauld lui prêterait le collet en ce

qui regardait les hautes sciences, et où M. de Sacy lui apprendrait
à les mépriser ». Témoignage fort précieux, en ce qu'il permet d'échapper

à l'abstraction Port-Royal et de lui substituer des personnes
réelles. Pascal est envoyé vers ceux qui passaient alors, parmi les

familiers du monastère, pour les deux plus grands esprits : Arnauld, le

théologien, le philosophe, et l'amateur de sciences profanes ; Sacy,
plus auteur spirituel et aussi plus homme de lettres, s'exerçant même

1 Ces faits résultent de la déposition de Pascal lors de l'information sur
le miracle de la Sainte Epine. Voir notre édition des Textes inédits de Pascal,
Desclée De Brouwer, 1962, p. 19-23.



l6 JEAN MESNARD

à la poésie : dès 1647, il avait traduit en vers le Poème de saint Prosper
contre les ingrats ; en 1650, publié la première édition des Heures
de Port-Royal ; en 1654, il s'était engagé dans la polémique en écrivant
les Enluminures du fameux almanack des jésuites.

Tels sont les deux hommes que Pascal verra le plus longuement
pendant une retraite à Port-Royal des Champs qu'il est possible de
dater exactement du 7 au 28 janvier 1655. Autre connaissance,
celle du duc de Luynes qui, le 7 janvier, emmena le voyageur dans
son carrosse de Paris aux Champs, puis le garda pendant quelques
jours dans son château de Vaumurier, en attendant une installation
aux Granges. Le duc était un amateur de science et de philosophie :

en 1647, il avait traduit les Méditations de Descartes, et son château
de Vaumurier, malgré la vie austère qu'on y menait, était un centre
intellectuel. Précisément, c'est surtout par les « intellectuels » de

Port-Royal que Pascal est accueilli : à ceux qui viennent d'être
nommés peuvent s'ajouter deux solitaires, Le Maistre et Arnauld
d'Andilly. La retraite de janvier 1655 permet donc d'apprécier
déjà certains aspects de la situation de Pascal au sein de Port-Royal.
Il importe de souligner la faible durée de cette retraite, et le fait
que le converti revint ensuite habiter sa maison de Paris. Il n'est
nullement un solitaire ; il convient de le ranger dans la catégorie
des « amis du dehors » : comme il l'écrira dans les Provinciales, il
n'est pas de Port-Royal, si l'on prend le mot au sens concret,
géographique. Il ne lui appartient que dans un sens plus large, non
moins fondé, d'ailleurs, dans la réalité des faits.

Reste à déterminer la nature des échanges qui s'établissent
entre Pascal et ses nouveaux amis dans cette période un peu confuse
qui précède les Provinciales et qui correspond exactement à l'année
1655. Pour le moment, le converti demeure à l'écart de la polémique
qui s'engagea durement dès le mois de février 1655 à la suite de

l'épisode célèbre du refus d'absolution au duc de Liancourt. Arnauld
seul compose la Lettre à une personne de condition, en février même,
puis, en juillet, la Seconde lettre à un duc et pair. Ce qui est certain,
c'est que Pascal participe aux recherches auxquelles donnait lieu
l'enseignement des « petites écoles ». Au cours de l'année 1655, il
proposa, pour apprendre à lire aux enfants, une nouvelle méthode,
qui fut exposée dans la Grammaire générale, en 1660. L'entretien avec
M. de Sacy, daté par Fontaine, qui le rapporte dans ses Mémoires,
du début de 1655, repose certainement sur un écrit de Pascal lui-
même, que Fontaine aura trouvé parmi les papiers de Sacy. Malgré
leur très haute portée, ces réflexions sur l'utilité des lectures profanes
se rattachent à un vieux thème lié à la pédagogie, au niveau où celle-ci
se confond avec la morale et l'humanisme : problème capital pour les

gens de Port-Royal qui, comme leurs adversaires les jésuites, fondaient



PASCAL ET PORT-ROYAL I7

l'éducation intellectuelle sur l'étude des auteurs païens, que leur
théologie les invitait cependant à considérer comme entièrement
pervertis. Nous serions tenté de rapporter à la même époque les
réflexions sur l'esprit géométrique : utilisées par Arnauld pour la
Logique de Port-Royal, publiée peu de temps avant la mort de Pascal
en 1662, elles figuraient dans les papiers du docteur, tout comme
l'écrit source de l'Entretien sur Epictète et Montaigne figurait dans
les papiers de Sacy. Au même moment, sans doute, fut élaboré le

projet d'une Géométrie, d'où devait découler à long terme l'ouvrage
qu'Arnauld publia en 1667.

Les Ecrits sur la grâce, fâcheusement méconnus, ne dateraient-ils
pas aussi de l'année 1655 La solution de ce problème serait d'une
importance capitale. Dans ces écrits, Pascal expose en effet, à l'intention

d'un destinataire inconnu, ses vues personnelles sur le problème
de la grâce. C'est là que sa pensée s'exprime de la manière la plus
directe, sans intervention extérieure : savoir si cette pensée s'est
définie avant ou après les Provinciales serait très important pour
l'interprétation de cette dernière œuvre. L'hypothèse de l'antériorité
par rapport aux Provinciales pourrait s'appuyer sur nombre d'arguments.

Les sources des Ecrits, faciles à repérer », sont constituées par
des ouvrages publiés bien avant 1655, et en particulier, fait curieux,
par les ouvrages des théologiens de Louvain, Conrius, Sinnich, les

plus proches de Jansénius ; en revanche Arnauld n'est pas utilisé ;

les polémiques récentes ne sont pas évoquées. Il reste toutefois plus
vraisemblable de penser que la rédaction des Provinciales aura fourni
à Pascal l'occasion d'acquérir une culture théologique qui sera
ultérieurement mise en œuvre dans les Ecrits sur la grâce. En tout cas,
dans ce travail d'exposition de doctrine, l'auteur se révèle encore,
au sens le plus élevé du mot, comme un pédagogue.

Il y avait assurément en Pascal une vocation d'éducateur :

n'a-t-il pas confié que son rêve le plus cher eût été de se consacrer
à l'éducation d'un prince 2 Le resserrement des liens avec Port-
Royal offrit d'abord à ce goût maintes occasions de se manifester :

à notre avis, c'est de ce côté-là qu'il faut chercher la signification
de l'année 1655.

L'année suivante, l'engagement dans la polémique va grandir
considérablement l'importance de Pascal au sein de Port-Royal.
Encore faut-il préciser. Ne soyons pas dupes des termes employés
habituellement par les historiens, qui parlent, à propos des Provinciales,

de lutte de Port-Royal contre les jésuites. Les deux termes

1 Voir Pascal : Œuvres, éd. citée, t. XI, p. 104-105.
1 Propos rapporté par Nicole, ibid., t. IX, p. 361.



l8 JEAN MESNARD

sont beaucoup trop vagues. Au départ, la lutte véritable oppose
Arnauld à la Sorbonne. C'est Arnauld, à la prière de celui-ci, que
Pascal défend, et la polémique le liera plus que jamais avec le docteur.
En revanche, la campagne des Provinciales a été jugée avec beaucoup
de réserves par les « spirituels » de Port-Royal, par les religieuses,
par Singlin, sans doute aussi par l'influent Barcos. Inséparable
d'Arnauld, Pascal le devient aussi de ce Nicole qui, n'exerçant guère
auparavant que les fonctions de maître aux « petites écoles », se trouve
dès lors, et pour de longues années, l'adjoint du docteur. Collaborateur

de Pascal, il le sera tout particulièrement par la traduction
latine qu'il donnera des Provinciales en 1658. Par la polémique,
Pascal entretint aussi des rapports constants avec les « agents » de

Port-Royal, chargés des besognes matérielles de la lutte clandestine :

le solitaire Saint-Gilles, les docteurs de Sorbonne Saint-Amour et
Taignier, les « amis du dehors » Maignart de Bernières et Du Gué de

Bagnols. Elargissement remarquable des relations.
Au regard de la polémique, les rapports de Pascal et de Port-

Royal sont à envisager sous un double aspect, doctrinal et littéraire.
Sur le plan doctrinal, le problème qui se pose peut se formuler

ainsi : rédigeant les Procinciales, Pascal s'est-il fait purement et
simplement l'interprète de Port-Royal, ou, plus exactement, d'Arnauld,
et quelquefois de Nicole, ou bien a-t-il exposé une pensée rigoureusement

personnelle
Sans doute ne faut-il pas donner à cette double question une

réponse trop tranchée. Il est un fait que l'auteur des Provinciales
a travaillé d'après une documentation venue de l'extérieur. Il est
un fait que les positions qu'il adopte coïncident apparemment avec
celles d'Arnauld. Mais il est évident qu'il s'est engagé à fond dans la
polémique, surtout à propos de la morale. A la méthode d'argumentation

se révèlent à chaque instant les traits les plus personnels de

son esprit. Il n'est qu'un moyen de résoudre ces contradictions
apparentes : l'union Arnauld-Nicole-Pascal était alors extrêmement
étroite ; mais déterminer ce qui revient à chacun dans les œuvres
résultant de cette collaboration ne serait pas facile : la part d'Arnauld
serait sans doute prépondérante.

Sur le plan littéraire — dans la mesure où l'on peut le distinguer
sans artifice du précédent — la personnalité de Pascal éclate davantage.

Désormais les dons de l'éloquence sont du côté de Port-Royal.
Les Provinciales renouvellent le style de la polémique. Port-Royal
disposait auparavant de deux plumes, celle d'Arnauld, plus doctorale,
et sans valeur d'art ; celle de Sacy, qui cherchait la beauté expressive
dans une voie que l'on peut appeler baroque : le titre Enluminures
du fameux almanack des jésuites suffit à en donner la preuve. L'esthétique

d'un Sacy est la même que celle de ses adversaires jésuites qui



PASCAL ET PORT-ROYAL I9

lui répondirent par L'Etrille du Pégase janséniste. Un certain goût
baroque du premier Port-Royal n'est pas moins apparent dans les

poésies d'Arnauld d'Andilly, maître que Racine imita dans ses

premiers vers. Avec les Provinciales, Port-Royal se range du côté de

l'esprit classique : à cet égard, la critique de la dévotion ridicule du
P. Le Moine dans la onzième Provinciale a toute une portée littéraire.
La sobriété, la discrétion, qui passeront dès la fin du XVIIe siècle

pour le propre des Messieurs de Port-Royal ne se seraient sans doute
pas imposées aussi fortement sans l'influence de Pascal.

Par sa participation aux polémiques, si secrète que celle-ci soit
demeurée aux gens de l'extérieur, Pascal s'est imposé, parmi les
« Messieurs », comme le meilleur écrivain. Il fera dès lors comme
officiellement partie de ce groupe d'« intellectuels » d'où émanaient
la plupart des publications portant le cachet de Port-Royal. On peut
le constater au cours des années 1657-1659.

Ces années virent notamment se poursuivre l'œuvre polémique,
avec certains des Ecrits des curés de Paris. On pourrait se demander
pourquoi Pascal n'a pas rédigé la totalité de ceux-ci. La réponse
est sans doute qu'il n'en avait pas le temps.

La principale activité de cette époque, la préparation de l'Apologie,
paraît due à une initiative personnelle. Rappelons toutefois que,
selon le témoignage de Filleau de La Chaise, repris par Etienne
Périer, l'auteur de ce projet aurait exposé son dessein dans une
conférence qu'il y a tout lieu de croire tenue à Port-Royal (mais
est-ce à Paris ou aux Champs Notons surtout que par la nature
de son argumentation, par l'attention portée à l'étude de l'homme,
Pascal, en faisant connaître son dessein, engageait Port-Royal dans
une forme de littérature qu'il n'avait pas encore directement pratiquée,

celle des moralistes. A cet égard, le disciple le plus manifeste de
Pascal sera Nicole, un Nicole qui croyait peut-être, parce que son
érudition était plus vaste, avoir beaucoup apporté à l'auteur des
Pensées, mais qui, en fait, a été obsédé par l'exemple de celui dont
le génie s'était malgré tout imposé à lui : de même qu'en 1664-1666, il
calquera dix-huit Imaginaires sur les dix-huit Provinciales, de même
il prolongera les Pensées en écrivant les Essais de morale.

Autre aspect, particulièrement inattendu, des rapports de Pascal
avec Port-Royal en cette même période : l'activité scientifique ».

Le converti de 1654, par esprit de mortification et d'humilité, avait
interrompu toutes ses recherches. Or, à Port-Royal, les amateurs de

1 Sur ce point, nous nous permettons de renvoyer à notre article : Jansénisme

et mathématiques. Autour des écrits de Pascal sur la roulette, dans Annales
Universitatis Saraviensis, 1953, P- 3~3°-



20 JEAN MESNARD

science, nous l'avons vu, ne manquaient pas. Ainsi, autour du duc
de Luynes, se rencontraient souvent un Belair, authentique solitaire
de Port-Royal en même temps que savant, un Brunetti, jeune érudit
florentin, et même un Arnauld. Les hommes de ce cercle ont beaucoup

fait pour ramener Pascal aux sciences : en 1657, Brunetti l'a
mis en rapports avec le mathématicien liégeois Sluze ; en 1658,
Saint-Gilles, voyageant en Hollande, lui fait entamer une
correspondance avec Huygens. Les découvertes sur la roulette n'ont été
publiées que sur l'insistance du duc de Roannez, ami mondain qui
avait suivi le sillage de Pascal converti. Un écrit scientifique daté
de 1658, au destinataire dissimulé par l'emploi d'initiales, la Lettre
de A. Dettonville à Monsieur A.D.D. S. s'adresse, à notre avis,
« à Monsieur Arnauld docteur de Sorbonne ». Amos Dettonville, on
le sait, est l'anagramme de Louis de Montalte et de Salomon de
Tultie, pseudonyme de Pascal dans ses écrits proprement religieux.

Bien entendu, Pascal a été aussi associé à l'œuvre de Port-Royal
d'une manière plus conforme à ce que l'on pouvait attendre. Il a
participé aux travaux préparatoires à la traduction de la Bible
par Le Maistre de Sacy, au cours de conférences qui se tenaient
à Vaumurier. Un témoignage inédit déclare que certaines prières
et traductions de psaumes insérées dans l'ouvrage publié en 1659
sous le titre L'Office du Saint-Sacrement seraient dues à Pascal. On ne
peut, d'ailleurs, qu'être frappé par les grandes ressemblances de
dessein et de structure qui existent entre la Prière pour demander à
Dieu le bon usage des maladies et des prières publiées dès 1650 dans
les Heures de Port-Royal (titre exact : L'Office de l'Eglise et de la
Vierge en latin et en français). Cette prière, sans que sa signification
intime en soit diminuée, a sans doute été destinée à entrer dans quelque

ouvrage de piété : c'est un fait qu'elle a circulé à Port-Royal
du vivant même de Pascal. On peut se demander si d'autres écrits
de piété, et même Le Mystère de Jésus, n'ont pas été rédigés dans un
dessein de publication.

On voit combien apparaissent complexes les rapports de Pascal et
de Port-Royal en cette période centrale : l'élément profane y tient
largement sa place à côté de l'élément religieux.

Au début de 1659, Pascal est atteint d'une maladie dont il ne se
relèvera jamais complètement, et qui ralentit singulièrement son
activité, au point même de l'annuler pratiquement jusqu'au milieu
de 1660. Dans les mois qui suivirent se révèle entre Pascal et Port-
Royal la même variété de rapports : des réflexions pédagogiques
donnent lieu aux Trois discours sur la condition des Grands, destinés
au duc de Chevreuse, fils du duc de Luynes ; dans le salon de Mme de
Sablé, Pascal se lie avec le médecin protestant Menjot, etc. Mais



PASCAL ET PORT-ROYAL 21

cette dernière période est dominée par le différend qui surgit avec
Arnauld et Nicole au sujet de la signature du formulaire, en 1661.

Cet épisode doit être replacé dans l'ensemble de ce que Nicole
appelait les « guerres civiles de Port-Royal ». Dans le cercle même
des amis du monastère, des individus ou des groupes, parfois, se

heurtaient. C'est ainsi que dans la période 1658-1660, deux différends
successifs avaient opposé Arnauld et Nicole à Barcos. Pascal prit
alors parti pour Arnauld et Nicole et contribua au discrédit de

Barcos, pour lequel il avait d'abord éprouvé une vénération qui était
presque unanime : en 1657, il l'avait même consulté sur le problème
des miracles. S'éloignant de Barcos, Pascal s'éloignait en même temps
de Singlin, avec lequel, selon Nicole, il eut une scène très dure ».

Affaire intérieure que les discussions sur le formulaire, dont il est

impossible d'exposer ici tout le détail2. Mettons seulement en évidence
la diversité des attitudes qui se manifestèrent à Port-Royal devant
l'obligation qui fut faite en 1661 aux ecclésiastiques et aux religieuses
de signer la condamnation des cinq propositions, expressément
attribuées à Jansénius. D'une part, les intransigeants, un Le Roy de

Haute-Fontaine, un Varet, qui répugnaient à toute signature, dont
l'exigence leur paraissait résulter d'un abus de l'autorité episcopale ;

de l'autre, les scrupuleux, surtout les religieuses de Port-Royal
(celles des Champs, dont Jacqueline Pascal, plus que celles de

Paris), qui pensaient trahir leur conscience en signant la condamnation

de celui qu'elles avaient toujours considéré comme un saint
évêque ; les esprits compliqués et quelque peu faux comme Barcos,
suivi, semble-t-il, par Singlin, qui admettaient la signature pure
et simple pour les religieuses, censées incompétentes, mais l'interdisaient

aux théologiens, bien informés ; enfin les habiles, Arnauld et
Nicole, à la recherche d'un expédient qui permît de signer sans se

renier. Cet expédient parut d'abord fourni par un mandement des

grands-vicaires de l'archevêché de Paris, daté du 8 juin 1661, et qui,
distinguant le droit du fait, c'est-à-dire la condamnation des cinq
propositions de leur attribution à Jansénius, interprétait la signature
comme n'impliquant, sur le fait, qu'un « silence respectueux ». A cette
époque, Pascal, comme il l'avait toujours été depuis l'origine des

Provinciales, était en parfait accord avec Arnauld et Nicole ; il est
même possible que le texte du mandement soit son œuvre.

Mais cet écrit trop conciliant fut bientôt révoqué et, le 31 octobre,
un nouveau mandement vit le jour, qui ne comportait plus aucune

1 Pascal : Œuvres, éd. citée, t. X, p. 60-69.
* Voir, ibid., p. 77-86, 161-267, 336-403. Cf. Henri Gouhier : Pascal et

la signature du formulaire en 1661, dans Studi francesi, 1959, p. 368-378 ;

i960, p. 252-259.



22 JEAN MESNARD

nuance. Entre temps, Jacqueline Pascal était morte le 4 octobre,
épuisée par les tortures morales que lui avait infligées cette affaire
de la signature. Evénement décisif, sans doute, pour expliquer
l'évolution de Pascal qui, dès lors, se détache d'Arnauld et de Nicole.
Se refusant aux habiletés des deux théologiens, il se rapproche des

intransigeants. Mais le différend porte sur un point très limité.
Pascal et Arnauld sont d'accord pour condamner les cinq propositions,
et pour recommander une signature assortie d'une restriction. Ils
ne se divisent que sur la formule de cette restriction. Arnauld proposait

une tournure vague limitant la soumission à la foi, c'est-à-dire
au droit. Pascal voulait déclarer formellement la doctrine de
Jansénius non atteinte par la condamnation des cinq propositions.
Au fond, les deux formules avaient le même sens ; mais tandis
qu'Arnauld laissait diplomatiquement place à une certaine
équivoque, Pascal ne craignait pas de contredire brutalement certains
passages du formulaire. Différence de caractère plus que de
pensée.

On sait que, dans une déclaration fameuse, le dernier confesseur
de Pascal, le P. Beurrier, prétendit avoir appris de son pénitent qu'il
se serait séparé de « ces Messieurs » à cause de leur manque de
soumission pour le pape. La confusion est évidente : le naïf Beurrier, ne
pouvant imaginer qu'on pût trouver Arnauld trop soumis, a mal
interprété les dires du moribond. Sur ce point, l'exégèse de la
déclaration de Beurrier ne soulève aucune difficulté réelle. Ce qui complique
le problème, c'est que, selon le confesseur, la rupture avec Arnauld
aurait eu lieu deux ans avant la mort de Pascal et qu'elle se serait
accompagnée de la résolution (prise au cours d'une retraite, selon
les Mémoires du même Beurrier), de quitter les controverses et de ne
plus penser qu'au salut. A notre avis, il y a là nouvelle confusion,
entre une retraite, qui aurait eu lieu effectivement en 1660, et le
différend avec Arnauld, sensiblement postérieur. A moins que la
conversion ainsi évoquée ne soit, datée avec la plus grande fantaisie,
celle de 1654.

Ce qui est certain, c'est que ce différend ne séparait nullement
Pascal de Port-Royal. Un nouvel équilibre allait seulement se dessiner,
auquel une mort prématurée ne permettra pas de s'établir : un
nouveau groupe se constituait, dans lequel Pascal était soutenu par ses
amis le duc de Roannez et Domat, ainsi que par son neveu Etienne
Périer. S'ils n'avaient été bientôt privés de leur chef, les « pascalins »

auraient joué un rôle de premier plan dans les épisodes dramatiques
de la persécution contre Port-Royal.

La solitude relative dans laquelle est mort Pascal n'autorise
aucunement à croire qu'il ne fréquentât plus ses amis de Port-Royal.
Du fait des recherches dont ils étaient l'objet, ceux-ci devaient se



PASCAL ET PORT-ROYAL 23

tenir cachés. Arnauld se terrait rue du Bac », sans doute chez le
duc de Luynes ; Nicole était en voyage 2. Seul Sainte-Marthe pénétra
dans la maison de la rue des Fossés Saint-Victor où les Périer avaient
hébergé leur illustre parent. Pour lui seul, cette visite était facile
à rendre, de par les habitudes qu'il avait chez les religieuses anglaises 3,

voisines immédiates des Périer. Sainte-Marthe s'était pourtant rangé
aux côtés d'Arnauld dans la querelle du formulaire. On voit qu'au-
delà des dissentiments passagers, l'union profonde demeurait.

De cette analyse que nous avons voulue très proche des faits
quelques conclusions générales se dégagent.

Pendant huit ans, de 1654 à 1662, Pascal joue un rôle important
dans la vie intérieure de Port-Royal. Toutefois il ne séjourne
qu'exceptionnellement dans le voisinage de l'un ou l'autre monastère. Il est
aisé de constater que, s'il est lié avec bon nombre des « Messieurs »,

ses sympathies le portent surtout vers ceux d'entre eux qu'on peut
appeler les « intellectuels » : d'une part, Arnauld et Nicole ; de l'autre,
le groupe du duc de Luynes. Avec les uns et les autres, les échanges
qu'il peut avoir portent, bien entendu, surtout sur des sujets
religieux, mais quelquefois aussi sur des sujets profanes, philosophiques,
moraux ou scientifiques. De ces échanges, Pascal et Port-Royal ont
tiré un profit mutuel, au point que ni Pascal ni Port-Royal ne seraient
ce qu'ils sont si leurs destins ne s'étaient rencontrés.

A Port-Royal Pascal doit l'essentiel de sa formation religieuse
et spirituelle ; il doit un milieu favorable à l'épanouissement de ses
dons ; il doit des suggestions précises qui ont orienté le cours de son
œuvre : il doit, pour certaines de ces œuvres, une documentation
historique et théologique qu'il n'eût pu rassembler de lui-même.

Mais sans Pascal, Port-Royal, malgré la qualité de son témoignage

religieux, ne fût peut-être pas passé du plan de l'histoire des
idées à celui de l'histoire de l'homme. Avec Pascal, s'est accomplie,
au sein de Port-Royal, la synthèse du religieux et de l'humain, de
l'austère et du beau, de la ferveur et du génie.

Jean Mesnard.

1 Documents du Minutier central concernant l'histoire littéraire (1650-iyoo),
Paris, PUF, i960, p. 3.

1 Comme il résulte de la fameuse lettre à M. de Saint-Calais : Pascal :

Œuvres, éd. citée, t. X, p. 330-332.
3 Renseignement fourni par des documents inédits concernant Sainte-

Marthe, découverts au Minutier central.


	Pascal et Port-Royal

