
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1963)

Heft: 1: Blaise Pascal 1662-1962

Artikel: Pascal Savant

Autor: Belaval, Yvon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PASCAL SAVANT

On peut lire les œuvres scientifiques de Pascal dans la grande
édition Brunschvicg, annotée par P. Boutroux, ou dans l'édition
J. Chevalier, annotée par R. Taton ; on en trouve des exposés plus
populaires dans des ouvrages comme ceux de Pierre Humbert ou de

Georges Le Roy ". Le but ici choisi n'est pas de répéter des démonstrations

et des preuves. On n'en rappellera quelques notions
fondamentales que pour prendre une première vue du savant qui les
maniait. Sans doute cette vue nous enseignera-t-elle comment ce
savant concevait la science. Mais il faudra aussi la situer, cette
science, dans le savoir dont elle n'est, pour le croyant, que la partie
mineure et la moins lumineuse.

I

Lisons ïEssay pour les coniques (1640). Les côtés opposés d'un
hexagramme inscrit dans un cercle se coupent en trois points alignés :

la réciproque de ce théorème (appelé la Pascale) définit l'hexagramme
inscriptible dans un cercle. Soit, maintenant, un cône coupé par un
plan perpendiculaire à la hauteur : la section est un cercle. En inclinant

le plan d'une manière continue, la section devient tour à tour
ellipse, parabole, hyperbole. Considérons le cône comme un faisceau
de projection, dont le sommet serait le point de vue : l'hexagramme
se projette du cercle sur l'ellipse, l'hyperbole, la parabole. La Pascale
et sa réciproque offrent une propriété générale des coniques.

Dégageons l'idée directrice des expériences sur le vide (1646-
1647) : la colonne de mercure et la colonne d'air s'équilibrent. Tous
les fluides sont des « liqueurs ». L'équilibre ramène l'hydrostatique à

N. B. Ces quatre exposés ont été présentés en octobre 1962, à l'Université
de Genève, sous les auspices de la Fondation Marie Gretler; nous les publions
avec l'appui bienveillant de cette Fondation.

1 P. Humbert : Cet effrayant génie... L'œuvre scientifique de Biaise Pascal ;
Paris, 1947 ; G. Le Roy : Pascal savant et croyant, Paris, 1957.



2 YVON BELAVAL

la statique et celle-ci entraîne la recherche des centres de gravité —
plus tard par des sommations de nombres triangulaires — et l'emploi
de la méthode des indivisibles.

Sommation et combinaison des nombres se retrouvent dans les

problèmes de probabilités et le triangle arithmétique (1654). Il ne
s'agit plus du probable et du hasard aristotéliciens, mais, c'est là
l'important, de parti à prendre, décision pratique, et de futurs calculables

en termes mathématiques d'espérance (le mot est de Leibniz).
Si deux cas, a et b, sont également possibles, leurs probabilités dans
une série de n parties sont entre elles, on le sait, comme les coefficients
du binôme : (a + 6)n. Entre bien d'autres propriétés, le triangle
arithmétique a celle de construire et d'ordonner ces coefficients.

A la même date, la Sommation des puissances numériques semble
faire le pont entre l'indivisible de Cavalieri, l'adégalité de Fermât et
l'infinitésimale de Leibniz. Elle conclut sur la théorie des divers
ordres : «... on n'augmente pas une grandeur continue lorsqu'on lui
ajoute, en tel nombre que l'on voudra, des grandeurs d'un ordre d'infi-
nitude supérieur. Ainsi les points n'ajoutent rien aux lignes, les lignes
aux surfaces, les surfaces aux solides ; ou —¦ pour parler en nombres
comme il convient dans un traité arithmétique — les racines ne
comptent pas par rapport aux carrés, les carrés par rapport aux
cubes et les cubes par rapport aux quarro-carrés. En sorte qu'on
doit négliger, comme nulles, les quantités d'ordre inférieur. » '

Toutes les idées précédentes s'approfondissent avec les travaux
sur la roulette, ou cycloïde (1658) où Pascal, par des méthodes
géométriques associées à la recherche des centres de gravité, résout des

problèmes d'intégration. A retenir : si l'infini cède au calcul du
géomètre, c'est qu'il peut être mis en proportion réglée avec le fini.

Il faudrait, enfin, signaler le souci d'être utile par des applications
de la théorie : la machine arithmétique (la Pascaline), un système de

poulies pour élever l'eau d'un puits, le baromètre pour prévoir le
temps, l'altimètre, la correction des thermomètres, des lignes de
transports publics, on dit encore : des horloges.

Et pourtant, si Pascal est un grand savant, ce n'est peut-être pas
un savant important.

Personne ne conteste qu'on ait affaire à un génie capable de
dominer n'importe quel problème. D'emblée ¦— sa sœur Gilberte le
rapporte — on l'a comparé à Archimede. Sa puissance de visualisation

dans l'espace, son habileté à construire des solutions
mathématiques ou à imaginer des vérifications expérimentales et des
machines, le rendent digne de la comparaison. Il fait plus. Il com-

1 Ed. Brunschvicg, t. III, p. 367.



PASCAL SAVANT 3

prend Desargues. Il passe du probable à la probabilité. Il distingue
les divers ordres de grandeurs et sait adégaler, par des moyens
géométriques, l'infini au fini.

Cependant, Descartes rechigne : « Avant d'en avoir lu la moitié
(de l'Essay pour les coniques), j'ai jugé qu'il avait appris de Desargues...

» « La réputation mathématique de Pascal, affirmera Rouse-
Ball, « repose plus sur ce qu'il aurait pu faire que sur ce qu'il a produit
en réalité... » 2 II devrait à Descartes l'invention de l'expérience
du Puy-de-Dôme 3. Ses expériences sont, d'ailleurs, aussi imaginaires
que réelles et, estime M. A. Koyré, « il est souvent admiré pour des
choses qui ne sont pas de lui », faisant oublier ses prédécesseurs
« par l'éclat et la perfection de ses formules » 4. Ce n'est pas seulement
son originalité qui est contestée. Il s'arrête devant la géométrie
descriptive, devant le développement du binôme de Newton, devant
le calcul infinitésimal, etc. Il résout magistralement les problèmes
qui se présentent — et qu'on résout autour de lui : Desargues,
Fermât, Roberval, Wren, Huygens — mais non pas à partir d'une
méthode générale. En contraste. Descartes ne donne le problème de

Pappus qu'en exemple d'application de sa méthode, et ce qui n'entre
pas dans sa méthode (les courbes transcendantes), il l'exclut de sa
Géométrie. Avec Brunschvicg parfois, avec P. Humbert toujours,
vantera-t-on, en Pascal, la modernité de l'esprit scientifique Mais
non c'est son archaïsme qui frappe M. J. Orcibal s, ou, dans des

études en cours, le P. Costabel alerté par l'emploi d'un vocabulaire
pré-cartésien : nombres plans-plans, quarro-carrés, etc. Cet archaïsme
ne va-t-il pas compromettre son influence La règle des partis et le
traité de la roulette ne suffisent pas à faire de Huygens, disciple avant
tout de Descartes, un pascalien. Leibniz, découvrant dans les manuscrits

de Pascal la figure du triangle caractéristique, n'y a vu la
lumière subite du calcul infinitésimal6, que par un long travail sans
rapport avec les recherches de Dettonville, et sa supériorité tient à
ce qui manque le plus à son prédécesseur : l'invention d'un
algorithme algébrique. Aussi bien Montucla, au milieu du XVIIIe siècle,
se borne-t-il à invoquer Pascal pour la mesure de la pesanteur de

l'air, et à le citer dans les compétitions sur la cycloïde, dont le héros,

1 A Mersenne, Ier avril 1640, A.T., t. III, p. 47.
1 Histoire des Mathématiques, trad. L. Freund, Paris, 1927, t. I, p. 288.
3 Voir la plaquette du chanoine L. A. Bossebceuf : Pascal et ses étapes

scientifiques sous le rapport de la pesanteur de l'air. Tours et Paris, 1926.
4 A. Koyré : Pascal savant, et discussion avec M. Jean Orcibal, dans

Biaise Pascal, l'homme et l'œuvre. Cahiers de Royaumont, Paris, 1956, p. 259 ssq.
et p. 288.

5 Ibid., p. 160.
6 «... quodam exemplo Dettonvillae lux ei subito aborta est », Math.

Schriften, t. V, p. 399.



4 YVON BELAVAL

à ses yeux, est Fermât '. Plus précis, plus détaillé, Moritz Cantor
admirera surtout l'homme qui a compris Desargues 2. En définitive,
si l'importance d'un savant se mesure à son effet irremplaçable dans
l'Histoire de la science, on ne peut qu'hésiter à faire de Pascal, pour
« effrayant génie » qu'il soit, un savant important.

II
Pour comprendre sans injustice qu'une œuvre où le génie laisse

partout sa marque puisse paraître décousue, archaïque, sans influence
majeure, il faudrait retrouver, sur la science et le savant, le point de

vue du XVIIe siècle. Cela n'est pas facile. Nous supprimons de nos
idées ce qu'elles contiennent de trop récent. Mais comment un
appauvrissement de nos conceptions actuelles coïnciderait-il avec
l'enrichissement de conceptions anciennes, qui constituait alors la science
Mieux vaut se contenter de corriger quelques erreurs d'optique.
Par exemple, il est clair qu'à remonter le temps, on doit enfin
abandonner derrière soi le positivisme dont la doctrine n'a commencé à

s'élaborer qu'à partir de Turgot 3 : même quand il expérimente d'une
manière positive, Pascal ne conçoit pas la science en positiviste.
D'autre part, on nous dit, et P. Humbert y insiste : Pascal n'est pas
un savant au sens moderne du mot, il est, comme les savants de son
époque, un amateur. Mais le contraste entre amateur et professionnel,
entre touche-à-tout et spécialiste, est lui-même le résultat du développement

de la science. Il n'apparaissait guère au XVIIe siècle. On
employait des maîtres d'art, mais la profession de savant ne s'était
pas instituée, parce qu'elle n'était pas encore rentable : sa possibilité
émerge lorsque, le 18 novembre 1661, le vieil ami de Colbert, Chapelain,

adresse à Louis XIV, qui vient de monter sur le trône, un
rapport « sur les meilleurs moyens de mettre les hommes de lettres
et les artistes au service du Grand Roi », ébauche de ce que l'on appellerait

aujourd'hui le Centre National de la Recherche scientifique.
Les savants sont encore mal distingués des hommes de lettres et
des « artistes » (un peu, nos ingénieurs) comme ils sont confondus
avec les érudits dans le titre du Journal des Sçavans. Si la profession
de savant n'est encore guère pensable, il n'y a plus grand sens à
définir Pascal et ses contemporains de : non-professionnels. Amateur
serait-il mieux traduit par touche-à-tout Mais la science n'est pas assez
avancée pour produire des spécialistes. On ne sait trop, alors, ce qui

1 Histoire des Mathématiques, Paris, 1758, t. II, p. 282, p. 53.
2 Vorlesungen über Geschichte d. Math., Leipzig, 1892, t. II, p. 621, 661,

684, 689, 829.
3 Plan de deux Discours sur l'Histoire universelle. Œuvres, Paris, 1844,

t. II, en particulier p. 656.



PASCAL SAVANT 5

est scientifique et ce qui ne l'est pas : on discute sur l'existence des
hommes-sirènes (et Robinet, un siècle plus tard, reprendra au Journal
des Sçavans les récits qui en font état) ; les observations de l'alchimiste,
du marchand de simples, du paysan, du charlatan, ne détonnent
pas tellement à côté des observations positives ». Dans ces conditions,
la science ne pouvait être que touche-à-tout. Doit-on traduire enfin
amateur par honnête-homme Non. On ne confond pas l'honnête-
homme qui n'est qu'honnête homme, même s'il se divertit à des

questions de mathématiques, comme le Chevalier de Méré, ou s'il
est curieux de mécaniques, comme le duc de Chevreuse, avec un
Fermât ou un Pascal. Leibniz marque fort bien la différence : « J'ai
presque ri des avis que M. le Chevalier de Méré s'est donnés dans sa
lettre à M. Pascal... Il semble qu'il s'en moque un peu, comme font
les gens du monde qui ont beaucoup d'esprit et un savoir médiocre.
Il aurait fallu l'envoyer à l'école de M. Roberval. » 2 — Que conclure
Que la science, au milieu du XVIIe siècle, est elle-même à l'image de
l'œuvre de Pascal : ingénieuse, géniale, mais rapsodique.

Tout au moins la science sous son aspect pratique. Mais il existe
un autre aspect, celui-ci théorique, qui la rattache à la sagesse
humaine : on se rappelle la première des Règles pour la direction de

l'esprit chez Descartes. Il s'agit de forger une méthode universelle
pour s'ouvrir une explication totale du monde. Le projet n'est pas
neuf. C'est celui des Anciens. C'est celui de la Scolastique. Le nouveau,
c'est que l'usage des mathématiques va permettre de dépasser
l'opposition empirisme-conceptualisme. Désormais, la représentation
abstraite de l'unité de la science va pouvoir se concrétiser en activité
unificatrice : les bases sont posées de cette pyramide dont Renan
parlera un jour.

Mais Pascal reste trop sceptique. Il ne croit pas au dogmatisme
de Descartes, « inutile et incertain » (Br. 78), qui approfondit trop
les sciences (Br. 76), au lieu de dire les choses en gros (Br. 79). Il ne
croit pas à son roman de Physique, on verra pour quelles raisons.
Ce scepticisme le détourne de l'unification de la science. Non pas,
bien entendu, que Pascal se montre incapable de généralisation et de

progrès réglé en ses recherches. Après avoir étudié, dans le système
décimal, la divisibilité des nombres par 7 et par 9, il en généralise les
règles au système duodécimal ; ses tableaux de calcul des chances

1 Et même dans Pascal : rien de plus étonnant que la manière dont
l'observation de la vessie pressée par la pesanteur de la masse d'air explique
l'attraction du lait que les enfants tètent des mamelles de leurs nourrices.
Traité de la pesanteur de l'air, éd. Chevalier, p. 443.

1 Leibniz : Réplique aux réflexions de Bayle... Phil. Schriften, éd. Gerhardt,
t. IV, p. 570.



6 YVON BELAVAL

l'amènent au triangle arithmétique ; traitant de l'équilibre des

liqueurs, il range « en une suite méthodique ce que les autres avaient
dit avant lui » et en tire un principe fécond 1 ; il cherche une méthode
générale pour les centres de gravité de toutes sortes de lignes, de
surfaces et de solides ; il aperçoit, grâce aux indivisibles, « la liaison
toujours admirable, que la nature, éprise d'unité, établit entre les
choses les plus éloignées en apparence » 2. Pourtant, ces généralisations
sont partielles, séparées. Pourquoi Il ne suffit pas d'invoquer une
attitude sceptique. Arrêtons-nous sur deux remarques : i) en refusant
l'algèbre, Pascal écartait une première possibilité d'unification, celle
des méthodes mathématiques, qui avait élevé Descartes à la
géométrie algébrique et allait, par une généralisation plus large encore,
élever Leibniz au calcul infinitésimal ; 2) en ne traitant pas de la
Mécanique dans ses principes, Pascal négligeait la discipline qui
pouvait, mieux même que l'Astronomie, le convaincre de l'unification
possible des sciences par la Sagesse humaine.

Dès lors, quelle peut être la conception pascalienne de la science
Une accumulation encyclopédique de connaissances. Ces connaissances,

la Préface pour le Traité du vide les répartit en deux groupes :

celles qui ont pour principe, ou le fait simple, ou l'institution divine
ou humaine (histoire, géographie, jurisprudence, langues, théologie) ;

« celles qui sont soumises à l'expérience et au raisonnement »

(géométrie, arithmétique, musique, physique, médecine, architecture,
etc.). Les premières sont susceptibles d'une connaissance entière à

laquelle il n'est pas possible de « rien ajouter » ; les secondes sont
susceptibles d'un progrès indéfini — mais aussi, sans doute, de
régression, si « tout ce qui se perfectionne par progrès périt aussi par
progrès... » (Br. 88). Cependant, Pascal ne dit pas, avec Descartes :

toutes ces connaissances ne sont que la sagesse humaine, dont la
lumière naturelle reste toujours une et la même, quelle que soit la
diversité des objets auxquels elles s'applique. Leur progrès n'est
donc pas un progrès de l'esprit humain en lui-même. Il prouve bien
que l'homme, contrairement à l'animal enfermé dans l'instinct, est
« produit pour l'infinité » 3. Mais l'accumulation, en l'homme, des
connaissances concerne, avant tout, la mémoire : il « garde toujours
dans sa mémoire les connaissances qu'il s'est une fois acquises », par
là s'augmentent les effets du raisonnement (ibid.). La mémoire
« ajoute » à ce que savaient les Anciens. Nous en savons plus qu'eux,
comme l'adulte en sait plus que l'enfant. La différence est seulement

1 P. Duhem, cité par P. Humbert, op. cit., p. 135.
1 Sommation des puissances numérique, éd. Brunschvicg, t. III ; p. 367.
3 Préface Traité du Vide, éd. J. Chevalier, p. 533.



PASCAL SAVANT 7

quantitative. Ainsi, la fameuse comparaison de « toute la suite des

hommes » à un seul homme qui apprend continuellement, n'a pas
la signification pré-dialectique ou dialectique que l'on serait tenté
de lui accorder : il y faudrait un optimisme (Leibniz) ou un histori-
cisme athée (Hegel), qui manque à l'auteur des Pensées. Pour Pascal,
la science ne s'identifie jamais avec le savoir, pas même avec le
savoir cartésien. L'examen de cette affirmation aidera à mieux
apprécier, chez lui, la place et la valeur de la science.

III

Le Cogito, le dualisme, la bonté de Dieu : par ce triple argument
Descartes se convainc que l'intuition de nos idées innées nous livre,
dans leur vérité dernière, les principes du monde physique. La science

dogmatique de ce monde est possible. Ce dogmatisme prend la précaution

de laisser de côté la vérité révélée : ainsi, Pascal s'en plaint
(« Je ne puis pardonner à Descartes... »), Hegel s'en félicite, la
philosophie se sépare de la théologie. Pour la science cartésienne : i) les

notions premières nous sont connues absolument, sans qu'il soit
même nécessaire de toujours en fournir une définition verbale ;

2) nous pouvons tout déduire, la validité de la déduction étant
garantie par Dieu. Bref, à l'égard du monde, la lumière naturelle est
souveraine.

C'est par référence à Descartes que Pascal critique la valeur de la
science. Du triple argument cartésien, il n'admet ni le Cogito, ramené
à sa modeste place entre les deux infinis (Br. 72), ni, en cette affaire,
la bonté de Dieu, et il ne conçoit le dualisme que dans la perspective
d'une nature déchue (et rachetable).

Au résultat Qu'on se reporte à l'opuscule De l'esprit géométrique.

i° Nous ne pouvons tout définir (cf. aussi Br. 302). Manifestement, la
critique vise l'intuitionnisme cartésien. Impuissants à voir la chose en
elle-même, nous devons nous borner à la définition de nom. Pas davantage

que Descartes, Pascal ne songe aux possibilités de la définition
causale ou génétique, qu'après Hobbes vont renouveler Spinoza et
Leibniz. Pas davantage, obsédé par le dogmatisme de Descartes, il
ne songe à la validité d'une déduction axiomatique.

2° Nous ne pouvons tout démontrer. Au sens ontologique où l'entend
Pascal, une démonstration complète impliquerait que nous sachions
tout définir. Aussi bien, encore qu'elle garde l'ordre, la mathématique
« est inutile en sa profondeur » (Br. 61), elle ne porte pas sur les

réalités premières.



8 YVON BELAVAL

Cette critique ne signifie point que la raison soit totalement
impuissante, mais que sa certitude ne se confond plus avec son
évidence et que sa portée est restreinte. « Connaissons donc notre
portée... » (Br. 72, p. 353).

Notre raison ne saurait comprendre le tout — « Comment se

pourrait-il que la partie connût le tout » (Ibid, p. 355) — ni, par
conséquent, puisque tout se tient, connaître une partie « sans l'autre
et sans le tout » (Ibid.). L'argument n'est plus cartésien, car il est
formulé par rapport à l'expérience du monde concret, et non plus
par rapport à notre intellection de Dieu.

D'autre part, nos principes ne sont plus ceux d'une nature purement

pensante, mais d'une nature double, âme et corps. « Notre
âme est jetée dans le corps, où elle trouve nombre, temps, dimensions.
Elle raisonne là-dessus et appelle cela nature, nécessité et ne peut
croire autre chose. » (Br. 233.) Les principes mathématiques, purs
intelligibles pour Descartes, se révèlent mêlés de sensible ; le dualisme
ne permet plus à l'âme de s'abstraire des sens et, ainsi, rendus
incapables de « connaître parfaitement les choses simples, spirituelles ou
corporelles » (Br. 72, p. 356), nous ne connaissons que des mixtes, des

mélanges. Voilà donc la géométrie liée, comme nous-mêmes, aux
fantômes du corps. C'est pourquoi « ce qui passe la géométrie nous
dépasse » (Br. p. 165). Bien plus « Qu'est-ce que nos principes naturels,

sinon nos principes accoutumés » (Br. 92). Bref, la lumière
naturelle n'éclaire que notre Caverne.

En somme, à Dieu caché principes cachés. Il n'y a pas, dans la
doctrine de Pascal, cette univocité de l'être qui nous permettrait
d'affirmer — avec Malebranche et Leibniz — que notre logique
humaine est identique à la logique divine incréée. Cette univocité,
Descartes aussi la rejette : néanmoins l'argument que Dieu ne saurait
nous tromper lui sert à fonder la science sur une logique vraie pour le
monde.

A défaut d'univocité, Pascal admettrait-il l'analogie de l'être
Il y incline : « Les choses corporelles ne sont qu'une image des
spirituelles, et Dieu a représenté les choses invisibles dans les visibles »,

écrit-il à sa sœur, Mme Périer, le Ier avril 1648. Ou, encore : « Toutes
choses sont des voiles qui couvrent Dieu » (à Mlle de Roannez, fin
d'octobre 1656). Et encore : « Notre intelligence tient dans l'ordre
des intelligences le même rang que notre corps dans l'étendue de la
Nature. » (Br. 72, p. 353.) Au reste, la double nature du Christ ne
rend-elle pas l'être divin analogue à l'humain, et l'être humain
analogue au divin L'analogie justifierait le droit que se donne Pascal
d'utiliser des notions scientifiques hors du champ quantitatif de la
science. En effet, non seulement la mathématique garde l'ordre et



PASCAL SAVANT 9

nous apprend à découvrir des vérités inconnues (Br. p. 165), mais
encore elle nous familiarise avec des notions — les divers ordres, le
pari, l'infini — qui trouvent leur application surrationnelle dans une
Apologie.

Cependant, si l'on est en droit d'admettre l'analogie, elle n'a pas
l'accent rationaliste ; infidèle à l'étymologie, elle n'offre pas quelque
rapport mathématique entre nos idées et celles de Dieu ; on n'y
retrouve pas, malgré les leçons de Desargues, l'image du géométral
familière à Leibniz qui fait de notre entendement fini ou de la réalité
sensible la projection de l'entendement infini ou de la réalité absolue.
Autrement dit, pas d'expression ou d'entre-expression leibnizienne
en laquelle la partie exprime le tout. Lorsque Leibniz recopie et
annote le fragment sur les deux infinis, il le repense dans une
philosophie de l'unicité de l'être ».

L'analogie, dans les Pensées, a toujours un accent mystique.
Dieu s'est caché après la faute. Ce faisant, il nous a caché les

principes. Dès lors, le vrai savoir ne peut plus relever que de la
lumière surnaturelle, et non de la lumière naturelle. « J'ai créé
l'homme saint, innocent, parfait : je l'ai rempli de lumière et d'innocence

», mais il est tombé dans la faute. Désormais, ô hommes,
« toutes vos lumières ne peuvent arriver qu'à connaître que ce n'est
point dans vous-mêmes que vous trouverez ni la vérité ni le bien.
Les philosophes vous l'ont promis, et ils n'ont pu le faire » (Br. 430,
p. 522, 523).

Si donc l'analogie rend la connaissance possible, si l'abîme ouvert
par la faute peut être, dans une certaine mesure, comblé, il faut,
entre notre raison finie et la raison infinie, un intermédiaire. Cet
intermédiaire, c'est le cœur — c'est-à-dire le Christ. Oui, le cœur
est l'intermédiaire entre le cercle étroit illuminé par la lumière
naturelle et le cercle infini — dont la circonférence est partout, le
centre nulle part — où rayonne la lumière surnaturelle. Il dépasse
l'entendement : il a son ordre (Br. 283), ses raisons (Br. 277), il
sent Dieu (Br. 278) : « nous connaissons la vérité non seulement par la
raison, mais encore par le cœur : c'est de cette dernière sorte que
nous connaissons les premiers principes, et c'est en vain que le raisonnement

qui n'y a point de part, essaie de les combattre. » (Br. 282.) Le
cœur sait qu'il y a trois dimensions dans l'espace, que les nombres
sont infinis (Ibid.). Opposé au raisonnement, il est donc intuition.
C'est une intuition d'évidence, par laquelle on peut même dire,

1 Leibniz : Textes inédits, publiés par G. Grua, Paris, 1948, p. 553-555.
Voir J. Baruzi : Leibniz et l'organisation religieuse de la Terre, Paris, 1907,
p. 224 sq. — Sur l'emploi apologétique de l'idée d'infini, il est curieux de lire
la Préface aux Elemens de Geometrie, par le P. Ignace Gaston Pardies, S.J.,
Paris, 1671.



IO YVON BELAVAL

sans doute, que « les premiers principes ont trop d'évidence ».

(Br. 72, p. 353.) Mais cette évidence n'est pas cartésienne ; elle est de
sentiment — un peu (ou beaucoup) dans le sens où Malebranche
soutiendra contre Descartes que l'intuition de notre propre âme n'est pas
d'idée mais de sentiment. L'évidence par sentiment entoure et fonde
celle de la lumière naturelle. On touche ici à la différence radicale
qui sépare le scepticisme pascalien de celui des Anciens et même de

Montaigne. Pour le scepticisme classique, c'est de l'intérieur d'elle-
même, à la seule clarté de la lumière naturelle, que la raison se critique,
se borne, s'avoue, en définitive, impuissante à atteindre le savoir. A
l'inverse, Pascal se place à l'intérieur d'une foi — de la foi ; c'est la
clarté du sentiment qui montre la faiblesse de la lumière naturelle.
Ainsi la raison ne se trouve-t-elle plus isolée et comme abandonnée
à elle-même. C'est pourquoi, si « nous avons une impuissance de

prouver, invincible à tout le dogmatisme. Nous avons une idée de la
vérité, invincible à tout le pyrrhonisme ». (Br. 395.)

Imaginons trois cercles concentriques. Pour un rationalisme de

type cartésien, le cœur doit s'éclairer de la lumière naturelle : on le
représentera par le plus petit cercle, dans le cercle de la raison, qui,
à son tour, sera cerné par le cercle de la lumière surnaturelle. Pour
Pascal, le plus petit cercle, celui de la raison ou lumière naturelle,
s'inscrira dans celui du cœur ; mais tandis que chez Descartes, les
vérités révélées étant laissées à part, la raison et le cœur peuvent être
considérés à part, cette fois le cœur s'immerge dans le cercle de la
lumière surnaturelle.

Au total, le mystère est au cœur de l'intelligible. Tout ne devient
intelligible que par le mystère (Br. 430). Ce fragment 430 aurait-il
inspiré Leibniz dans sa défense de Malebranche contre Locke
«... Nous ne pouvons pas comprendre l'incommensurable et mille
autres choses, dont la vérité ne laisse pas de nous être connue et que
nous ne laissons pas d'employer pour rendre raison d'autres, qui en
sont dépendantes » ». Mais Leibniz parle en logicien : s'il accepte de

partir d'un mystère (il s'agissait de l'union en Dieu de l'un et du
multiple), c'est pour rendre raison des choses de ce monde, de la
science, ou des contradictions de la théologie naturelle ; il écrit une
Théodicée. Pascal semble se détourner du monde et de sa science,

pour ne plus s'attacher qu'à « la seule science contre le sens commun
et la nature des hommes », la seule nonobstant « qui ait toujours
subsisté parmi les hommes » (Br. 604) ; il écrit une Apologie.

1 Ed. cit., t. VI, p. 576. Plus proche encore de Pascal, Nouveaux Essais...
ii, § », 3-



PASCAL SAVANT II
Leibniz », Bayle, Voltaire, etc. et jusqu'à Valéry se plaignent que

Pascal ait trahi la science. Il nous a fallu ici avouer : Pascal savant
procède par coups de maître, cependant il ne poursuit pas ; il
généralise des problèmes, il ne généralise pas des méthodes ; il laisse une
œuvre sporadique. On peut demander s'il a été un savant pour les
mêmes raisons qu'on demande s'il a été un philosophe.

Sans aucun doute, le début de l'Entretien avec M. de Sacy, confirmé

par le fragment 144 (Br.), prouve que Pascal s'est passionné pour les
« hautes sciences », au point que M. de Sacy devait lui apprendre à les

mépriser. Sans aucun doute, les dates de ses écrits prouvent que son
génie scientifique ne s'était pas tari, comme il arrive d'ordinaire
aux mathématiciens dès la jeunesse.

Et pourtant la dernière lettre à Fermât nous montre que Pascal
est mort en pensant que la science ou la philosophie ne méritait pas
une heure de peine.

Faut-il, avec Voltaire, incriminer la religion qui l'aurait détourné
de nous donner « la gloire du calcul de l'infini »? On voit le piège. On
accuse Pascal à la fois d'avoir déserté la science, question de fait, et,
question d'hypothèse, de ne pas nous avoir procuré les découvertes
qu'il aurait dû nous procurer. Le fait est controuvé par l'examen des
dates. Quant à l'hypothèse, il n'apparaît aucunement certain, au
contraire que Pascal pouvait, sans l'algèbre, nous donner la gloire
du calcul de l'infini.

Et puis, les accusateurs de Pascal partent d'un postulat : la
science a plus de valeur que la foi qui n'est qu'une superstition.
Ou encore : la transformation du monde physique importe davantage
ou, au moins, tout autant que le problème de la destination de
l'homme.

Situer le débat au niveau de la polémique serait ne plus voir qu'il
exprime deux orientations constantes de l'esprit humain. Même un
croyant, même l'auteur de la Théodicée attend beaucoup de la science,
et cela se comprend pour peu qu'on examine sa théorie de la connaissance,

qui fait de la lumière naturelle — et des lumières — notre
guide. L'autre orientation est celle d'un Pascal. Celle aussi d'un
Rousseau, contempteur du progrès des Lettres et des Arts. Comment
conçoivent-ils la connaissance Pascal écrit : « Il n'y a rien de si
conforme à la raison que ce désaveu de la raison. » (Br. 272). Et
Rousseau, dans l'Emile 2, lui fait écho : « Ainsi ma règle de me livrer
au sentiment plus qu'à la raison est confirmée par la raison même. »

Yvon Belaval.
1 Réplique aux réflexions de Bayle... loc. cit. : «... Ce grand génie avait ses

inégalités qui le rendaient quelquefois trop susceptible aux impressions des
spiritualistes outrés, et le dégoûtaient par intervalles des connaissances solides. »

1 Livre IV, p. 327, éd. F. et P. Richard, Paris, 1957.


	Pascal Savant

