
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1962)

Heft: 4

Artikel: Logique et psychologie de l'intelligence : réflexions sur l'épistémologie
génétique de Jean Piaget

Autor: Grize, Jean-Blaise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380781

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

La Société romande de philosophie a tenu sa réunion
annuelle le dimanche 3 juin à Rolle, dans la Salle du Tribunal
du château mise très obligeamment à disposition par la
Municipalité. La présidente de la Société, Mlle Jeanne Hersch,
retenue par son enseignement à New-York, avait envoyé un
message dont M. Fernand-Lucien Mueller, qui présida par
intérim la réunion, donna connaissance aux participants ï.

La très remarquable communication de M. Jean-Biaise
Grize donna lieu, l'après-midi, à une discussion serrée, dans
une excellente atmosphère.

LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE
DE L'INTELLIGENCE2

Réflexions sur l'epistemologie génétique de Jean Piaget

C'est d'une science bien définie, la logique mathématique contemporaine,

que je voudrais partir pour remarquer tout de suite que, en
tant que science, elle possède sa problématique propre, ses techniques
spéciales et ses méthodes particulières. Il s'ensuit donc qu'elle est

parfaitement autonome en ce sens que ses lois ne sauraient en aucun
cas être déduites de celles d'une autre science, celle-ci fût-elle la
psychologie. Mais, reconnaître que la logique est une science est
encore insuffisant et ceci en raison de sa situation particulière dans
l'ensemble du savoir. Tandis que les autres disciplines peuvent au

1 Charles Baudouin, Guy Brégnac, Marie-Jeanne Borei, Daniel Christoff,
Georges Dubaï, Félix Fiala, Charles Gagnebin, Maurice Gex, Edouard Lescaze,
Jean-Pierre Leyvraz, Jean-Georges Lossier, Eric Merlotti, Philippe Mulier,
André de Muralt, Eric Périer, Marcel Reymond, Jean Rudhardt, Guy Ryser,
René Schaerer, Marie-Antoinette Schmidt, André Voelke.

2 J'ai abrégé certaines parties de l'exposé prononcé lors de la réunion
annuelle de la Société romande de philosophie de façon à laisser suffisamment
de place aux intéressantes remarques que les membres de la société ont bien
voulu me faire.

16



234 JEAN-BLAISE GRIZE

moins espérer trouver des garanties de cohérence et s'assurer des
fondements stables en s'aidant précisément de la logique, elle seule ne
peut en appeler qu'à elle-même. De sorte que le problème qui se pose
est de savoir si les fondements que se donne le logicien sont entièrement

satisfaisants, c'est-à-dire s'ils comportent leur propre intelligibilité.

Si oui, les rapports particuliers de la logique et de la psychologie

seront ceux de deux disciplines qui ont le même objet d'étude —
disons les lois de la pensée — mais dont chacune retient un aspect
spécifique à l'exclusion de l'autre. Si non, il faudra bien assurer cette
intelligibilité d'une façon ou d'une autre, dépasser la science logique
et il arrivera peut-être alors que le rapport avec la psychologie se

pose tout autrement.
Nous sommes ainsi conduits à préciser ce qu'on appelle « logique ».

Sans entrer dans des considérations techniques, on peut dire que le
terme s'applique à tout système dans lequel on a défini un ensemble
d'objets E, une opération I telle que si x et x I y appartiennent à E,
alors y appartient à E.

Il s'ensuit immédiatement trois conséquences. La première est
qu'on ne saurait parler de la logique, puisqu'il peut exister une
pluralité de systèmes qui satisfassent aux exigences posées. La seconde
est que la constitution même d'une logique au sens ci-dessus exige
que l'on dispose d'une logique préalable, à savoir la métalogique qui
servira à énoncer les règles du système et à en juger la portée. Et la
troisième que toute tentative de demander à un tel système les
services qu'on attend généralement de la logique, réclame une interprétation

sémantique des signes donnés et suppose donc qu'on peut
parler valablement de « vérité », de « signification », d'« implication

», etc.
On voit alors soit que l'intelligibilité que nous cherchons va rester

comme suspendue à une démarche illimitée qui passera de la méta-
langue à la métamétalangue et ainsi de suite, soit qu'il faudra découvrir

quelque principe immédiat et qui s'impose de lui-même. Le
passage toujours continué d'une métalangue à une autre marque un
échec. Non pas tellement d'ailleurs, me semble-t-il, parce qu'il exige
une démarche sans fin, qu'à cause de son caractère linéaire. Par cette
image, que je préciserai plus loin, je veux dire simplement ici que
l'opacité des principes logiques n'est en rien diminuée lorsqu'on passe
de la métalangue de rang « à la métalangue de rang n + i, mais
qu'elle est simplement et entièrement déplacée d'un degré.

Reste donc, en première analyse, que force nous est de recourir
aux principes premiers, lesquels peuvent alors ou se constater ou se

prouver de quelque autre façon que la géométrique. Constater les
principes, ce pourra être ou bien les appréhender dans leur immédiate
évidence par quelque faculté de l'âme, ou bien les observer dans les



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L INTELLIGENCE 235

faits. Mais dans le premier cas, cette faculté elle-même demanderait
à être expliquée et dans le second cas on aura recours à des lois de
nature psychologique, ce qui sera chercher à fonder la norme sur les
faits. Quant à vouloir enfin, à la suite de Kant, prouver les principes
en mettant en évidence leur nature a priori, cela reste encore une
procédure opaque. La technique en effet qui consiste à montrer, une
fois pour toutes, que l'expérience n'est possible que sous telles conditions,

reste suspendue au fait contingent que l'expérience existe et
qu'elle est ce qu'elle est.

Toutes les possibilités ne sont cependant pas épuisées et deux
autres caractères de la logique contemporaine doivent être signalés,
caractères qu'elle partage d'ailleurs aujourd'hui avec la plupart des

autres sciences. Le premier c'est qu'elle est passée de l'étude des
résultats de certaines opérations, résultats qui s'offraient sous l'espèce
des propositions, à l'étude des opérations elles-mêmes, ce qui se
manifeste extérieurement par son aspect de plus en plus algébrique.
Il s'ensuit qu'elle apparaît aujourd'hui comme l'étude de certaines
totalités, comme la mise en évidence de structures d'ensemble et non
plus comme l'examen d'objets isolés et atomiques. L'autre trait se

dégage de la pluralité même des logiques. L'existence de systèmes
distincts les uns des autres montre, en effet, d'une part que toute
la logique n'est pas nécessairement mise en œuvre à l'occasion d'un
problème donné et, d'autre part, que la logique en tant que système
complet reste essentiellement ouverte. Elle l'est d'ailleurs aussi bien
« par en haut » dans le sens d'une grande logique, c'est-à-dire d'un
système qui permettrait de déduire une part toujours plus grande de
nos connaissances, que « par en bas », c'est-à-dire dans l'analyse des
éléments considérés jusqu'ici comme irréductibles.

Enfin, l'histoire de la pensée montre que les exigences relatives
aux fondements d'une science ont considérablement varié et qu'elles
sont allées en croissant. C'est ainsi, pour ne prendre qu'un exemple,
que la notion d'ordre est totalement implicite dans les Eléments
d'Euclide, ce qui n'a pas empêché ses contemporains et Proclus
encore d'estimer qu'on n'y pouvait rien ajouter sans les gâter. Le
fait est d'autant plus significatif qu'à nos yeux l'ordre est une des
clés de voûte de l'édifice géométrique et que c'est là une notion
purement logique.

Ce qui précède suffit déjà pour montrer que le problème dont nous
sommes partis, savoir si la logique était à même de se fonder
entièrement sur elle-même, est une manière elliptique de parler. En fait,
ce n'est pas la logique qui se fonde, c'est une certaine activité de

l'esprit qui la fonde. Et non seulement cela, mais il faut reconnaître
encore que cette fondation ne saurait être faite une fois pour toutes,
ne serait-ce que parce que, d'une époque à l'autre, les termes du



236 JEAN-BLAISE GRIZE

problème changent. Mais ces mêmes considérations ouvrent aussi une
perspective nouvelle et conduisent à envisager une autre solution aux
difficultés. Elle consiste essentiellement à transporter l'attention du
formalisme à la formalisation ou, pour exprimer la chose en d'autres
termes, à rechercher l'intelligibilité non dans des totalités, mais dans
la totalisation. Dès lors, comme la totalisation n'est jamais finalement
qu'une expression de l'activité d'un sujet pensant, il faudra bien en
arriver à confronter la logique avec la psychologie, et cela malgré leur
complète autonomie.

Il s'agit là, sans doute, d'un point délicat et il n'est peut-être pas
superflu d'examiner la pratique même des logiciens. Bien entendu en
un certain sens, et plus précisément d'un point de vue syntaxique,
un système formel est ce qu'il est et il n'a absolument rien à voir avec
la psychologie, ni d'ailleurs avec quoi que ce soit d'autre. Il en résulte
même qu'il n'a aucun droit à s'appeler « logique ». Mais dès lors
qu'entrent en jeu des considérations sémantiques, les confrontations,
au moins implicites, avec de la psychologie sont pratique courante
chez les logiciens les plus purs, quoiqu'ils en disent. Ainsi, toutes les
discussions sur les paradoxes de l'implication matérielle n'ont de sens

que dans la mesure où l'on compare les propriétés d'un certain symbole

avec celles que l'on attend d'une activité intellectuelle bien
précise. De même, les critiques souvent adressées aux Principia
mathematica de contenir quelques axiomes artificiels et ad hoc, ne se justifient

que par rapport à une connaissance de ce qui ne serait pas
artificiel et serait donc naturel.

Les logiciens pourront objecter que tout cela est sans importance
réelle, parce que sans influence sur leurs constructions et que d'ailleurs

ce n'est pas en tant que logiciens qu'ils usent de tels arguments.
Nous nous plaisons d'autant mieux à accepter une telle réponse,
qu'elle nous conduit au centre de notre problème. Si l'on veut avoir
le droit de considérer un système formel donné comme une logique, il
faut nécessairement sortir de ce système et les questions qui se posent
sont alors d'une autre nature : ce sont des questions philosophiques
et, plus particulièrement, épistémologiques.

II
Ainsi donc, une analyse même assez sommaire de la façon de

fonder la logique en toute intelligibilité conduit à s'interroger sur la
nature des rapports entre le sujet et l'objet de sa connaissance,
conduit à réclamer une epistemologie. N'importe laquelle ne pourra
d'ailleurs nous apporter l'aide nécessaire. En particulier, ainsi que
le montrent déjà les remarques précédentes, une théorie de la connaissance

statique, une théorie qui se contenterait d'examiner un seul



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L INTELLIGENCE 237

état du savoir, sera insuffisante. Elle ne nous fournirait que des
solutions partielles, en ce sens qu'elles ne cesseraient de réclamer de
nouveaux éclaircissements. Qu'il s'agisse d'une epistemologie plus ou
moins teintée d'apriorisme, d'empirisme ou de nominalisme, chacune
d'elle contient une part non expliquée, une sorte d'élément dérisoire.
Enfin surtout, ces façons de procéder sont incapables, sans
contradiction, de satisfaire à cette exigence fondamentale pour nous qui est
de maintenir logique et psychologie complètement distinctes l'une de
l'autre et, en même temps, de les relier assez profondément pour que
la seconde éclaire la première.

Il s'ensuit donc que, sans pouvoir affirmer déjà que l'épistémo-
logie dont nous avons besoin est nécessairement génétique, on peut
tout au moins dire qu'elle sera celle du développement de la connaissance

logique. D'autre part, étant philosophie, elle ne pourra par
nature recourir à rien d'autre qu'à elle-même. Une méta-épistémologie
est inconcevable par définition, d'où il découle qu'elle doit contenir
un principe lui permettant de rendre compte de tout changement, y
compris ceux aujourd'hui complètement imprévisibles.

Nous sommes alors conduits à poser tout le problème dans un
contexte évolutif et la première idée qui se présente est qu'une
conception historique pourra être suffisante. C'est certainement là un
aspect fondamental et il entre d'ailleurs explicitement dans la position
de Piaget, ainsi qu'on peut le constater dans de nombreux passages
de ses ouvrages et comme cela est ressorti très nettement lors d'un
récent Symposium tenu à Genève avec des logiciens polonais sur
Les fondements de la logique '. Il est néanmoins insuffisant et cela

pour deux sortes de raisons, dont les unes sont triviales et les autres
de principe. Les premières peuvent se résumer en notant la nécessité,

pour l'historien, de s'en tenir au niveau de l'observation pure sans
pouvoir jamais atteindre celui de l'expérimentation. Or, on sait
combien sont pauvres les observations possibles sur les débuts de la
logique et des mathématiques. Les secondes reposent sur le fait que
le sujet social, celui en somme que l'historien des sciences veut
révéler et qui s'exprime à chaque époque par l'intermédiaire de
quelques savants, n'est pas un sujet indépendant, parce que toujours
fonction du sujet concret, individuel et finalement psychologique.

Il serait sans doute possible de renoncer au bénéfice de
l'expérimentation, plus exactement la chose aurait été possible avant les

travaux d'analyse de l'empirisme logique. Ce mouvement qui, en
tant que philosophie a fait faillite parce qu'il s'est révélé incapable
de se fonder lui-même, a néanmoins fortement et justement montré

1 Un fascicule des Etudes d'epistemologie génétique sera consacré prochainement
à cette rencontre.



238 JEAN-BLAISE GRIZE

l'obligation, pour la théorie de la connaissance, de s'appuyer fermement

sur l'expérience et cela pour se constituer scientifiquement. Or,
il est important de souligner qu'un des aspects les plus originaux de

l'epistemologie de Piaget est précisément de se vouloir comme
scientifique.

Il faut, à vrai dire, prendre ici quelques précautions de vocabulaire

et je préférerais parler du caractère objectif de l'epistemologie
génétique, l'opposant à spéculatif, plutôt que de son caractère
scientifique, terme qui peut prêter à confusion. D'une part, en effet,
les problèmes que se pose l'epistemologie génétique ne se situent pas
au niveau de la logique et de la psychologie. C'est même à cette
condition expresse d'être « métalogique » que l'epistemologie génétique

doit de rendre au logicien les services qu'il attend d'elle. D'autre
part, le terme de « science » désigne généralement des constructions
qui sont, en droit sinon toujours en fait, hypothético-déductives, qui
font usage de ce que Sartre appelle la raison analytique. Or l'epistemologie

de Piaget n'est nullement de cette nature-là, comme le montrera

la suite de cet exposé.
Dans ces conditions, l'epistemologie génétique peut fort bien

souscrire à l'intention fondamentalement objective de l'empirisme
logique et refuser cependant ses conclusions. Celles-ci, en effet,
paraissent insoutenables pour au moins deux raisons. La première
est sa volonté de rechercher l'objectivité au seul niveau de la science

au sens ci-dessus. Cela conduit à rejeter, comme dépourvue de sens,
toute question qui ne pourra être formulée dans le langage logico-
mathématique. Et cela suffit, comme on le sait, pour ouvrir la porte
à la métaphysique la plus naïve et la plus simpliste. La seconde est

que cette métaphysique du sens commun a précisément empêché
l'empirisme logique de mener à bien ses intentions elles-mêmes. Ainsi
les faits, tels qu'ils figuraient en tous cas sous l'espèce des Protokollsätze,

ne sont finalement que de pures abstractions, entièrement
inintelligibles. Même au niveau de la science, la réflexion montre
qu'on n'atteint jamais un fait brut et isolé. Les analyses de G. Bachelard,

par exemple, le font voir bien clairement et, sans même entrer
dans l'étude des mécanismes génétiques, la seule présence des Gestalt
le rend indéniable.

Il reste alors que, si l'epistemologie génétique se veut objective
sans partager les défauts de l'empirisme logique, elle doit pouvoir
disposer d'une méthode propre et cette méthode, elle la trouve dans
la psychologie génétique.

Il semble toutefois que nous nous heurtions aussitôt à une
difficulté considérable. La psychologie génétique, en effet, est une science

au sens complet du terme. Elle est expérimentale, elle use de la raison
analytique, souvent du langage des mathématiques, parfois même de



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L INTELLIGENCE 239

celui de la logique mathématique. Il faut donc faire voir pourquoi
l'epistemologie génétique s'en sert et comment elle peut le faire en
la dépassant mais en en conservant les avantages.

Il est facile de dégager les raisons pour lesquelles elle s'en sert.
Ce sont celles qui, précisément, en font une science, celles qui réalisent
l'objectivité de ses conclusions et qui permettent sur elles l'accord des

esprits. Plus précisément, la psychologie génétique doit permettre à

l'epistemologie d'éclairer par les faits et en détail le rôle du sujet
dans la connaissance. Dans le cas de la logique elle doit faire voir
comment le sujet accède aux faits normatifs, c'est-à-dire à la suite
de quels processus il accepte et reconnaît pour lui une norme logique.
Quant à la façon dont elle s'en sert, il faut noter deux points essentiels.
Le premier est qu'elle institue des expériences, non pas en fonction
des préoccupations psychologiques au sens courant du terme —
adaptation à un milieu scolaire ou social par exemple, ce qui serait
un souci de psychologie appliquée — mais en fonction même des
problèmes épistémologiques qui se posent. En ce premier sens, on pourrait
parler d'une psychologie pure, comme on parle parfois des mathématiques

pures en les opposant aux mathématiques appliquées. Le
second point est qu'elle centre son attention, par-delà les sujets
individuels et leurs différences, sur ce qui est commun à tous, sur ce

que Piaget appelle le sujet êpistémique. Et, en ce second sens, on
pourrait parler d'une psychologie générale.

L'epistemologie génétique dispose alors des instruments nécessaires

pour tenter de coordonner les normes formelles de la logique
avec les lois causales de la psychologie, et elle le tente par l'intermédiaire,

on pourrait même dire par la médiation, de la praxis logique
du sujet êpistémique.

III
Pour le logicien, la question centrale à laquelle l'epistemologie

doit répondre peut se mettre sous la forme : de quoi la logique est-elle
une formalisation ou, ce qui revient au même, quand un système
formel est-il une logique

Notons tout d'abord que toute activité cognitive, au sens le plus
large qui va des activités perceptives, représentatives et concrètes
jusqu'aux activités hypothético-déductives, offre toujours un double
aspect. D'une part, une telle activité porte sur certains objets et, en
même temps, porte sur elle-même. Ces deux aspects sont inséparables
en droit, mais il est utile d'examiner plus particulièrement le second.
Celui-ci apparaît comme une coordination d'actions, c'est-à-dire
comme un processus qui consiste à réunir des actions, non en une
simple collection, mais en un système, par où il faut entendre que,



240 JEAN-BLAISE GRIZE

par cela qu'elles appartiennent au même système, les actions vont se

déterminer, se préciser les unes par les autres.

D'une façon plus précise, Piaget considère qu'il y a système chaque
fois que les deux conditions suivantes sont satisfaites :

1. Le sujet est capable de composer deux ou plusieurs actions
entre elles, c'est-à-dire de les remplacer par une action unique.

2. Cette composition est réversible, ce qui signifie que toute action
résultante peut être décomposée en ses éléments constituants.

De telles actions, réunies en un système, sont alors appelées des

opérations et l'on peut dire enfin qu'un système logique apparaît
comme la structure de l'ensemble des opérations ou, si l'on préfère,
comme la forme d'équilibre vers laquelle tend la coordination des
actions du sujet.

Bien entendu, les opérations-actions, qu'elles se présentent sous
la forme de manipulations concrètes ou sous celle de pensées, sont du
domaine de la psychologie. C'est le psychologue qui constate, avec sa
technique d'expérimentation propre, que les choses se passent ainsi
et non autrement. Mais, sitôt que ces opérations sont parvenues à se
constituer en une structure équilibrée, alors il est possible pour le
logicien de les formaliser et les opérations formelles qu'il introduit,
avec le caractère de nécessité que leur confèrent ses axiomes et ses

règles, sont du seul ressort de la logique.
Toutefois cette première description schématique est encore

incomplète, dans la mesure où elle n'explique nullement le passage
d'une structure à une autre. Et il faut reconnaître à cet égard, comme
M. Schaerer le soulignait un jour dans un exposé au Groupe neuchâtelois

de la Société de philosophie, que la notion d'équilibre fait ici
difficulté. Si une structure est véritablement équilibrée, pourquoi
donc change-t-elle, peut-elle même changer

Je voudrais tout d'abord remarquer qu'aucun équilibre n'est
absolu et que nous ne pouvons, bien évidemment puisque nous
partons de faits expérimentaux, que parler d'un équilibre relatif à une
certaine situation d'ensemble. C'est ainsi, pour ne prendre qu'un
exemple, que l'équilibre du niveau des opérations concrètes vers
7-8 ans, équilibre auquel correspond logiquement la structure de

groupement, n'est justement défini qu'en présence d'objets concrets.
D'autre part, un autre élément joue un rôle important et c'est le fait
que le sujet n'a jamais affaire à une seule et unique structure à la fois.
Il s'ensuit que le problème se pose toujours pour lui de coordonner
entre elles un nombre toujours croissant de ces structures.

L'exemple le plus caractéristique à cet égard est celui des groupements

de classes et de relations. Chacun d'eux, pris isolément,
correspond à une certaine forme d'équilibre. Mais comme ils sont



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L INTELLIGENCE 24I

irréductibles l'un à l'autre, leur coordination exige un équilibre
nouveau et nous savons que l'enfant y parvient par une double synthèse.
L'une conduit à la structure des nombres naturels, l'autre à celle
de l'algèbre de Boole.

Cet exemple, et d'autres semblables que l'on pourrait donner,
permet de préciser le mécanisme de l'évolution génétique de la
connaissance logique et, d'ailleurs, de la connaissance mathématique.
L'activité fondamentale, celle qui apparaît tout à la fois comme créatrice

de formes nouvelles et assimilatrice de contenus anciens, est
celle que Piaget appelle l'abstraction réfléchissante. Sommairement
définie, elle consiste, à partir d'un système d'actions, à en abstraire
une, à en élargir la portée puis à la réfléchir sur le système de départ,
d'où résulte un système nouveau. Mais il faut tout de suite donner
trois précisions importantes. D'abord rien ne nous autorise à parler
du système de départ comme d'un « donné », sinon par commodité
de langage. Si la méthode prétend saisir une genèse, elle ne prétend
lui fixer ni un début, ni une fin. Ensuite, comme le dit quelque part
Piaget, la « réflexion » dont il est ici question doit être entendue au
sens quasi-physique du terme : L'action élargie est projetée sur son
système originel, elle s'y reflète transformée et par là le transforme
à son tour. Enfin, le système résultant, de par la façon même dont il
est engendré, tout à la fois dépasse les systèmes antérieurs et les
maintient. C'est la raison pour laquelle il est d'une part tout à fait
impossible de prévoir aujourd'hui l'aspect de la connaissance future
et qu'il est, d'autre part, possible de formaliser, avec la logique de
l'adulte, les formes qu'elle a chez l'enfant et chez l'adolescent. On
comprend alors que c'est dans la mesure où un système logique
dépasse ceux qui l'ont précédé tout en les conservant qu'il porte en
lui son intelligibilité. C'est par là qu'on peut saisir d'un seul mouvement

de pensée et sa nécessité propre et son orientation vers une
connaissance nouvelle ou, si l'on préfère, qu'on peut comprendre
comment la forme est liée au contenu.

Notons enfin que le problème capital d'une logique intensive (ou
en compréhension) et d'une logique extensive s'éclaire aussi par ce

qui précède. On se souvient que Husserl déjà, dans le compte rendu
critique qu'il a fait en 1891 des Vorlesungen de Schröder, a soulevé
la question. La « vraie » logique se doit, dit-il, d'être intensive et les
mathématiciens ne fournissent qu'un calcul des classes, une logique
extensive. Husserl a tenté, la même année, de construire une logique
en intension, sans grand succès d'ailleurs. Plus exactement, comme
Voigt l'a aussitôt remarqué, l'isomorphisme des deux systèmes ne
permet pas de faire avancer la question. Et en effet, une fois la
logique achevée, une fois formalisée, rien en elle ne subsiste qui pourrait

aider à comprendre comment intension et extension se sont un



242 JEAN-BLAISE GRIZE

jour complétées et ont fini par s'exclure. En revanche, il semble bien
que le parallélisme entre la logique formelle et les faits normatifs que
l'epistemologie génétique met en évidence, pourra aider à suggérer
une solution. Le Traité de logique ¦ de Piaget en fournit les principes,
le logicien anglais S. Papert y travaille et je tente moi-même, par
une autre voie, d'en dégager certains aspects.

IV

Ainsi nous avons distingué, dans le problème général du fondement

de la logique, deux aspects qui sont apparus intimement liés
l'un à l'autre. L'un est celui de la fonder au sens strict du terme.
C'est une question entièrement intérieure à la logique comme science,
qui relève de la seule compétence du logicien et n'obéit qu'à ses

propres critères. L'autre est un problème de valeur. Cela signifie que
le vrai et le faux vont y jouer le rôle fondamental et, en même temps,
qu'il déborde le cadre de la science. C'est un problème philosophique,
en ce sens précis qu'il ne saurait renvoyer ailleurs ses difficultés et
qu'il vise à faire participer les fondements techniques à une
intelligibilité pleine et entière.

Et le passage de l'un à l'autre est une nécessité. S'il est vrai, en
effet, qu'un système formel en tant que tel comporte sa nécessité

propre, s'il est vrai que ses lois sont éternelles, immuables, les mêmes
dans tous les mondes possibles, il n'est pas moins vrai que, parce
que entièrement isolé, il reste absolument contingent, inexplicable,
inexpliqué. On est donc en présence de deux niveaux de la réflexion et,
partant, de deux critères de la vérité formelle. Le premier correspond
au problème interne de la logique et c'est au logicien à le déterminer.
Le second, en revanche, est du domaine de l'epistemologie et n'est
pas arbitraire.

Mais si, de cette façon, l'autonomie complète de la logique est
assurée, cela ne signifie pas pour autant qu'elle soit coupée de toutes
les autres formes de la connaissance. Sans compter la relation orientée
qui part d'elle pour aller vers chacune des autres sciences, en tant
qu'elle leur sert d'instrument de déduction, il existe tout un ensemble
de relations particulières avec la psychologie de l'intelligence. Celles-ci
sont à concevoir alors sur le mode d'un parallélisme et c'est à
l'epistemologie génétique de faire la preuve qu'il y a là davantage qu'une
simple juxtaposition.

Or, elle le peut par cela même qu'elle ne se contente pas de comparer
des résultats, mais qu'elle en suit la constitution à travers tout

leur développement. Et ce qu'elle parvient alors à mettre en évidence,

1 Paris, A. Colin, 1949.



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L'INTELLIGENCE 243

c'est une réelle complémentarité. J'entends ici ce terme en son sens
le plus fort. Deux classes, dont la réunion égale une troisième, sont
déjà complémentaires en ce sens faible que la troisième constitue une
totalité dont elles sont les éléments. Mais l'espèce de complémentarité
qui existe entre la logique, science des normes « absolues » et la
psychologie, en tant que science des normes du sujet, est de l'espèce
dialectique : aucun des deux termes ne peut être pensé complètement
sans l'autre. Un système formel en effet, une fois replacé dans le
contexte des processus de formalisation est toujours formalisation de

quelque chose et il apparaît comme un moment au sein d'une
totalisation. D'une part, il est un moment parce que lié à un contenu dont
il est la forme. D'autre part, il l'est encore en tant qu'il appartient
à un niveau du développement qui renvoie aux niveaux antérieurs.
Si l'on préfère, il l'est dans la mesure où, au niveau suivant, il
apparaîtra comme la structure du contenu qui sera formalisé. Ainsi compris,

un système formel se révèle être à la fois le produit de la totalisation

en cours et le régulateur de cette totalisation.
Reste, comme le dit Sartre auquel je viens d'emprunter le

vocabulaire, que « le neuf vient au monde par l'homme » J et qu'en
conséquence, à cet endroit, on ne peut économiser le rôle du sujet, faire
comme si la logique contenait son propre moteur. En fait, si même
on tentait de souscrire au réalisme le plus naïf et le plus immédiat,
si même on admettait, contrairement à tous les faits observés, que
l'objet est intégralement donné entièrement constitué et que, en
conséquence, tout jugement repose sur une évidence, encore devrait-on
noter qu'il faut regarder pour voir, ce qui implique déjà une activité
du sujet, bien minime si l'on veut, bien réelle cependant. Quant aux
principes eux-mêmes, si l'on soutenait avec Descartes, par exemple,
qu'ils sont innés dans l'individu, il resterait qu'on ne l'affirmerait
qu'au terme d'une constatation qui, même purement introspective,
renverrait encore à une certaine activité, d'ailleurs éminemment
psychologique. Et Descartes lui-même se plaît à reconnaître que, soit
les préjugés chez l'adulte, soit la trop grande importance accordée
à son corps par l'enfant, peuvent voiler pour un temps ces principes
évidents par eux-mêmes. Ce sera donc de nouveau à une certaine
élaboration qu'il faudra recourir, même si son rôle n'est plus alors de
créer le joyau, mais seulement de la débarrasser de sa gangue.

Tirant alors la leçon de ces faits, et d'autres semblables que l'on
pourrait évoquer, l'epistemologie génétique place au centre de sa
méthode l'étude des faits de développement à partir du sujet concret.
Elle peut ainsi tout à la fois bénéficier des avantages de clarté et de

rigueur que la logique a gagnés au prix d'une séparation radicale des

1 Critique de la raison dialectique, Paris, Gallimard, i960, p. 147.



244 JEAN-BLAISE GRIZE

notions et ne pas se couper de leurs origines, du moment où n'étant
pas encore élaborées, elles n'auraient su s'opposer les unes aux autres.
En particulier, la traditionnelle opposition entre la forme et le
contenu apparaît maintenant sous l'aspect d'un rapport circulaire entre
« naïf » et « formel » ou, pour mieux dire, entre des degrés de naïveté
et de formel.

Cette circularité, impossible à concevoir dans un monde sans
sujet où elle ne serait que simple contradiction, se retrouve aussi bien
dans la pensée naturelle, celle sur quoi porte la psychologie de
l'intelligence, que dans la réflexion épistémologique elle-même. C'est ainsi,
pour ne prendre qu'un exemple, que ni l'une ni l'autre ne sont jamais
conduites à distinguer langue et métalangue. La première par défaut
d'analyse peut-être, la seconde par méthode : toutes deux certainement

grâce à la présence du sujet lui-même. En revanche, tout
système formel, par le rôle même qu'il doit assumer dans la pensée, par
sa fonction d'instrument de la démonstration, relève de la raison
analytique, procède par ce qu'on peut appeler une démarche linéaire.
Et en ce sens-là, je ne puis que me rallier entièrement à la position
que prenait récemment M. Jean-Claude Piguet, dans une discussion
relative à la philosophie scientifique et qui écrivait en substance que
l'esprit fonctionne autrement en sciences et en philosophie ».

En conclusion, ce qu'explique l'epistemologie génétique c'est le
fait qu'une réalité neuve est à la fois irréductible aux réalités qui la
précèdent et qu'en même temps elle n'est saisissable que par elles.
Cette sorte d'epistemologie, dont je n'ai envisagé que quelques
traits quoique fondamentaux, apparaît ainsi finalement comme une
connaissance simultanément objective et dialectique. Et ce n'est pas
par hasard si j'ai été si souvent conduit, dans ce qui précède, à utiliser
des expressions de Jean-Paul Sartre pour rendre compte de la pensée
de Jean Piaget.

Jean-Blaise Grize.

DISCUSSION DU TRAVAIL DE M. GRIZE

M. Rudhardt demande d'abord que Ton précise la signification de l'expression

« fait normatif ».

M. Mueller lui répond que Piaget veut désigner par là ce qui, du point
de vue du sujet, est une norme, mais n'est qu'un fait comme un autre pour le

psychologue qui observe.

1 Dialectica, 1959, 51/52, 201.



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L'INTELLIGENCE 245

M. Rudhardt pose alors la question suivante : « Si les fondements de la
logique sont le produit d'une élaboration ou d'une genèse psychologique, s'ils
ne sont que cela, qu'est-ce qui fait la valeur de l'opération logique et garantit
la vérité de ses résultats »

M. Grize : Il convient, pour répondre à votre question, de distinguer la
validité d'une opération logique et la vérité de son résultat. La validité relève
de la seule compétence du logicien et ce n'est que la vérité qui exige une garantie
de nature philosophique. Cette garantie ne peut se formuler en une simple
proposition. Mais elle résulte, je pense, de la genèse même des opérations logiques,
telle que la psychologie génétique s'efforce de la dégager. Je ne dirais donc pas
que « les fondements de la logique sont le produit... d'une genèse psychologique »,

mais plutôt que l'étude de cette genèse nous permet de saisir par quels
mécanismes les fondements sont constitués.

M. Charles Gagnebin : J'ai fortement apprécié l'exposé si informé et si
subtil de M. J.-B. Grize, et Ten remercie. Je voudrais simplement poser une
question : par quel procédé de pensée l'intelligence humaine accède-t-elle aux
principes, en particulier au principe de non-contradiction (principe à la fois
logique et ontologique) Si ce principe fonctionne comme une norme évidente

par elle-même une fois qu'elle a été reconnue, comment cette norme peut-elle
être tout ensemble, en tant que norme, « produit de la totalisation en cours et
régulatrice de cette totalisation »

M. Grize : Votre question m'embarrasse un peu et, si vous le permettez,
j'essaierai de répondre d'abord à sa seconde partie. Il me semble qu'une norme,
même élaborée, ne peut être entièrement détachée des activités qui ont servi à la
constituer. Elle est, sans doute, un résultat mais elle n'est pas que cela, elle
contient de quelque façon son « histoire » et c'est par là qu'elle apparaît « produit
de la totalisation en cours et régulatrice de cette totalisation ». Cela me permet
de passer à la première partie de votre question. Il est clair que l'esprit de
l'enfant n'est pas immédiatement sensible à la contradiction. Il est nécessaire

qu'il y accède par une série de constructions et c'est dans la mesure où il construit

à la fois la situation et les instruments qui lui permettent cette construction

que certains principes lui apparaissent comme nécessaires.

M. Grize cite l'exemple bien connu des verres, mais M. Christoff revient
sur la question de M. Gagnebin : « Si des principes ont acquis une « évidence

propre », la question de savoir si et comment ils l'ont acquise n'est pas du
même ordre, et ne change rien à l'évidence. »

M. Grize répond que la psychologie génétique, en étudiant la formation de
cette évidence, en développe le contenu.

M. Christoff : C'est là, évidemment, sa très grande valeur, mais alors il ne
s'agit pas de fonder l'évidence, et d'ailleurs peut-on fonder l'évidence

M. Grize : Pourquoi pas, si fonder l'évidence signifie en saisir la nature, ne
pas la reconnaître comme un donné dont l'origine nous échappe.

M. Fiala allègue les principes dont on a pu montrer qu'ils n'étaient ni
évidents ni universels, par exemple le principe du tiers exclu.



246 DISCUSSION

M. Christoff : Mais on voit bien que ces principes sont subordonnés et
coordonnés à des structures constituées ou à des opérations, par exemple ici la
dichotomie. N'y a-t-il pas des principes fondamentaux, tout au moins le principe

d'identité, fondements de toute opération, et surtout de toute critique

M. Grize : De toute opération sans doute. Mais avant d'être opérations
les actions sont simplement manipulations, plus ou moins intériorisées. Elles
sont encore incoordonnées, non composables, irréversibles. Il est vrai que,
ce qui manque encore au sujet, ce sont précisément un certain nombre de
principes. Ceux-ci toutefois ne sont pas antérieurs aux opérations, mais logiquement

contemporains. Ils en constituent une expression particulière.

M. Christoff : Le Cogito n'est pas, habituellement, considéré comme un
fait psychologique et d'ordre introspectif — ni, d'ailleurs, spéculatif — mais
réflexif (sinon, il faudrait l'avoir mis en doute). Il est prise de conscience du
sujet êpistémique, corrélat des structures. Certes, l'analyse du sujet êpistémique
peut ne pas établir une fois pour toutes un schéma du transcendantal (Kant),
mais elle peut tout au contraire se développer dialectiquement pour rechercher
toute la richesse du transcendantal (Husserl). C'est en ce sens qu'on prend
conscience que l'activité porte sur elle-même (Votre quatrième partie). Mais
n'est-ce pas cette investigation reflexive et phénoménologique, qui quoique
différente de l'expérimentation psychologique, fait comprendre que celle-ci ne
veut pas être un empirisme

M. Grize répond d'abord qu'il n'a pas cherché à se prononcer sur le statut
du Cogito et qu'il a seulement voulu montrer que, même si on admet l'existence
de principes innés, il faudra une certaine maturation pour les reconnaître,
maturation qui relèvera encore de la psychologie. Il ajoute ensuite que, bien
qu'il n'ait jamais réussi à utiliser pour son compte la méthode phénoménologique

et ses réductions, il souscrit volontiers à la seconde partie de la remarque
de M. Christoff.

M. Dubal écrit: «Le Cogito, pour Descartes, est précédé du Dubito...
donc je suis. Ce doute en face du réel qui se pose en termes d'Obstacles est à

la base de l'epistemologie moderne : la pensée étant le reflet de la réalité et la
logique le reflet de la pensée naturelle, basée sur le désir de « com-prendre ».

Ce prélude me permet de mieux poser ma question. L'exposé si construit
et si cohérent de M. Grize ne gagnerait-il pas du point de vue didactique à faire
appel à la logique à l'état naissant qui sous-tend encore nos intuitions Ceci,
en partant, par exemple, de la logique de l'enfant, du primitif ou mieux de la
logique des rêves qui comprend des « déplacements de valeur » (relativisme),
des « condensations » (équivalences), des « qualités devenant une qualité »

(principe de la logique hégélienne inversé) et des « syncrèses » amorçant des

synthèses de jugements dialectiques.
« Ces aspects de la pensée magique se manifestant dans le rêve caractérisent

aussi la pensée de la petite enfance et la pensée des sociétés matriarcales.
L'influence du père et le patriarcat font apparaître dans le cadre du principe
de causalité (paternelle) le principe de contradiction, du tiers exclu et le principe
d'identité (personnelle puis objectale). Ce système de logique traditionnelle
permet une analyse phénoménologique de la réalité, mais seule une logique
génétique, c'est-à-dire socialisée, sera la logique d'un système fratriarcal
(travail d'équipe impliquant la réciprocité et la réversibilité).



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L INTELLIGENCE 247

Le sentiment de vérité et d'évidence n'a qu'une valeur pragmatique puisqu'il

n'est efficace qu'à travers un système expérimental ».

M. Grize se trouve un peu dépaysé par la terminologie de M. Dubaï et n'est
pas certain de bien l'avoir compris. Il lui semble hors de doute qu'un « sentiment

» ne peut avoir, en effet, qu'une valeur pragmatique, mais il croit aussi

que les instruments logiques que l'enfant élabore ne sont pas du domaine de
l'affectivité, mais de celui de l'intelligence.

M. Lescaze : La construction rigoureuse de votre exposé, Monsieur, m'a
fortement impressionné. Je ne vous poserai qu'une question résultant sans
doute de mon ignorance. Vous affirmez la circularité de la pensée naturelle et
la circularité de l'epistemologie génétique. Vous leur opposez le caractère
linéaire de la science. Mais la science est-elle purement linéaire Dans le
développement de la science et le progrès de la recherche n'y a-t-il pas aussi un
processus de complémentarité dialectique envers les principes, les hypothèses
d'une part, et les expériences d'autre part Pourriez-vous alors préciser la
distinction que vous établissez entre cette dialectique de la recherche scientifique

et la circularité de la pensée naturelle ou de l'epistemologie

M. Grize : Je vous remercie de souligner la dialectique de la théorie et de

l'expérience que je suis le premier à reconnaître. Le caractère linéaire que j'ai
relevé ne porte que sur la construction achevée, sur l'aspect de la théorie à un
moment donné de son développement. Ici alors, on part des postulats et on en
déduit les conséquences sans jamais revenir au point de départ. C'est cette
façon de procéder, cette façon hypothético-déductive, que j'ai voulu opposer à

celle de la pensée naturelle et de l'epistemologie génétique.

M. Schaerer : Je me réjouissais d'entendre M. Grize, et mon attente a été
comblée. — L'entretien vient de mettre en question le point de départ de
l'epistemologie génétique. Je voudrais opérer le même traitement sur la démarche

elle-même, son point d'arrivée et ses prolongements explicites. Selon
M. Piaget, l'évolution mentale progresse de façon irréversible vers la réversibilité,

c'est-à-dire vers des formes d'équilibre sans cesse remaniées et améliorées.
Il y a une « vection », nous dit-il, qui conduit de Thétéronomie à l'autonomie, de

l'égocentrisme à la réciprocité et à la solidarité. Le philosophe lui demande :

1) de justifier cette vection, qui paraît contradictoire avec la révisibilité des

principes et l'imprévisibilité des débouchés (à cet égard, M. Miéville paraît avoir
raison contre lui, v. Dialectica 1953 et 1954, 2) d'éviter l'emploi de termes
chargés d'une signification morale tels qu'autonomie, réciprocité et solidarité.
Seul l'emploi de termes axiologiquement neutres paraît ici loisible pour désigner
l'acquisition par le sujet d'une disponibilité mentale susceptible d'être utilisée
pour le vrai et le faux, le bien et le mal. Certes, la disponibilité constitue une
valeur instrumentale et non finale. Il faut donc distinguer entre le progrès
qui va vers la réversibilité et l'équilibre — et peut être utilisé par un scélérat

pour des fins de fausseté et d'égoïsme — de la réciprocité et de la solidarité,
qui se fondent sur un choix moral.

M. Grize : Je ne suis nullement habilité pour répondre à la place de M. Piaget
mais, si vous le permettez, je voudrais vous faire part de mon opinion personnelle.

L'étude des faits passés nous permet de dégager une « vection », une
direction. L'analyse de ces faits, et plus particulièrement la formalisation



248 DISCUSSION

de certains d'entre eux, nous permettent d'exclure certaines éventualités ou,
si vous préférez, de dégager certains possibles. Mais, que le progrès constaté se

poursuive dans la même direction, cela je le crois par une sorte d'acte de foi,
je me sens incapable de le démontrer. Quant à la question du bien et du mal,
chacun de nous doit sans doute y faire face. Elle n'entre cependant pas dans
mon propos, très limité, qui est de pure logique.

M. Gex : J'admire le travail de M. Grize qui distingue avec une grande
clarté les problèmes philosophiques du problème logique.

Ne pourrait-on schématiser la discussion de la manière suivante — car
chacun cherche à traduire la pensée des autres dans son propre langage. Il
s'agit du problème des rapports entre l'être et le devoir être. Trois solutions
sont possibles : l'être se réduit au devoir être ; le devoir être se réduit à l'être ;

les deux sont complémentaires. Or quand on dit, comme M. de Muralt, qu'Aristote

n'envisage pas de principes logiques, cela signifie que, pour lui, le devoir
être, le normatif, se fonde sur l'être qui est premier.

La logique, nous dit-on, est à la fois le produit de la totalisation en cours et la
régulatrice de cette totalisation, et cette circularité se retrouve aussi bien
dans la pensée naturelle que dans l'epistemologie génétique. Il nous semble

que rapprocher une circularité d'une autre, ce n'est pas les expliquer toutes les
deux. Nous avons parfois l'impression que la « circularité » est le mot « tabou »

de l'epistemologie génétique Mais nous ne demandons qu'à être éclairé, afin
que le tabou devienne lumière intelligible...

M. Grize accepte très volontiers la formule de M. Gex : l'être et le devoir
être sont complémentaires. Au fond, il n'a pas cherché à dire bien autre chose
en utilisant le mot de « circularité ». Il est heureux de le reconnaître, si par là
le tabou devient « lumière intelligible »

M. de Muralt : L'intérêt du remarquable exposé de M. Grize se mesure
au fait qu'il tient la logique aussi éloignée du psychologisme que de toute forme
d'apriorisme positiviste ou transcendantal, et fonde l'intelligibilité de la logique
non en elle-même, mais dans l'activité du sujet connaissant. La position de
M. Grize manifeste ainsi l'influence fécondante de la pensée phénoménologique
sur tout ce qui touche à l'aspect heuristique de la philosophie, et renoue avec
la théorie aristotélicienne du fondement de la logique, telle que j'ai tenté de la
dégager dans un article paru dans Studia philosophica, 1961. C'est dans cette
perspective que doivent être entendues les quelques objections proposées ici.

1. Si la logique se fonde sur l'activité du sujet, en elle-même elle est un
Organon, puisqu'elle ne vise pas à connaître immédiatement un objet, mais à

formaliser instrumentalement l'acte de pensée. Elle ne peut donc être une science
au sens propre, mais une science instrumentale, au sens très précis que les
logiciens aristotéliciens donnent à ce terme : science ministérielle ou art spéculatif.
M. Grize l'admet implicitement, puisque selon lui la logique fournit les règles,
les normes, les instruments de la pensée, et qu'elle se distingue de la métalogique,
laquelle « servira à énoncer les règles du système et à en juger la portée ».

Cette métalogique seule peut être une science au sens strict, et même une
philosophie, comme le veut M. Grize. Elle correspond à une partie de ce qu'on pourrait

appeler la critique métaphysique aristotélicienne.
2. Si la logique se fonde sur l'activité du sujet, il ne peut y avoir de pluralité

de logiques douées de leur nécessité propre et indépendantes absolument
(construites « arbitrairement » comme le laisse entendre l'auteur). Il peut y avoir une



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L INTELLIGENCE 249

pluralité de logiques selon la relation de la logique formelle aux logiques
matérielles, relation qui exprime formellement logiquement l'articulation des divers
niveaux du savoir intellectuel (« toute la logique n'est pas nécessairement mise
en œuvre à l'occasion d'un problème donné » selon M. Grize).

3. Si la logique se fonde sur l'activité du sujet, ce sujet ne peut être le sujet
individuel, «capricieux», mais le sujet êpistémique, selon J. Piaget, le sujet
transcendantal, selon M. Grize dans son article Théorie et explication (Stud. phil.t
1961). Notion impossible à acclimater en contexte génétique, si elle est prise
au sens kantien, mais qui se rapproche manifestement de la notion de raison,
partie de la nature humaine, telle qu'elle est proposée par Aristote dans le cadre
de sa philosophie, elle aussi inductive et expérimentale. La logistique ne parle
pas de raison, dit M. Grize, mais l'epistemologie ne peut que la supposer, dans
la mesure où elle veut fonder une philosophie qui « doit contenir un principe lui
permettant de rendre compte de tout changement, y compris ceux aujourd'hui
complètement imprévisibles ».

4. Les termes de complémentarité ou circularité dialectique sont criticables :

complémentarité et circularité, parce qu'ils laissent entendre une réciprocité dans
l'équivalence, ce qui ne peut être le cas ici, car l'acte du sujet fonde sa propre
normation logique. Et le terme dialectique, trop vague, ne corrige pas l'équivoque.
Il vaudrait mieux parler d'instrumentante intentionnelle, ce qui s'accorderait
parfaitement avec la lettre et l'esprit de travail de M. Grize.

M. Grize remercie très vivement M. de Muralt pour son intervention.
— Je vous suis particulièrement reconnaissant, continue-t-il, de souligner
comme vous le faites les analogies qui peuvent exister entre la tradition
aristotélicienne et une certaine forme de métalogique contemporaine. Je ne suis

pas familier du vocabulaire que vous utilisez, mais je crois pouvoir souscrire
entièrement à votre première remarque, étant entendu que j'ai utilisé le mot
« science » en un sens beaucoup plus restrictif que vous, pour l'opposer précisément

au terme de « philosophie ».

Je me sens, en revanche, plus embarrassé par la question de l'unicité de la
logique. La part d'arbitraire qui entre dans toute construction logico-mathéma-
tique ne se retrouve certainement pas pareille au niveau métalogique. L'observation

semble toutefois révéler l'existence de logiques différentes (logique de

l'enfant, logique de l'adolescent, etc.) qui ne sauraient être « indépendantes
absolument », comme vous le dites justement, mais qui paraissent cependant
« douées de leur nécessité propre ». Dans mon esprit, la chose est possible sans
contradiction, par le rapport précisément de circularité dialectique que vous
contestez, par une « réciprocité dans l'équivalence » selon votre heureuse
formule. Je n'ai pas l'intention de nier que l'observateur s'appuie sur la raison
constituée et qu'en conséquence, il la présuppose d'une certaine façon. Mais
l'effort d'analyse puis de construction qu'il fait lui éclaire à lui-même cette
raison supposée. Et, s'il découvre alors que c'est « l'acte du sujet qui fonde sa

propre normation logique », il découvre aussi que d'une façon réellement
complémentaire, c'est la norme logique antérieure qui fonde à son tour l'acte
suivant.

Mais peut-être ai-je introduit ici une asymétrie qui n'est jamais entièrement
réduite et qui rend, en effet, préférable votre expression d'instrumentante
intentionnelle.

17


	Logique et psychologie de l'intelligence : réflexions sur l'épistémologie génétique de Jean Piaget

