Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1962)

Heft: 4

Artikel: Logique et psychologie de l'intelligence : réflexions sur I'épistémologie
génétique de Jean Piaget

Autor: Grize, Jean-Blaise

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380781

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

La Société romande de philosophie a tenu sa réunion
annuelle le dimanche 3 juin & Rolle, dans la Salle du Tribunal
du chdteau mise trés obligeamment a disposition par la Muni-
cipalité. La présidente de la Société, MU Jeanne Hersch,
retenue par son enseignement a New-York, avait envoyé un
message dont M. Fernand-Lucien Mueller, qui présida par
wntérim la réunion, donna connaissance aux participants 1.

La trés remarquable communication de M. Jean-Blaise
Grize donna lien, I'aprés-midi, @ une discussion serrée, dans
une excellente atmosphére.

LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE
DE L’INTELLIGENCE =

Réflexions sur I'épistémologie génétique de Jean Piaget

C’est d’une science bien définie, la logique mathématique contem-
poraine, que je voudrais partir pour remarquer tout de suite que, en
tant que science, elle posséde sa problématique propre, ses techniques
spéciales et ses méthodes particuliéres. Il s’ensuit donc qu’elle est
parfaitement autonome en ce sens que ses lois ne sauraient en aucun
cas étre déduites de celles d'une autre science, celle-ci fiit-elle la
psychologie. Mais, reconnaitre que la logique est une science est
encore insuffisant et ceci en raison de sa situation particuliére dans
I'ensemble du savoir. Tandis que les autres disciplines peuvent au

! Charles Baudouin, Guy Brégnac, Marie-Jeanne Borel, Daniel Christoff,
Georges Dubal, Félix Fiala, Charles Gagnebin, Maurice Gex, Edouard Lescaze,
Jean-Pierre Leyvraz, Jean-Georges Lossier, Eric Merlotti, Philippe Muller,
André de Muralt, Eric Périer, Marcel Reymond, Jean Rudhardt, Guy Ryser,
René Schaerer, Marie-Antoinette Schmidt, André Voelke.

2 J'ai abrégé certaines parties de l'exposé prononcé lors de la réunion
annuelle de la Société romande de philosophie de fagon a laisser suffisamment
de place aux intéressantes remarques que les membres de la société ont bien
voulu me faire.

16



234 JEAN-BLAISE GRIZE

moins espérer trouver des garanties de cohérence et s’assurer des
fondements stables en s’aidant précisément de la logique, elle seule ne
peut en appeler qu’a elle-méme. De sorte que le probléme qui se pose
est de savoir si les fondements que se donne le logicien sont entiére-
ment satisfaisants, c’est-a-dire s’ils comportent leur propre intelligi-
bilité. Si oui, les rapports particuliers de la logique et de la psycho-
logie seront ceux de deux disciplines qui ont le méme objet d’étude —
disons les lois de la pensée — mais dont chacune retient un aspect
spécifique a 'exclusion de 1'autre. Si non, il faudra bien assurer cette
intelligibilité d'une facon ou d'une autre, dépasser la science logique
et il arrivera peut-étre alors que le rapport avec la psychologie se
pose tout autrement.

Nous sommes ainsi conduits & préciser ce qu’on appelle « logique ».
Sans entrer dans des considérations techniques, on peut dire que le
terme s’applique a tout systéme dans lequel on a défini un ensemble
d’objets E, une opération I telle que si x et x I y appartiennent a E,
alors y appartient a E.

Il s’ensuit immédiatement trois conséquences. La premiere est
qu’on ne saurait parler de /a logique, puisqu’il peut exister une plu-
ralité de systémes qui satisfassent aux exigences posées. La seconde
est que la constitution méme d'une logique au sens ci-dessus exige
que l'on dispose d’une logique préalable, & savoir la métalogique qui
servira a énoncer les régles du systéme et a en juger la portée. Et la
troisiéme que toute tentative de demander a un tel systéme les ser-
vices qu’on attend généralement de la logique, réclame une interpré-
tation sémantique des signes donnés et suppose donc qu’on peut
parler valablement de «vérité», de «signification», d’«implica-
tion », etc.

On voit alors soit que I'intelligibilité que nous cherchons va rester
comme suspendue a une démarche illimitée qui passera de la méta-
langue a la métamétalangue et ainsi de suite, soit qu’il faudra décou-
vrir quelque principe immédiat et qui s’impose de lui-méme. Le pas-
sage toujours continué¢ d’'une métalangue a une autre marque un
échec. Non pas tellement d’ailleurs, me semble-t-il, parce qu’il exige
une démarche sans fin, qu’a cause de son caractére linéaire. Par cette
image, que je préciserai plus loin, je veux dire simplement ici que
I'opacité des principes logiques n’est en rien diminuée lorsqu’on passe
de la métalangue de rang » a la métalangue de rang » -+ I, mais
qu’elle est simplement et entiérement déplacée d'un degré.

Reste donc, en premiére analyse, que force nous est de recourir
aux principes premiers, lesquels peuvent alors ou se constater ou se
prouver de quelque autre fagon que la géométrique. Constater les
principes, ce pourra étre ou bien les appréhender dans leur immédiate
évidence par quelque faculté de 1'ame, ou bien les observer dans les



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L'INTELLIGENCE 235

faits. Mais dans le premier cas, cette faculté elle-méme demanderait
a étre expliquée et dans le second cas on aura recours a des lois de
nature psychologique, ce qui sera chercher a fonder la norme sur les
faits. Quant a vouloir enfin, a la suite de Kant, prouver les principes
en mettant en évidence leur nature a priori, cela reste encore une
procédure opaque. La technique en effet qui consiste a montrer, une
fois pour toutes, que I'expérience n’est possible que sous telles condi-
tions, reste suspendue au fait contingent que I'expérience existe et
qu’elle est ce qu’elle est.

Toutes les possibilités ne sont cependant pas épuisées et deux
autres caractéres de la logique contemporaine doivent étre signalés,
caractéres qu’elle partage d’ailleurs aujourd’hui avec la plupart des
autres sciences. Le premier c’est qu’elle est passée de I'é¢tude des
résultats de certaines opérations, résultats qui s’offraient sous I'espéce
des propositions, a I’étude des opérations elles-mémes, ce qui se
manifeste extérieurement par son aspect de plus en plus algébrique.
I1 s’ensuit qu’elle apparait aujourd’hui comme 1’étude de certaines
totalités, comme la mise en évidence de structures d’ensemble et non
plus comme Pexamen d’objets isolés et atomiques. L’autre trait se
dégage de la pluralité méme des logiques. L’existence de systémes
distincts les uns des autres montre, en effet, d'une part que toute
lIa logique n’est pas nécessairement mise en ceuvre a l'occasion d’'un
probléme donné et, d’autre part, que la logique en tant que systéme
complet reste essentiellement ouverte. Elle I'est d’ailleurs aussi bien
« par en haut» dans le sens d’'une grande logique, c’est-a-dire d’un
systéme qui permettrait de déduire une part toujours plus grande de
nos connaissances, que ¢ par en bas», c’est-a-dire dans I’analyse des
éléments considérés jusqu’ici comme irréductibles.

Enfin, T'histoire de la pensée montre que les exigences relatives
aux fondements d’une science ont considérablement varié et qu’elles
sont allées en croissant. C’est ainsi, pour ne prendre qu'un exemple,
que la notion d’ordre est totalement implicite dans les Eléments
d’Euclide, ce qui n’a pas empéché ses contemporains et Proclus
encore d’estimer qu’'on n’'y pouvait rien ajouter sans les giter. Le
fait est d’autant plus significatif qu’a nos yeux l'ordre est une des
clés de volte de I'édifice géométrique et que c’est 1a une notion
purement logique.

Ce qui précede suffit déja pour montrer que le probléme dont nous
sommes partis, savoir si la logique était & méme de se fonder entié-
rement sur elle-méme, est une maniére elliptique de parler. En fait,
ce n'est pas la logique qui se fonde, c’est une certaine activité de
I'esprit qui la fonde. Et non seulement cela, mais il faut reconnaitre
encore que cette fondation ne saurait étre faite une fois pour toutes,
ne serait-ce que parce que, d'une époque a l'autre, les termes du



236 JEAN-BLAISE GRIZE

probléme changent. Mais ces mémes considérations ouvrent aussi une
perspective nouvelle et conduisent & envisager une autre solution aux
difficultés. Elle consiste essentiellement a transporter I'attention du
formalisme a la formalisation ou, pour exprimer la chose en d’autres
termes, a rechercher l'intelligibilité non dans des totalités, mais dans
la totalisation. Dés lors, comme la totalisation n’est jamais finalement
qu’'une expression de l'activité d’un sujet pensant, il faudra bien en
arriver a confronter la logique avec la psychologie, et cela malgré leur
compléte autonomie.

I1 s’agit 1a, sans doute, d'un point délicat et il n’est peut-étre pas
superflu d’examiner la pratique méme des logiciens. Bien entendu en
un certain sens, et plus précisement d'un point de vue syntaxique,
un systéme formel est ce qu’il est et il n’a absolument rien a voir avec
la psychologie, ni d’ailleurs avec quoi que ce soit d’autre. Il en résulte
méme qu’il n’a aucun droit a s’appeler «logique». Mais dés lors
qu’'entrent en jeu des considérations sémantiques, les confrontations,
au moins implicites, avec de la psychologie sont pratique courante
chez les logiciens les plus purs, quoiqu’ils en disent. Ainsi, toutes les
discussions sur les paradoxes de 1'implication matérielle n’ont de sens
que dans la mesure ol I’on compare les propriétés d'un certain sym-
bole avec celles que 'on attend d'une activité intellectuelle bien pré-
cise. De méme, les critiques souvent adressées aux Principia mathe-
matica de contenir quelques axiomes artificiels et ad hoc, ne se justi-
fient que par rapport a une connaissance de ce qui ne serait pas
artificiel et serait donc naturel.

Les logiciens pourront objecter que tout cela est sans importance
réelle, parce que sans influence sur leurs constructions et que d’ail-
leurs ce n’est pas en tant que logiciens qu’ils usent de tels arguments.
Nous nous plaisons d’autant mieux a accepter une telle réponse,
qu’elle nous conduit au centre de notre probléme. Si 'on veut avoir
le droit de considérer un systéme formel donné comme une logique, il
faut nécessairement sortir de ce systéme et les questions qui se posent
sont alors d'une autre nature : ce sont des questions philosophiques
et, plus particuliérement, épistémologiques.

I1

Ainsi donc, une analyse méme assez sommaire de la facon de
fonder la logique en toute intelligibilité conduit a s’interroger sur la
nature des rapports entre le sujet et 1'objet de sa connaissance,
conduit a réclamer une épistémologie. N'importe laquelle ne pourra
d’ailleurs nous apporter 'aide nécessaire. En particulier, ainsi que
le montrent déja les remarques précédentes, une théorie de la connais-
sance statique, une théorie qui se contenterait d’examiner un seul



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L’ INTELLIGENCE 237

¢tat du savoir, sera insuffisante. Elle ne nous fournirait que des solu-
tions partielles, en ce sens qu’elles ne cesseraient de réclamer de nou-
veaux éclaircissements. Qu’il s’agisse d'une épistémologie plus ou
moins teintée d’apriorisme, d’empirisme ou de nominalisme, chacune
d’elle contient une part non expliquée, une sorte d’élément dérisoire.
Enfin surtout, ces fagons de procéder sont incapables, sans contra-
diction, de satisfaire a cette exigence fondamentale pour nous qui est
de maintenir logique et psychologie complétement distinctes I'une de
I'autre et, en méme temps, de les relier assez profondément pour que
la seconde éclaire la premiére.

I1 s’ensuit donc que, sans pouvoir affirmer déja que I'épistémo-
logie dont nous avons besoin est nécessairement génétique, on peut
tout au moins dire qu’elle sera celle du développement de la connais-
sance logique. D’autre part, étant philosophie, elle ne pourra par
nature recourir a rien d’autre qu’a elle-méme. Une méta-épistémologie
est inconcevable par définition, d’ou il découle qu’elle doit contenir
un principe lui permettant de rendre compte de tout changement, y
compris ceux aujourd’hui complétement imprévisibles.

Nous sommes alors conduits a poser tout le probléme dans un
contexte évolutif et la premiére idée qui se présente est qu’une
conception historique pourra étre suffisante. C’est certainement la un
aspect fondamental et il entre d’ailleurs explicitement dans la position
de Piaget, ainsi qu’on peut le constater dans de nombreux passages
de ses ouvrages et comme cela est ressorti trés nettement lors d’un
récent Symposium tenu a Genéve avec des logiciens polonais sur
Les fondements de la logique 1. 11 est néanmoins insuffisant et cela
pour deux sortes de raisons, dont les unes sont triviales et les autres
de principe. Les premiéres peuvent se résumer en notant la nécessité,
pour l'historien, de s’en tenir au niveau de l'observation pure sans
pouvoir jamais atteindre celui de l'expérimentation. Or, on sait
combien sont pauvres les observations possibles sur les débuts de la
logique et des mathématiques. Les secondes reposent sur le fait que
le sujet social, celui en somme que l'historien des sciences veut
révéler et qui s'exprime a chaque époque par lintermédiaire de
quelques savants, n’est pas un sujet indépendant, parce que toujours
fonction du sujet concret, individuel et finalement psychologique.

I1 serait sans doute possible de renoncer au bénéfice de l'expéri-
mentation, plus exactement la chose aurait été possible avant les
travaux d’analyse de l'empirisme logique. Ce mouvement qui, en
tant que philosophie a fait faillite parce qu’il s’est révélé incapable
de se fonder lui-méme, a néanmoins fortement et justement montré

1 Un fascicule des Etudes d'épistémologie génétique sera consacré prochaine-
ment a cette rencontre.



238 JEAN-BLAISE GRIZE

I'obligation, pour la théorie de la connaissance, de s’appuyer ferme-
ment sur 1'expérience et cela pour se constituer scientifiquement. Or,
il est important de souligner qu'un des aspects les plus originaux de
I'épistémologie de Piaget est précisément de se vouloir comme scien-
tifique.

I1 faut, a vrai dire, prendre ici quelques précautions de vocabu-
laire et je préférerais parler du caractére objectif de 1'épistémologie
génétique, l'opposant a spéculatif, plutét que de son caractere
scientifique, terme qui peut préter a confusion. D'une part, en effet,
les problémes que se pose I'épistémologie génétique ne se situent pas
au niveau de la logique et de la psychologie. C’est méme a cette
condition expresse d’étre « métalogique » que 1'épistémologie géné-
tique doit de rendre au logicien les services qu'il attend d’elle. D’autre
part, le terme de «science » désigne généralement des constructions
qui sont, en droit sinon toujours en fait, hypothético-déductives, qui
font usage de ce que Sartre appelle la raison analytique. Or 'épisté-
mologie de Piaget n’est nullement de cette nature-13, comme le mon-
trera la suite de cet exposé.

Dans ces conditions, 1’épistémologie génétique peut fort bien
souscrire a l'intention fondamentalement objective de 1’empirisme
logique et refuser cependant ses conclusions. Celles-ci, en effet,
paraissent insoutenables pour au moins deux raisons. La premiére
est sa volonté de rechercher 1'objectivité au seul niveau de la science
au sens ci-dessus. Cela conduit a rejeter, comme dépourvue de sens,
toute question qui ne pourra étre formulée dans le langage logico-
mathématique. Et cela suffit, comme on le sait, pour ouvrir la porte
a la métaphysique la plus naive et la plus simpliste. La seconde est
que cette métaphysique du sens commun a précisément empéché
I'empirisme logique de mener a bien ses intentions elles-mémes. Ainsi
les faits, tels qu’ils figuraient en tous cas sous 1'espéce des Profokoll-
sdtze, ne sont finalement que de pures abstractions, entiérement
inintelligibles. Méme au niveau de la science, la réflexion montre
gu’on n’atteint jamais un fait brut et isolé. Les analyses de G. Bache-
lard, par exemple, le font voir bien clairement et, sans méme entrer
dans I'étude des mécanismes génétiques, la seule présence des Gestalé
le rend indéniable.

11 reste alors que, si 1'épistémologie génétique se veut objective
sans partager les défauts de l'empirisme logique, elle doit pouvoir
disposer d'une méthode propre et cette méthode, elle la trouve dans
la psychologie génétique.

I1 semble toutefois que nous nous heurtions aussitdot a une diffi-
culté considérable. La psychologie génétique, en effet, est une science
au sens complet du terme. Elle est expérimentale, elle use de la raison
analytique, souvent du langage des mathématiques, parfois méme de



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L’ INTELLIGENCE 239

celui de la logique mathématique. I1 faut donc faire voir pourquoi
I’épistémologie génétique s’en sert et comment elle peut le faire en
la dépassant mais en en conservant les avantages.

11 est facile de dégager les raisons pour lesquelles elle s’en sert.
Ce sont celles qui, précisément, en font une science, celles qui réalisent
I'objectivité de ses conclusions et qui permettent sur elles 'accord des
esprits. Plus précisément, la psychologie génétique doit permettre a
I'épistémologie d’éclairer par les faits et en détail le role du sujet
dans la connaissance. Dans le cas de la logique elle doit faire voir
comment le sujet accéde aux faits normatifs, c’est-a-dire a la suite
de quels processus il accepte et reconnait pour lui une norme logique.
Quant a la fagon dont elle s’en sert, il faut noter deux points essentiels.
Le premier est qu’elle institue des expériences, non pas en fonction
des préoccupations psychologiques au sens courant du terme —
adaptation & un milieu scolaire ou social par exemple, ce qui serait
un souci de psychologie appliquée — mais en fonction méme des pro-
blemes épistémologiques quise posent. En ce premier sens, on pourrait
parler d'une psychologie pure, comme on parle parfois des mathéma-
tiques pures en les opposant aux mathématiques appliquées. Le
second point est qu’elle centre son attention, par-dela les sujets
individuels et leurs différences, sur ce qui est commun a tous, sur ce
que Piaget appelle le sujet épistémique. Et, en ce second sens, on
pourrait parler d'une psychologie générale.

L’épistémologie génétique dispose alors des instruments néces-
saires pour tenter de coordonner les normes formelles de la logique
avec les lois causales de la psychologie, et elle le tente par l'intermé-
diaire, on pourrait méme dire par la médiation, de la praxis logique
du sujet épistémique.

111

Pour le logicien, la question centrale a laquelle I’épistémologie
doit répondre peut se mettre sous la forme : de quoi la logique est-elle
une formalisation ou, ce qui revient au méme, quand un systéme
formel est-il une logique ?

Notons tout d’abord que toute activité cognitive, au sens le plus
large qui va des activités perceptives, représentatives et concrétes
jusqu’aux activités hypothético-déductives, offre toujours un double
aspect. D'une part, une telle activité porte sur certains objets et, en
méme temps, porte sur elle-méme. Ces deux aspects sont inséparables
en droit, mais il est utile d’examiner plus particuli¢rement le second.
Celui-ci apparait comme une coordination d’actions, c’est-a-dire
comme un processus qui consiste a réunir des actions, non en une
simple collection, mais en un systéme, par ol il faut entendre que,



240 JEAN-BLAISE GRIZE

par cela qu’elles appartiennent au méme systéme, les actions vont se
déterminer, se préciser les unes par les autres.

D’une facon plus précise, Piaget considére qu’il y a systéme chaque
fois que les deux conditions suivantes sont satisfaites :

1. Le sujet est capable de composer deux ou plusieurs actions
entre elles, c’est-a-dire de les remplacer par une action unique.

2. Cette composition est réversible, ce qui signifie que toute action
résultante peut étre décomposée en ses ¢léments constituants.

De telles actions, réunies en un systéme, sont alors appelées des
opérations et I'on peut dire enfin qu'un systéme logique apparait
comme la structure de l'ensemble des opérations ou, si I'on préfére,
comme la forme d’équilibre vers laquelle tend la coordination des
actions du sujet.

Bien entendu, les opérations-actions, qu’elles se présentent sous
la forme de manipulations concrétes ou sous celle de pensées, sont du
domaine de la psychologie. C'est le psychologue qui constate, avec sa
technique d’expérimentation propre, que les choses se passent ainsi
et non autrement. Mais, sitét que ces opérations sont parvenues a se
constituer en une structure équilibrée, alors il est possible pour le
logicien de les formaliser et les opérations formelles qu’il introduit,
avec le caractere de nécessité que leur conférent ses axiomes et ses
régles, sont du seul ressort de la logique.

Toutefois cette premiére description schématique est encore
incompléete, dans la mesure ot elle n’explique nullement le passage
d’une structure a une autre. Et il faut reconnaitre 4 cet égard, comme
M. Schaerer le soulignait un jour dans un exposé au Groupe neuchi-
telois de la Société de philosophie, que la notion d’équilibre fait ici
difficulté. Si une structure est véritablement équilibrée, pourquoi
donc change-t-elle, peut-elle méme changer ?

Je voudrais tout d’abord remarquer qu’aucun équilibre n’est
absolu et que nous ne pouvons, bien évidemment puisque nous par-
tons de faits expérimentaux, que parler d’'un équilibre relatif 4 une
certaine situation d’ensemble. C’est ainsi, pour ne prendre qu’un
exemple, que 1'équilibre du niveau des opérations concrétes vers
7-8 ans, équilibre auquel correspond logiquement la structure de
groupement, n’est justement défini qu’en présence d’objets concrets.
D’autre part, un autre élément joue un réle important et c’est le fait
que le sujet n’a jamais affaire a une seule et unique structure a la fois,
Il s’ensuit que le probléme se pose toujours pour lui de coordonner
entre elles un nombre toujours croissant de ces structures.

L’exemple le plus caractéristique a cet égard est celui des groupe-
ments de classes et de relations. Chacun d’eux, pris isolément,
correspond a une certaine forme d’équilibre. Mais comme ils sont



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L'INTELLIGENCE 241

irréductibles I'un a l'autre, leur coordination exige un équilibre nou-
veau et nous savons que l'enfant y parvient par une double syntheése.
L'une conduit a la structure des nombres naturels, 'autre a celle
de I'algebre de Boole.

Cet exemple, et d’autres semblables que l'on pourrait donner,
permet de préciser le mécanisme de l'évolution génétique de la
connaissance logique et, d’ailleurs, de la connaissance mathématique.
L’activité fondamentale, celle qui apparait tout a la fois comme créa-
trice de formes nouvelles et assimilatrice de contenus anciens, est
celle que Piaget appelle abstraction réfléchissante. Sommairement
définie, elle consiste, a partir d’'un systéme d’actions, a en abstraire
une, a en elargir la portée puis a la réfléchir sur le systéme de départ,
d’olt résulte un systéme nouveau. Mais il faut tout de suite donner
trois précisions importantes. D’abord rien ne nous autorise a parler
du systéme de départ comme d'un « donné », sinon par commodité
de langage. Si la méthode prétend saisir une genése, elle ne prétend
lui fixer ni un début, ni une fin. Ensuite, comme le dit quelque part
Piaget, la « réflexion » dont il est ici question doit étre entendue au
sens quasi-physique du terme : L’action élargie est projetée sur son
systéme originel, elle s’y reflete transformée et par la le transforme
a son tour. Enfin, le systéme résultant, de par la fagcon méme dont il
est engendré, tout a la fois dépasse les systémes antérieurs et les
maintient. C’est la raison pour laquelle il est d'une part tout & fait
impossible de prévoir aujourd’hui 'aspect de la connaissance future
et qu'il est, d’autre part, possible de formaliser, avec la logique de
I'adulte, les formes qu’elle a chez l'enfant et chez 'adolescent. On
comprend alors que c’est dans la mesure ol un systéme logique
dépasse ceux qui 'ont précédé tout en les conservant qu’il porte en
lui son intelligibilité. C’est par la qu’on peut saisir d'un seul mouve-
ment de pensée et sa nécessité propre et son orientation vers une
connaissance nouvelle ou, si 1'on préfére, qu'on peut comprendre
comment la forme est liée au contenu.

Notons enfin que le probléme capital d'une logique intensive (ou
en compréhension) et d'une logique extensive s’éclaire aussi par ce
qui précede. On se souvient que Husserl déja, dans le compte rendu
critique qu’il a fait en 1891 des Vorlesungen de Schroder, a soulevé
la question. La «vraie » logique se doit, dit-il, d’étre intensive et les
mathématiciens ne fournissent qu'un calcul des classes, une logique
extensive. Husserl a tenté, la méme année, de construire une logique
en intension, sans grand succés d’ailleurs. Plus exactement, comme
Voigt I'a aussitét remarqué, l'isomorphisme des deux systémes ne
permet pas de faire avancer la question. Et en effet, une fois la
logique achevée, une fois formalisée, rien en elle ne subsiste qui pour-
rait aider a comprendre comment intension et extension se sont un



2472 JEAN-BLAISE GRIZE

jour complétées et ont fini par s’exclure. En revanche, il semble bien
que le parallélisme entre la logique formelle et les faits normatifs que
I’épistémologie génétique met en évidence, pourra aider a suggérer
une solution. Le Traité de logique * de Piaget en fournit les principes,
le logicien anglais S. Papert y travaille et je tente moi-méme, par
une autre voie, d’en dégager certains aspects.

IV

Ainsi nous avons distingué, dans le probléme général du fonde-
ment de la logique, deux aspects qui sont apparus intimement liés
I'un a l'autre. L'un est celui de la fonder au sens strict du terme.
C’est une question entiérement intérieure a la logique comme science,
qui releve de la seule compétence du logicien et n’obéit qu’a ses
propres critéres. L’autre est un probléme de valeur. Cela signifie que
le vrai et le faux vont y jouer le role fondamental et, en méme temps,
qu’il déborde le cadre de la science. C’est un probléme philosophique,
en ce sens précis qu’il ne saurait renvoyer ailleurs ses difficultés et
qu’il vise a faire participer les fondements techniques a une intelli-
gibilité pleine et entiére.

Et le passage de 'un a l'autre est une nécessité. S’il est vrai, en
effet, qu'un systéme formel en tant que tel comporte sa nécessité
propre, s'il est vrai que ses lois sont éternelles, immuables, les mémes
dans tous les mondes possibles, il n’est pas moins vrai que, parce
que entierement isolé, il reste absolument contingent, inexplicable,
mexpliqué. On est donc en présence de deux niveaux de la réflexion et,
partant, de deux critéres de la vérité formelle. Le premier correspond
au probléme interne de la logique et c’est au logicien a le déterminer.
Le second, en revanche, est du domaine de 1’épistémologie et n’est
pas arbitraire.

Mais si, de cette fagon, I'autonomie compléte de la logique est
assurée, cela ne signifie pas pour autant qu’elle soit coupée de toutes
les autres formes de la connaissance. Sans compter la relation orientée
qui part d’elle pour aller vers chacune des autres sciences, en tant
qu’elle leur sert d’instrument de déduction, il existe tout un ensemble
de relations particuliéres avec la psychologie de l'intelligence. Celles-ci
sont a concevoir alors sur le mode d'un parallélisme et c’est a 1'épis-
témologie génétique de faire la preuve qu’il y a 12 davantage qu’'une
simple juxtaposition.

Or, elle le peut par cela méme qu’elle ne se contente pas de compa-
rer des résultats, mais qu’elle en suit la constitution a travers tout
leur développement. Et ce qu’elle parvient alors a mettre en évidence,

1 Paris, A. Colin, 1949.



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L'INTELLIGENCE 243

c’est une réelle complémentarité. J’entends ici ce terme en son sens
le plus fort. Deux classes, dont la réunion égale une troisiéme, sont
déja complémentaires en ce sens faible que la troisiéme constitue une
totalité dont elles sont les éléments. Mais 'espéce de complémentarité
qui existe entre la logique, science des normes «absolues» et la
psychologie, en tant que science des normes du sujet, est de I'espéce
dialectique : aucun des deux termes ne peut étre pensé complétement
sans l'autre. Un systéme formel en effet, une fois replacé dans le
contexte des processus de formalisation est toujours formalisation de
quelque chose et il apparait comme un moment au sein d’'une totali-
sation. D’une part, il est un moment parce que lié & un contenu dont
il est la forme. D’autre part, il I'est encore en tant qu’il appartient
a un niveau du développement qui renvoie aux niveaux antérieurs.
SiT'on préfere, il I'est dans la mesure ol1, au niveau suivant, il appa-
raitra comme la structure du contenu qui sera formalisé. Ainsi com-
pris, un systéme formel se révele étre a la fois le produit de la totalisa-
tion en cours et le régulateur de cette totalisation.

Reste, comme le dit Sartre auquel je viens d’emprunter le voca-
bulaire, que « le neuf vient au monde par 'homme » 1 et qu’en consé-
quence, a cet endroit, on ne peut économiser le role du sujet, faire
comme si la logique contenait son propre moteur. En fait, si méme
on tentait de souscrire au réalisme le plus naif et le plus immédiat,
si méme on admettait, contrairement a tous les faits observés, que
I'objet est intégralement donné entiérement constitué et que, en con-
séquence, tout jugement repose sur une évidence, encore devrait-on
noter qu’il faut regarder pour voir, ce qui implique déja une activité
du sujet, bien minime si 'on veut, bien réelle cependant. Quant aux
principes eux-mémes, si l'on soutenait avec Descartes, par exemple,
qu’ils sont innés dans l'individu, il resterait qu’'on ne l'affirmerait
qu’au terme d'une constatation qui, méme purement introspective,
renverrait encore a une certaine activité, d’ailleurs éminemment
psychologique. Et Descartes lui-méme se plait & reconnaitre que, soit
les préjugés chez l'adulte, soit la trop grande importance accordée
a son corps par l'enfant, peuvent voiler pour un temps ces principes
évidents par eux-mémes. Ce sera donc de nouveau a une certaine
¢laboration qu’il faudra recourir, méme si son réle n’est plus alors de
créer le joyau, mais seulement de la débarrasser de sa gangue.

Tirant alors la legon de ces faits, et d’autres semblables que 1'on
pourrait évoquer, l'épistémologie génétique place au centre de sa
méthode I'étude des faits de développement a partir du sujet concret.
Elle peut ainsi tout a la fois bénéficier des avantages de clarté et de
rigueur que la logique a gagnés au prix d'une séparation radicale des

1 Critique de la raison dialectique, Paris, Gallimard, 1960, p. 147.



244 JEAN-BLAISE GRIZE

notions et ne pas se couper de leurs origines, du moment ol n’étant
pas encore élaborées, elles n’auraient su s’opposer les unes aux autres.
En particulier, la traditionnelle opposition entre la forme et le con-
tenu apparait maintenant sous l'aspect d'un rapport circulaire entre
« naif » et « formel » ou, pour mieux dire, entre des degrés de naiveté
et de formel.

Cette circularité, impossible & concevoir dans un monde sans
sujet ou elle ne serait que simple contradiction, se retrouve aussi bien
dans la pensée naturelle, celle sur quoi porte la psychologie de I'intel-
ligence, que dans la réflexion épistémologique elle-méme. C’est ainsi,
pour ne prendre qu’'un exemple, que ni I'une ni ’autre ne sont jamais
conduites & distinguer langue et métalangue. La premiére par défaut
d’analyse peut-étre, la seconde par méthode : toutes deux certaine-
ment grace a la présence du sujet lui-méme. En revanche, tout sys-
téme formel, par le role méme qu’il doit assumer dans la pensée, par
sa fonction d’instrument de la démonstration, reléve de la raison
analytique, procede par ce qu’on peut appeler une démarche linéaire.
Et en ce sens-1a, je ne puis que me rallier entiérement a la position
que prenait récemment M. Jean-Claude Piguet, dans une discussion
relative a la philosophie scientifique et qui écrivait en substance que
Pesprit fonctionne autrement en sciences et en philosophie .

En conclusion, ce qu’explique I'épistémologie génétique c’est le
fait qu'une réalité neuve est a la fois irréductible aux réalités qui la
précedent et qu'en méme temps elle n’est saisissable que par elles.
Cette sorte d’épistémologie, dont je n’ai envisagé que quelques
traits quoique fondamentaux, apparait ainsi finalement comme une
connaissance simultanément objective et dialectique. Et ce n’est pas
par hasard si j’ai été si souvent conduit, dans ce qui précede, a utiliser
des expressions de Jean-Paul Sartre pour rendre compte de la pensée
de Jean Piaget.

JEAN-BLAISE GRIZE.

DISCUSSION DU TRAVAIL DE M. GRIZE

M. RupHARDT demande d’abord que I'on précise la signification de 1'expres-
sion « fait normatif ».

M. MUELLER lui répond que Piaget veut désigner par 1a ce qui, du point
de vue du sujet, est une norme, mais n’est qu'un fait comme un autre pour le
psychologue qui observe.

v Dialectica, 1959, 5I/52, 20I.



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L'INTELLIGENCE 245

M. RubpHARDT pose alors la question suivante: « Si les fondements de la
logique sont le produit d’une élaboration ou d’'une genése psychologique, s'ils
ne sont que cela, qu’est-ce qui fait la valeur de I'opération logique et garantit
la vérité de ses résultats ? »

M. Grize : Il convient, pour répondre & votre question, de distinguer la
validité d’une opération logique et la vérité de son résultat. La validité reléve
de la seule compétence du logicien et ce n’est que la vérité qui exige une garantie
de nature philosophique. Cette garantie ne peut se formuler en une simple pro-
position. Mais elle résulte, je pense, de la genése méme des opérations logiques,
telle que la psychologie génétique s’efforce de la dégager. Je ne dirais donc pas
que « les fondements de la logique sont le produit... d'une genése psychologique »,
mais plutdt que I'étude de cette genése nous permet de saisir par quels méca-
nismes les fondements sont constitués.

M. CuARLES GAGNEBIN : J’ai fortement apprécié l'exposé si informé et si
subtil de M. J.-B. Grize, et ’en remercie. Je voudrais simplement poser une
question : par quel procédé de pensée l'intelligence humaine accéde-t-elle aux
principes, en particulier au principe de non-contradiction (principe a la fois
logique et ontologique) ? Si ce principe fonctionne comme une norme évidente
par elle-méme une fois qu’elle a été reconnue, comment cette norme peut-elle
étre tout ensemble, en tant que norme, « produit de la totalisation en cours et
régulatrice de cette totalisation ? »

M. Grize : Votre question m’embarrasse un peu et, si vous le permettez,
j'essaierai de répondre d’abord a sa seconde partie. Il me semble qu'une norme,
méme élaborée, ne peut étre entiérement détachée des activités qui ont servia la
constituer. Elle est, sans doute, un résultat mais elle n’est pas que cela, elle
contient de quelque fagon son « histoire » et c’est par 14 qu’elle apparait « produit
de la totalisation en cours et régulatrice de cette totalisation ». Cela me permet
de passer a la premiére partie de votre question. Il est clair que l'esprit de
I'enfant n'est pas immédiatement sensible a la contradiction. I1 est nécessaire
qu'il y accéde par une série de constructions et c’est dans la mesure ou il cons-
truit 4 la fois la situation et les instruments qui lui permettent cette construc-
tion que certains principes lui apparaissent comme nécessaires.

M. Grize cite 'exemple bien connu des verres, mais M. CHRISTOFF revient
sur la question de M. Gagnebin : « Si des principes ont acquis une « évidence
propre», la question de savoir si et comment ils I'ont acquise n'est pas du
méme ordre, et ne change rien a 1’évidence. »

M. Grize tépond que la psychologie génétique, en étudiant la formation de
cette évidence, en développe le contenu.

M. CaristorF : C'est 13, évidemment, sa trés grande valeur, mais alors il ne
s’agit pas de fonder I'évidence, et d’ailleurs peut-on fonder 1’évidence ?

M. Grize : Pourquoi pas, si fonder I'évidence signifie en saisir la nature, ne
pas la reconnaitre comme un denné dont l'origine nous échappe.

M. Fiara allégue les principes dont on a pu montrer qu’ils n’étaient ni
évidents ni universels, par exemple le principe du tiers exclu.



246 DISCUSSION

M. CHRISTOFF : Mais on voit bien que ces principes sont subordonnés et
coordonnés & des structures constituées ou a des opérations, par exemple ici la
dichotomie. N’y a-t-il pas des principes fondamentaux, tout au moins le prin-
cipe d’identité, fondements de toute opération, et surtout de toute critique ?

M. Grize : De toute opération sans doute. Mais avant d’étre opérations
les actions sont simplement manipulations, plus ou moins intériorisées. Elles
sont encore incoordonnées, mon composables, irréversibles. Il est vrai que,
ce qui manque encore au sujet, ce sont précisément un certain nombre de prin-
cipes. Ceux-ci toutefois ne sont pas antérieurs aux opérations, mais logique-
ment contemporains. Ils en constituent une expression particuliére.

M. CurisTOFF : Le Cogito n’est pas, habituellement, considéré comme un
fait psychologique et d’ordre introspectif — ni, d’ailleurs, spéculatif — mais
réflexif (sinon, il faudrait ’'avoir mis en doute). Il est prise de conscience du
sujet épistémique, corrélat des structures. Certes, ’analyse du sujet épistémique
peut ne pas établir une fois pour toutes un schéma du transcendantal (Kant),
mais elle peut tout au contraire se développer dialectiquement pour rechercher
toute la richesse du transcendantal (Husserl). C'est en ce sens qu'on prend
conscience que l'activité porte sur elle-méme (Votre quatriéme partie). Mais
n’est-ce pas cette investigation réflexive et phénoménologique, qui quoique
différente de I'expérimentation psychologique, fait comprendre que celle-ci ne
veut pas étre un empirisme ?

M. Grize répond d’abord qu’il n’a pas cherché a se prononcer sur le statut
du Cogito et qu’il a seulement voulu montrer que, méme si on admet I'existence
de principes innés, il faudra une certaine maturation pour les reconnaitre,
maturation qui relévera encore de la psychologie. Il ajoute ensuite que, bien
qu’il n’ait jamais réussi a utiliser pour son compte la méthode phénoménolo-
gique et ses réductions, il souscrit volontiers a la seconde partie de la remarque
de M. Christoff.

M. Dusar écrit: « Le Cogito, pour Descartes, est précédé du Dubito...
donc je suis. Ce doute en face du réel qui se pose en termes d’Obstacles est &
la base de I'épistémologie moderne : la pensée étant le reflet de la réalité et la
logique le reflet de la pensée naturelle, basée sur le désir de « com-prendre ».

Ce prélude me permet de mieux poser ma question. L’exposé si construit
et si cohérent de M. Grize ne gagnerait-il pas du point de vue didactique a faire
appel a la logique & 1'état naissant qui sous-tend encore nos intuitions ? Ceci,
en partant, par exemple, de la logique de I'enfant, du primitif ou mieux de la
logique des réves qui comprend des « déplacements de valeur » (relativisme),
des «condensations» (équivalences), des « qualités devenant une qualité »
(principe de la logique hégélienne inversé) et des ¢ syncréses » amorgant des
synthéses de jugements dialectiques.

« Ces aspects de la pensée magique se manifestant dans le réve caractérisent
aussi la pensée de la petite enfance et la pensée des sociétés matriarcales.
L’influence du pére et le patriarcat font apparaitre dans le cadre du principe
de causalité (paternelle) le principe de contradiction, du tiers exclu et le principe
d’identité (personnelle puis objectale). Ce systéme de logique traditionnelle
permet une analyse phénoménologique de la réalité, mais seule une logique
génétique, c’est-a-dire socialisée, sera la logique d'un systéme fratriarcal
(travail d’équipe impliquant la réciprocité et la réversibilité).



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L’ INTELLIGENCE 247

Le sentiment de vérité et d’évidence n’a qu’une valeur pragmatique puis-
qu'il n’est efficace qu’a travers un systéme expérimental ».

M. GrizE se trouve un peu dépaysé par la terminologie de M. Dubal et n’est
pas certain de bien l'avoir compris. Il lui semble hors de doute qu'un « senti-
ment » ne peut avoir, en effet, qu'une valeur pragmatique, mais il croit aussi
que les instruments logiques que I’enfant élabore ne sont pas du domaine de
Vaffectivité, mais de celui de l'intelligence.

M. Lescaze : La construction rigoureuse de votre exposé, Monsieur, m’a
fortement impressionné. Je ne vous poserai qu'une question résultant sans
doute de mon ignorance. Vous affirmez la circularité de la pensée naturelle et
Ia circularité de l'épistémologie génétique. Vous leur opposez le caractére
linéaire de la science. Mais la science est-elle purement linéaire ? Dans le déve-
loppement de la science et le progrés de la recherche n’y a-t-il pas aussi un
processus de complémentarité dialectique envers les principes, les hypotheses
d’une part, et les expériences d’autre part ? Pourriez-vous alors préciser la
distinction que vous établissez entre cette dialectique de la recherche scienti-
fique et la circularité de la pensée naturelle ou de 1'épistémologie ?

M. Grize : Je vous remercie de souligner la dialectique de la théorie et de
I'expérience que je suis le premier & reconnaitre. Le caractére linéaire que j'ai
relevé ne porte que sur la construction achevée, sur l'aspect de la théorie a un
moment donné de son développement. Ici alors, on part des postulats et on en
déduit les conséquences sans jamais revenir au point de départ. Cest cette
fagon de procéder, cette facon hypothético-déductive, que j'ai voulu opposer &
celle de la pensée naturelle et de I'épistémologie génétique.

M. SCHAERER : Je me réjouissais d’entendre M. Grize, et mon attente a été
comblée. — L’entretien vient de mettre en question le point de départ de
I'épistémologie génétique. Je voudrais opérer le méme traitement sur la démar-
che elle-méme, son point d’arrivée et ses prolongements explicites. Selon
M. Piaget, I'évolution mentale progresse de fagon irréversible vers la réversi-
bilité, c’est-a-dire vers des formes d’équilibre sans cesse remaniées et améliorées.
11 y a une « vection », nous dit-il, qui conduit de I'hétéronomie a ’autonomie, de
I'égocentrisme a la réciprocité et a la solidarité. Le philosophe lui demande :
1) de justifier cette vection, qui parait contradictoire avec la révisibilité des
principes et I'imprévisibilité des débouchés (4 cet égard, M. Miéville parait avoir
raison contre lui, v. Dialectica 1953 et 1954, 2) d’éviter I'emploi de termes
chargés d'une signification morale tels qu’autonomie, réciprocité et solidarité.
Seul I'emploi de termes axiologiquement neutres paralt ici loisible pour désigner
I'acquisition par le sujet d’une disponibilité mentale susceptible d’étre utilisée
pour le vrai et le faux, le bien et le mal. Certes, la disponibilité constitue une
valeur instrumentale et non finale. Il faut donc distinguer entre le progrés
qui va vers la réversibilité et I'équilibre — et peut étre utilisé par un scélérat
pour des fins de fausseté et d’égoisme — de la réciprocité et de la solidarité,
qui se fondent sur un choix moral.

M. GRIZE : Je ne suis nullement habilité pour répondre a la place de M. Piaget
mais, si vous le permettez, je voudrais vous faire part de mon opinion person-
nelle. L'étude des faits passés nous permet de dégager une « vection », une
direction. L’analyse de ces faits, et plus particulitrement la formalisation



248 DISCUSSION

de certains d’entre eux, nous permettent d’exclure certaines éventualités ou,
si vous préférez, de dégager certains possibles. Mais, que le progrés constaté se
poursuive dans la méme direction, cela je le crois par une sorte d’acte de foi,
je me sens incapable de le démontrer. Quant a la question du bien et du mal,
chacun de nous doit sans doute y faire face. Elle n’entre cependant pas dans
mon propos, tres limité, qui est de pure logique.

M. GeEx : J’admire le travail de M. Grize qui distingue avec une grande
clarté les problémes philosophiques du probléme logique.

Ne pourrait-on schématiser la discussion de la maniére suivante — car
chacun cherche a traduire la pensée des autres dans son propre langage. 1l
s’agit du probléme des rapports entre 1’étre et le devoir étre. Trois solutions
sont possibles : I’étre se réduit au devoir étre ; le devoir étre se réduit a 1'étre ;
les deux sont complémentaires. Or quand on dit, comme M. de Muralt, qu’Aris-
tote n’envisage pas de principes logiques, cela signifie que, pour lui, le devoir
étre, le normatif, se fonde sur 1'étre qui est premier.

La logique, nous dit-on, est a la fois le produit de la totalisation en cours et la
régulatrice de cette totalisation, et cette circularité se retrouve aussi bien
dans la pensée naturelle que dans l'épistémologie génétique. Il nous semble
que rapprocher une circularité d’une autre, ce n’est pas les expliquer toutes les
deux. Nous avons parfois I'impression que la « circularité » est le mot « tabou »
de l'épistémologie génétique ! Mais nous ne demandons qu’a étre éclairé, afin
que le tabou devienne lumiére intelligible...

M. Grize accepte trés volontiers la formule de M. Gex : I'étre et le devoir
étre sont complémentaires. Au fond, il n’a pas cherché a dire bien autre chose
en utilisant le mot de « circularité ». Il est heureux de le reconnaitre, si par 1a
le tabou devient « lumiere intelligible » !

M. de MuraLT : L’intérét du remarquable exposé de M. Grize se mesure
au fait qu’il tient la logique aussi éloignée du psychologisme que de toute forme
d’apriorisme positiviste ou transcendantal, et fonde 1'intelligibilité de la logique
non en elle-méme, mais dans l'activité du sujet connaissant. La position de
M. Grize manifeste ainsi I'influence fécondante de la pensée phénoménologique
sur tout ce qui touche a l'aspect heuristique de la philosophie, et renoue avec
la théorie aristotélicienne du fondement de la logique, telle que j'ai tenté de la
dégager dans un article paru dans Studia philosophica, 1961. C'est dans cette
perspective que doivent étre entendues les quelques objections proposées ici.

1. Si la logique se fonde sur l'activité du sujet, en elle-méme elle est un
organon, puisqu’elle ne vise pas a connaifre immédiatement un objet, mais a
formaliser instrumentalement 1'acte de pensée. Elle ne peut donc étre une science
au sens propre, mais une science tnsirumeniale, au sens trés précis que les logi-
ciens aristotéliciens donnent & ce terme : science ministérielle ou art spéculatif.
M. Grize I'admet implicitement, puisque selon lui la logique fournit les #égles,
les normes, les instruments de la pensée, et qu’elle se distingue de la métalogique,
laquelle «servira a énoncer les régles du systéme et & en juger la portée ».
Cette métalogique seule peut étre une science au sens strict, et méme une philo-
sophie, comme le veut M. Grize. Elle correspond a une partie de ce qu'on pour-
rait appeler la critique métaphysique aristotélicienne.

2. Si la logique se fonde sur l'activité du sujet, il ne peut y avoir de pluralité
de logiques douées de leur nécessité propre et indépendantes absolument (cons-
truites « arbitrairement » comme le laisse entendre I'auteur). Il peut y avoir une



LOGIQUE ET PSYCHOLOGIE DE L’INTELLIGENCE 249

pluralité de logiques selon la relation de la logique formelle aux logiques maté-
rielles, relation qui exprime formellement logiquement l’articulation des divers
niveaux du savoir intellectuel (¢« toute la logique n’est pas nécessairement mise
en ceuvre a l'occasion d’un probléme donné » selon M. Grize).

3. Si la logique se fonde sur l'activité du sujet, ce sujet ne peut étre le sujet
individuel, « capricieux », mais le sujet épistémique, selon J. Piaget, le swujet
transcendantal, selon M. Grize dans son article Théorie et explication (Stud. phil.,
1961). Notion impossible a acclimater en contexte génétique, si elle est prise
au sens kantien, mais qui se rapproche manifestement de la notion de raison,
partie de la nature humaine, telle qu’elle est proposée par Aristote dans le cadre
de sa philosophie, elle aussi inductive et expérimentale. La logistique ne parle
pas de raison, dit M. Grize, mais 1’épistémologie ne peut que la supposer, dans
la mesure ou elle veut fonder une philosophie qui « doit contenir un principe lui
permettant de rendre compte de tout changement, y compris ceux aujourd’hui
complétement imprévisibles ».

4. Les termes de complémentarité ou civcularité dialectique sont criticables :
complémentarité et circularité, parce qu'’ils laissent entendre une réciprocité dans
I’équivalence, ce qui ne peut étre le cas ici, car I'acte du sujet fonde sa propre
normation logique. Et le terme dialectique, trop vague, ne corrige pas I'équivoque.
I1 vaudrait mieux parler d’instrumentalité intentionnelle, ce qui s’accorderait
parfaitement avec la lettre et I'esprit de travail de M. Grize.

M. Grize remercie trés vivement M. de Muralt pour son intervention.
— Je vous suis particulierement reconnaissant,' continue-t-il, de souligner
comme vous le faites les analogies qui peuvent exister entre la tradition aris-
totélicienne et une certaine forme de métalogique contemporaine. Je ne suis
pas familier du vocabulaire que vous utilisez, mais je crois pouvoir souscrire
entiérement a votre premiere remarque, étant entendu que j’ai utilisé le mot
« science » en un sens beaucoup plus restrictif que vous, pour l'opposer précisé-
ment au terme de « philosophie ».

Je me sens, en revanche, plus embarrassé par la question de I'unicité de la
logique. La part d’arbitraire qui entre dans toute construction logico-mathéma-
tique ne se retrouve certainement pas pareille au niveau métalogique. L’obser-
vation semble toutefois révéler l'existence de logiques diftérentes (logique de
I'enfant, logique de l'adolescent, etc.) qui ne sauraient étre « indépendantes
absolument », comme vous le dites justement, mais qui paraissent cependant
« douées de leur nécessité propre ». Dans mon esprit, la chose est possible sans
contradiction, par le rapport précisément de ctrcularité dialectigue que vous
contestez, par une ¢réciprocité dans 1’équivalence» selon votre heureuse
formule. Je n’ai pas l'intention de nier que I'observateur s’appuie sur la raison
constituée et qu’en conséquence, il la présuppose d’une certaine facon. Mais
Peffort d’analyse puis de construction qu’il fait lui éclaire a lui-méme cette
raison supposée. Et, s’il découvre alors que c’est « I'acte du sujet qui fonde sa
propre normation logique», il découvre aussi que d'une fagon réellement
complémentaire, c’est la norme logique antérieure qui fonde a son tour l'acte
suivant.

Mais peut-étre ai-je introduit ici une asymeétrie qui n’est jamais entiérement
réduite et qui rend, en effet, préférable votre expression d'instrumenialité
inientionnelle.

17



	Logique et psychologie de l'intelligence : réflexions sur l'épistémologie génétique de Jean Piaget

