
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1962)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Ancien Deutéronome. Texte français par Jean Steinmann. Introduction et
BT Nouveau commentaires par une équipe biblique du centre d'études Notre-
Testaments Dame. Desclée De Brouwer, 1961,169 p. Collection « Connaître la

Bible ».

Les Juges. Texte français par Jean Steinmann. Introduction et
commentaires par une équipe biblique du centre d'études Notre-
Dame. Même collection, même éditeur, 1961, 147 p.
Poursuivant à un rythme étourdissant la publication d'introductions et de

commentaires aux livres de l'Ancien Testament, l'abbé J. Steinmann et l'équipe
d'études bibliques Notre-Dame nous présentent maintenant le Deutéronome et
les Juges. Est-ce l'éditeur qui n'arrive plus à suivre ce tempo Il est de fait que,
si le texte est toujours aussi bon, la présentation formelle (photographies
cartes...) est moins riche que dans les ouvrages précédents. Il y a moins
d'illustrations, et elles sont moins bien adaptées au texte. Il est vrai qu'en la matière
le renouvellement devient à chaque fois plus difficile. — Le ou les auteurs ont
un réel talent de clarification et de synthèse : en quelques pages le cadre historique

et géographique des événements est situé, les grands thèmes théologiques
dessinés. Et cela dans un style plein de fraîcheur et d'humour qui entraîne le
lecteur. — Si le classicisme de la présentation du Deutéronome n'appelle pas de
grand commentaire — on indique avec beaucoup de clarté le lien de la théologie
deutéronomiste avec celle des prophètes, éclairant ainsi avec bonheur le sens
et le rôle de la Loi en Israël — la sympathie pleine de fantaisie et d'humour
que l'on met à commenter les Juges mérite un grand compliment. Cette plongée
dans l'aube de l'existence d'Israël, où l'épique merveilleux et le cru réalisme se
mêlent pour former un admirable récit populaire et coloré, est tout à fait
rafraîchissante. Tous les peuples ont leur « western »! Et si le moralisme glacé
s'offusque de ce que le peuple de Dieu lui aussi se soit ainsi décrit, ce qu'il reste
d'enfance en nos cœurs s'en émerveille C'est une grande richesse que de
disposer d'une telle collection. Eric Fuchs.

Christoph Barth : Einführung in die Psalmen. Neukirchen, Neu-
kirchener Verlag, 1961, 92 p., Biblische Studien.

L'auteur nous donne ici, plus développée, l'introduction qu'il rédigea pour
la récente traduction du psautier en langue indonésienne. Il faut relever le
sérieux de cette initiation qui, quoique de dimensions restreintes, parvient
à faire envisager au lecteur toutes les questions soulevées par la lecture des

psaumes. Tour à tour, en vingt-deux brefs chapitres, Christoph Barth aborde
les problèmes d'ordre historique, littéraire, textuel et théologique qui relèvent
du psautier. Il utilise un langage accessible à tous, tout en réussissant à tenu-
compte des plus récents travaux de spécialistes. Les pages les plus fécondes
nous paraissent être celles consacrées à la « façon de bien prier » (43 ss.), aux
« fondements de la foi » (63 ss.) et aux « psaumes dans le culte de l'Eglise »

(80 ss.) : dans ce chapitre final, l'auteur relève à juste titre que « les psaumes
n'appartiennent pas seulement au domaine de la liturgie, mais tout autant à
celui de la chaire, de l'enseignement et du travail biblique » (83).

Pierre Reymond.



BIBLIOGRAPHIE 283

Abraham J. Heschel : Between God and Man. An Interpretation of
Judaism. Selected, Edited and Introduced by Fritz A. Rothschild.
New York, Harper & Brothers, 1959, 279 p.

Livre extraordinairement dense et riche que tout théologien — et tout
philosophe — devrait lire et méditer. Israélite polonais, l'auteur a déjà publié
en 1936 (en langue allemande) un volume fort remarqué sur la prophétie où
il développe les notions de « pathos divin » et de « sympathie prophétique » :

Dieu porte un intérêt passionné à l'homme et à sa destinée ; il vit de cette
passion, et le prophète en vit avec lui. Ayant dû quitter l'Allemagne en 1938,
l'auteur s'installa d'abord à Varsovie, ensuite à Londres, et fut nommé professeur
de judaïsme aux Etats-Unis en 1940. — Voici une pensée authentiquement
juive, profondément enracinée dans les traditions orthodoxes, philosophiques
et mystiques de son peuple, mais une pensée largement ouverte à tous les
mouvements de l'esprit. Une pensée, par surcroît, qui s'exprime dans un langage
résolument moderne et contemporain, apologétique dans le meilleur sens du
terme. Style alerte, épigrammatique, où la phrase magnifiquement modelée
se forme sans artifice. Ce volume — une anthologie pleinement approuvée
par l'auteur — témoigne d'un pénétrant effort de comprendre l'homme d'aujourd'hui

et de lui faciliter non seulement l'accès à la transcendance, mais au Dieu
vivant. Bref, un volume dont chaque intellectuel peut faire son livre de chevet.
Pour en montrer l'allure, je l'ouvre à tout hasard et je trouve ce passage où
l'auteur parle de l'obéissance rendue à Tordre divin : « Qu'est-ce qu'une action
sainte — Une rencontre avec le divin, une manière de vivre en communion
avec Dieu, un éclair de sainteté dans la nuit de la réalité profane, la naissance
d'un amour plus grand, le cadeau d'un sens plus profond. » Nous sommes loin
de la caricature si populaire du juif ployé sous le fardeau de la Loi.

Carl A. Keller.

Guy Casaril : Rabbi Siméon bar Yochaï et la Cabbale. Paris, Editions
du Seuil, 1961, 187 p. Maîtres spirituels, 26.

Voici une introduction à la Kabbale qu'on peut recommander sans hésiter.
Elle comporte : 1° un aperçu historique de la mystique juive, s'inspirant souvent
de l'ouvrage classique sur ce sujet publié par G. Scholem. Les grands classiques
tels qu'Abraham Abulafia et le Zohar sont traités avec davantage de détail ;

20 la traduction commentée de quelques textes importants : le séfer yetsira
(Ve ou VIe siècle), dont on trouve ici une version intégrale, et des extraits
du Zohar. Ces textes permettent au lecteur de se rendre compte du style particulier

de cette littérature ; 30 une illustration abondante, choisie avec soin et
avec une parfaite maîtrise du sujet. L'illustration constitue, on le sait, un
élément majeur de tous les volumes de la collection « Maîtres spirituels » ;

40 des tables chronologiques de la mystique juive, et 50 un glossaire des termes
hébraïques que d'aucuns souhaiteront, peut-être, encore plus étoffé. — Les
remarques critiques porteront sur des points de moindre importance ; on
notera par exemple des graphies insolites telles que « Abboth » ou « Bar Kochba »

— tout le monde sait aujourd'hui que le chef de l'insurrection juive de 132
s'appelait Ben Koséba —, la curieuse légende accompagnant le cliché aux pages
20-21, et aussi une certaine ambiguité relative au personnage nommé dans le
titre du livre, Siméon Bar Yochaï. Carl A. Keller.



284 BIBLIOGRAPHIE

Hans Walter Huppenbauer : Der Mensch zwischen zwei Welten :
Der Dualismus der Texte von Qumran (Höhle 1) und der Damaskusfragmente.

Ein Beitrag zur Vorgeschichte des Evangeliums.
Zürich, Zwingli-Verlag, 1959, 132 p. Abhandlungen zur Theologie
des Alten und Neuen Testaments, 34.

L'enseignement du « Manuel de discipline » de Qumran sur les deux esprits,
bon et mauvais, créés par Dieu, a suscité nombre de commentaires parfois peu
compétents sur l'influence du dualisme perse sur la secte de la mer Morte.
Le jeune savant bâlois a été bien avisé de laisser de côté cette question
relativement secondaire et de s'attaquer à une étude approfondie du « dualisme »

qumranien lui-même. Interrogeant, à tour de rôle, les différents textes de la
première grotte, il constate que la communauté de Qumran vivait dans une
ambiance foncièrement dualiste, sans qu'il soit possible de ramener sa pensée
à la seule opposition métaphysique du bien et du mal. Il faut plutôt parler
de plusieurs « dualismes » : dualisme des « fils de lumière » la communauté
elle-même) et des « fils des ténèbres », dualisme de Dieu et du péché, dualisme
du mensonge et de la vérité, dualisme du créateur et de la créature, « chair
impie ». Ces dualismes, cependant, ne s'imposent jamais de manière absolue,
Dieu étant le maître qui dispose souverainement de toute chose. Il s'agit donc
d'un dualisme «relatif et éthicocosmique » (p. 113). Ce résultat d'une enquête
minutieuse est certainement digne d'attention, bien que toutes les questions
ne soient pas résolues. On se demande, par exemple, s'il est judicieux de mettre
sur le même plan l'opposition créateur/créature et le combat entre le bien et
le mal. Il s'agit là, semble-t-il, de deux concepts très différents. En outre, l'auteur
affirme à plusieurs reprises (p. 33 et p. 112) que les Israélites avaient conçu
le dualisme lumière/ténèbres comme une réalité temporelle, alors que les gens
de Qumran transposèrent ce dualisme temporel dans l'espace en postulant
l'existence d'une « Lichtwelt » et d'un « Reich der Finsternis ». Cette distinction
entre le temps et l'espace est-elle conforme à la pensée hébraïque ou juive
Mais quoi qu'il en soit, ces questions confirment la qualité exceptionnelle de
ce travail. Carl A. Keller.

André Gros : Je suis la route. Bruges, Desclée De Brouwer, 1961,
152 p.

Voici un nouveau titre de la collection « Thèmes bibliques », dirigée par
Dom Thierry Maertens, dont nous avons mentionné ici la remarquable
monographie sur le rôle des fêtes au sein de l'Ecriture. Dans la même ligne, André Gros
invite le lecteur à se pénétrer de spiritualité biblique en méditant le thème de la
route, qui, fait-il justement remarquer, « présente ce grand avantage de partir
d'un symbolisme à la fois très naturel, très concret et très « parlant » pour nos
contemporains. » (p. 7). Après une solide étude de vocabulaire, l'auteur dégage
la signification théologique des chemins « historiques » d'Israël : route des

patriarches et marche au désert. Il décrit ensuite la « spiritualisation progressive
» du thème, dont les prophètes et les sages furent les principaux agents. Les

deux derniers chapitres de l'ouvrage exposent successivement « l'accomplissement
de la route » dans le ministère du Christ, puis le nouvel Exode de l'Eglise,

tel qu'il se cristallise en particulier dans les sacrements et le cycle liturgique. —
Le livre est clair, bien construit, suggestif. Il souffre en revanche d'un certain
schématisme, défaut inhérent d'ailleurs à nombre d'études « thématiques » de



BIBLIOGRAPHIE 285

la Bible. Toutefois, tel qu'il se présente, cet ouvrage fournit d'utiles bases à qui
voudrait creuser l'importante question posée par l'auteur en guise de conclusion :

« n'y aurait-il pas une authentique spiritualité de la Route »

Pierre Reymond.

Rudolf Schnackenburg : La théologie du Nouveau Testament.
Bruges, Desclée De Brouwer, 1961, 123 p.
Ce volume est le premier d'une collection de Studia Neo-testamentica qui

comprendra deux séries : des Subsidia consacrés à des mises au point sur l'état
actuel des études néotestamentaires, et des Studia ou monographies sur des
sujets particuliers. L'ouvrage du professeur Schnackenburg est le premier de la
série des Subsidia. C'est une description bien informée, équilibrée mais très
personnelle, de la recherche actuelle en théologie du Nouveau Testament.
L'information est internationale et absolument interconfessionnelle. « Ainsi,
dit l'auteur, la théologie catholique fait retour à ses bases bibliques et à la
pensée heilsgeschichtlich (sic) qui est celle de la Bible » (p. 44). Le plan de l'œuvre
est caractéristique des nouvelles orientations qui se rencontrent chez les
biblistes catholiques romains sous l'influence de l'Ecole des formes littéraires,
de Bultmann en particulier ; cependant, l'auteur accorde aussi heureusement
une grande importance à la méthode comparatiste (malheureusement dénommée

« religioniste » Après un tour d'horizon, où les tâches actuelles sont
magistralement définies pour chaque groupe littéraire du Nouveau Testament,
un dernier chapitre est consacré à des monographies traitant des sujets spéciaux
pour l'ensemble de la pensée néotestamentaire. — Voici seulement deux
remarques. Le premier chapitre sur la définition de la théologie du Nouveau
Testament ne saurait nous laisser entièrement satisfait ; on y pose en principe
que, dans l'Eglise, « la théologie dogmatique et la théologie du Nouveau Testament

ne peuvent s'opposer ni par leur contenu ni par leurs résultats » (p. 14) ;

n'est-ce pas ravir à la recherche biblique son rôle critique et heureusement
inquiétant pour la foi traditionnelle de l'Eglise Par ailleurs, un grand nombre
d'expressions, qui se trouvent maintenant sous toutes les plumes, mériteraient
un examen critique impitoyable : le Nouveau Testament « source privilégiée »

de toute théologie chrétienne (p. 14), le message de Jésus comme « révélation
immédiate» (p. 16), la vision «purement historique» de l'Ecole comparatiste
(on devrait dire purement historiciste, p. 28), la forme biblique du message
« normative pour toute annonce de Jésus comme Christ » (p. 44, alors que
l'auteur demande par ailleurs qu'on la « traduise » pour l'homme moderne),
le Royaume de Dieu « inauguré et comme provisoirement établi » par le Christ
(p. 52), etc. Mais, encore une fois, nous ne voyons pas de meilleure initiation
à l'étude critique et actuelle de la théologie du Nouveau Testament ; on peut la
recommander à des étudiants avancés. Pierre Bonnard.

Josef A. Jungmann : La liturgie des premiers siècles. Paris, Editions
du Cerf, 1962, 474 p. Collection « Lex orandi », 33.

La parution d'un livre du P. Jungmann est toujours un sujet de joie sans
mélange pour le liturgiste. Ce chercheur infatigable allie l'érudition sans défaut
à la loyauté scientifique et à la clarté limpide de l'exposé. C'est une fresque
admirable du développement de la vie cultuelle des six premiers siècles chrétiens

qu'il nous donne, dans cette suite de conférences prononcées en 1949 dans

Histoire
de l'Eglise
et
de la pensée
chrétiennes



286 BIBLIOGRAPHIE

une université catholique de l'Indiana (USA), et mises à jour en tenant compte
des données les plus récentes de la recherche liturgique. Des vingt-trois chapitres
substantiels de cet ouvrage, on retiendra plus particulièrement ceux qui traitent
des origines du rite eucharistique dans ses rapports avec les repas communautaires

des deux premières générations. On notera la discussion approfondie du
témoignage de Justin martyr et de l'anaphore d'Hippolyte. Remarquables aussi
sont les pages concernant l'origine du Symbole apostolique et celle de l'Office
divin. Un élément assez neuf, au dire de l'auteur lui-même qui confesse ne s'en
être avisé que récemment, c'est l'incidence de la lutte contre le gnosticisme sur
le développement du culte extérieur de l'Eglise anténicéenne : en réaction contre
le mépris de la matière et son origine jugée démoniaque par les gnostiques, on a

souligné la valeur des offrandes matérielles et de la présentation du pain et du
vin devant Dieu, comme expression visible du sacrifice eucharistique de louange ;

Irénée fut le premier à entrer dans cette voie. Jungmann met bien en lumière,
en l'expliquant logiquement, l'influence de la culture ambiante et d'usages
originellement païens sur le culte de l'Eglise constantinienne, qu'il s'agisse de
l'architecture, de l'art graphique, de la musique, du cérémonial, ou du calendrier.

Il souligne aussi l'influence des controverses christologiques des IVe et
Ve siècles sur certaines formules liturgiques (le Gloria Patri notamment), et
sur l'éclosion de certaines fêtes. Il discute longuement et très équitablement
la théorie de Don Casel sur le caractère mystérique du culte chrétien ; il en
écarte les outrances pour mieux en retenir ce qui s'oppose efficacement à une
conception purement didactique et intellectualiste du service divin. Je suis
moins convaincu que le P. Jungmann du caractère non eucharistique de la
plus grande partie des prières de la Didachè : l'argument selon lequel l'ordre
coupe-pain qu'offre ce document n'a pas d'équivalent dans les textes eucharistiques

du Nouveau Testament se heurte à I Cor. io : 16, qui aura échappé au
P. Jungmann. Richard Paquier.

Jean Daniélou, s. j. : Message évangélique et culture hellénistique
aux IIe et IIIe siècles. Paris, Desclée & Cle, 1961, 485 p. Bibliothèque

de théologie. Histoire des doctrines chrétiennes avant
Nicée 2.

Notre époque, à la différence de la précédente, ne se signalera pas par la
publication de vastes histoires des dogmes, mais par des recherches plus
prudentes dans des domaines plus limités. Avant de pouvoir interpréter le développement

du dogme, il faut en comprendre les composantes, en les replaçant
dans leur contexte culturel. Après la publication de sa Théologie du Judéo-
christianisme, le P. Daniélou étend son enquête sur la théologie des Pères
antenicéens, aux Pères apologètes et apostoliques d'expression grecque. Il nous
offre un substantiel état de la question des recherches en cours sur l'affrontement
du christianisme naissant et l'hellénisme multiforme. Au lieu de nous donner
un exposé linéaire des diverses solutions proposées par les Pères aux problèmes
des rapports entre l'héritage de la Bible et celui de la culture grecque, et une
étude de la théologie de chaque Père apostolique et apologète comme le font
la plupart des ouvrages de patristique, au lieu de traiter de chaque dogme dans
son développement selon la perspective de certains auteurs, le P. Daniélou
préfère une méthode que nous qualifierions de stratigraphique ou d'analyse des



BIBLIOGRAPHIE 287

niveaux qui tient compte à la fois de la genèse et des structures toujours plus
complexes de la théologie en pleine formation. Il opère par coupes longitudinales
pratiquées dans la littérature patristique prise dans toute son étendue, selon

une conception globale et intégrale du message chrétien, à la fois vécu, contemplé

et pensé. Il y a sommairement trois couches principales qui se superposent :

T« humus » dans lequel la prédication chrétienne va s'enraciner, après s'être
constituée dans le terroir judaïque. L'œuvre d'Homère et des tragiques, celle
de Platon et d'Aristote avec leurs prolongements abondants confèrent à cet
« humus » hellénique sa consistance contre lequel se heurte l'Evangile. La
seconde couche est formée des vérités centrales de la catéchèse et de l'enseignement

doctrinal qui en s'appuyant sur la méthode typologique dégage l'unité
de l'ancienne et de la nouvelle alliance chez Justin, Irénée, Clément et Méthode
et surtout chez Origene. Enfin, la troisième couche coïncide avec l'élaboration
théologique des données mises en œuvre dans la prédication et la catéchèse, en
vue d'un essai de systématisation qui met en relief leur cohérence et leur
intelligibilité en recourant à des philosophoumènes d'origines diverses : stoïcienne,
platonicienne, aristotélicienne. Ainsi les mystères de la souveraineté de Dieu
et de sa Trinité, du Verbe et de son incarnation, de la relation entre le Créateur
et sa créature s'imposent à la réflexion, la déterminent dans son effort en vue
d'un savoir, d'une authentique gnose. Instrument de travail, l'ouvrage du
P. Daniélou se lit avec agrément grâce à la clarté de son plan et de son style,
au choix judicieux des citations. Sa méthode des plus suggestives nous permet
d'assister par le dedans à la constitution de la tradition vivante de la doctrine
ecclésiastique, en dégage la profonde unité à travers la diversité, à l'image de
celle de l'Eglise dans sa vie missionnaire, catéchétique et enseignante. Le
prochain volume consacré aux Pères latins confirmera certainement le bien-fondé
de cette méthode. Gabriel Widmer.

Cyrille de Scythopolis : Vie de saint Euthyme, traduite par A. J.
Festugière, o. p. Les moines d'Orient. T. III, fase. i. Les moines de
Palestine. Paris, Editions du Cerf, 1962, 158 p., 4 pi. et 2 cartes.

Poursuivant sa traduction d'importantes vies monastiques des Ve et
VIe siècles (v. RTP 1961, p. 347-348), le P. Festugière nous donne, en un
premier fascicule (il y en aura trois), la première partie de l'œuvre remarquable de

Cyrille (557-558). Cette vie d'Euthyme nous fait pénétrer profondément dans
le monachisme palestinien entre 400 et 480 — mais pas tout ce monachisme,
l'auteur ne le dit pas clairement — ses caractères et ses problèmes, ses personnalités,

son enseignement et ses miracles, les luttes théologiques, etc. La traduction

très exacte (p. 51-140) est accompagnée de notes substantielles sur les

termes spirituels et les tournures littéraires surtout, et de 4 photographies
frappantes. Elle est précédée d'une note sur Cyrille et ses sources (8 p.), d'une
table chronologique (10 p.), de remarques détaillées sur la grammaire et le

style (18 p.) et d'une note du P. M. Du Buit sur la Palestine byzantine et le
désert monastique (5 p.) qui annonce deux excellentes cartes (celle du désert
monastique est accompagnée d'un index détaillé). Enfin un index analytique
et un index des notes complètent ce bel instrument de travail qui est en même

temps une belle lecture spirituelle. Jean Sauter.



288 BIBLIOGRAPHIE

Trois cas de pluralisme confessionnel aux XVIe et
Genève - Savoie - France. Genève, A. Jullien, 1961,

Paul E. Martin
XVIIe siècles

lyy p.

L'auteur étudie et place dans leurs conditions historiques trois cas de

pluralisme confessionnel, soit d'exceptions au principe Cujus Regio ejus Religio :

les cas du Mandement de Thiez qui dépendit un temps de Genève, des bailliages
de Thonon et Ternier-Gaillard (Savoie) et du Pays de Gex (France). — Le
Mandement de Thiez (canton de Boëge, Haute-Savoie) était revendiqué par la
Ville de Genève, qui se prétendait héritière du pouvoir temporel de l'évêque.
Calvin insista pour que la Réforme y fût prêchée, en vain d'ailleurs, et l'opposition

du clergé favorisa l'annexion du Mandement par la Savoie déjà en 1544.
Quant au Chablais, on sait que le Traité de Nyon de 1589 signifia la mort du
protestantisme qui avait pris pied dans les deux bailliages. La Réforme réussit,
en partie grâce à l'influence de Henri IV, à se maintenir, mais non sans peine,
dans le pays de Gex ; la révocation de l'Edit de Nantes y fut appliquée comme
dans le reste du royaume. — L'auteur éclaire admirablement, grâce à sa
connaissance approfondie de cette époque, tous les jeux diplomatiques et montre
l'enchevêtrement des motifs politiques et religieux. Il souligne le rôle joué par
saint François de Sales dans la reconversion au catholicisme du Chablais et
aussi du Pays de Gex. Robert Centlivres.

Théologie Dieu parle. Paraboles mystiques. Présenté par Mgr. A. Combes,
contempo- Traduit de l'allemand par P. Jundt. Collection Eglise et temps

raine présent. Paris, Grasset, 1961, 285 p.

La préface de ce livre curieux nous apprend que l'auteur est « un personnage
très en vue de la diplomatie et de la politique », qui vécut longtemps à l'écart
de toute croyance et qui, brusquement converti, fut conduit jusqu'à des extases
mystiques durant lesquelles lui étaient littéralement dictées ces courtes
paraboles-entretiens. Mgr Combes, qui analyse en préface avec beaucoup de rigueur
la valeur de ces textes et qui connaît fort bien l'auteur anonyme, dit avec
raison que tous les thèmes développés par ces courtes méditations « se ramènent
au sens de la véritable nature de Dieu et de l'infaillible sagesse de son gouvernement

». — L'impression première que Ton éprouve devant ces textes est celle
d'une très grande et très limpide simplicité, d'un type franciscain dirions-nous.
Cette mystique n'est pas celle de la vision béatifique, au contraire elle exprime
le sentiment d'une totale proximité du Seigneur dans les actes quotidiens de
l'existence. A vrai dire, si la préface ne nous renseignait pas sur les conditions
très spéciales dans lesquelles ces lignes furent écrites, on pourrait croire que
Ton a affaire à des méditations d'un type finalement assez courant où s'exprime
la recherche au jour le jour d'une plus grande fidélité et d'une plus grande sagesse.
Ce qui est sans doute la meilleure preuve de l'authenticité de l'expérience
mystique de l'auteur — Deux remarques de détail : la parabole de l'arbre, sur
le protestantisme (p. 198 ss.) est bien maladroite, sinon malveillante. On nous
permettra de douter — humblement — que le Seigneur ait dicté cela. —
L'image de l'aimant et de la limaille de fer (p. 257), appliquée ici à la vie
spirituelle, est fort intéressante ; elle a d'ailleurs été utilisée souvent, en particulier
pour désigner les relations entre eschatologie et progrès ; elle évoque en tout
cas un climat très teilhardien. Eric Fuchs.



BIBLIOGRAPHIE 289

Charles Masson : Vers les sources d'eau vive. Etudes d'exégèse et de
théologie du Nouveau Testament. Publications de la Faculté de
théologie de l'Université de Lausanne, IL Lausanne, Payot, 1961,
251 P-

Publié à l'occasion des 25 ans d'enseignement du professeur Ch. Masson,
cet ouvrage comprend 16 articles, dont la plupart, onze, ont paru dans notre
Revue, de 1938 à 1958. Ces articles se répartissent en 7 études d'exégèse ou de

théologie biblique sur les textes synoptiques, 2 études sur la résurrection de

Jésus, 2 sur le 4e Evangile, une sur les Actes, 2 sur la pensée de Paul et deux
consacrées à une recension critique des ouvrages de M. Barth sur le baptême et
de O. Cullmann sur l'immortalité de l'âme et la résurrection des morts. — Cet

ouvrage fait honneur à son auteur et à sa science exégétique. Il rend également
un éclatant témoignage à la clarté du style et de la pensée du professeur Masson.
C'est une brillante démonstration qu'il est possible d'écrire un livre d'exégèse,
scientifiquement irréprochable et néanmoins — car cela ne va pas de soi —
passionnant à lire — La recherche exégétique, qui par certains côtés tient
de l'enquête policière, se doit d'être la plus scientifique possible, c'est-à-dire
libre de tout préjugé dogmatique ou confessionnel. Tout au moins tel est
l'idéal. Cependant cette recherche ne pourrait s'exercer et n'aurait aucun sens
si elle ne procédait pas de cette conviction de foi que l'objet sur lequel s'exerce
cette libre recherche, l'Ecriture sainte, n'est pas n'importe quoi mais une valeur
eminente dans Tordre de la foi. L'exègète doit donc être aussi froid et objectif
qu'un policier et cependant — s'il est bon exégète, attentif au sens même des
textes étudiés — accepter lui aussi la sommation personnelle de Celui auquel
rend témoignage l'Ecriture. Le dilemme serait tragique si la foi dépendait
rigoureusement des résultats de l'exégèse. En fait il n'en est rien. Le professeur
Masson le montre concrètement tout au long de son livre : le rôle de l'exègète
est beaucoup plus modeste ; il est chargé d'une mission de contrôle, celle de
rendre toujours à nouveau attentif aux sources historiques de la foi. Mission
« ascétique », mais d'une importance positive considérable quand on songe aux
tentations toujours renaissantes du docétisme dans l'Eglise. A cet égard, et en
demeurant fidèle jusqu'au bout à ses méthodes scientifiques, l'exègète est le
meilleur témoin de la prise au sérieux de l'Incarnation. De telles réflexions
viennent naturellement à l'esprit à la lecture du livre du professeur Masson.
Les travaux sur «Le tombeau vide» (1944), «Le problème historique de la
résurrection de Jésus » (1950), « A propos des événements de Pâques » (inédit)
et « Immortalité de l'âme... » (1958) illustre cette conception du rôle de l'exégèse
et de ses rapports avec la réflexion dogmatique. L'exègète aidera le dogmaticien
à définir les bases historiques d'une axiologie dogmatique. En même temps
d'ailleurs qu'il poursuivra concrètement le nécessaire programme de «

démythisation ». — Quelques mots sur les trois études inédites d'exégèse. Au terme de

l'analyse de l'épisode du démoniaque de Céràsa (Marc 5 : 1-20), l'auteur y
décèle deux traditions combinées par l'évangéliste : un récit de guérison (v. 1-8

et 15-20) du type classique et un récit populaire totalement indépendant de la
tradition évangélique (v. 9-14, l'épisode de «Légion» et des cochons). Marc
visait ainsi à donner à cette guérison de Jésus une portée beaucoup plus grande :

elle préfigurait la rencontre du Christ prêché par l'Eglise avec les démons du
paganisme (Légion). L'étude de la venue de Jésus à Nazareth (Marc 6 et Luc 4)

est l'occasion pour M. de défendre l'historicité de cet événement. Marc et Luc
ont tous deux retravaillé — (Mat. étant le simple parallèle de Marc) — un récit



290 BIBLIOGRAPHIE

ancien racontant l'échec de Jésus dans sa patrie. Ce texte remonterait à une
date à laquelle les récits de la naissance virginale à Bethléem étaient encore
ignorés. Marc et Luc l'auraient lu dans TUr-Markus (Marc primitif), auquel se

rapporterait la fameuse déclaration de Papias. Cette thèse de l'existence de

l'Ur-Markus, l'auteur va la défendre à propos de Marc 8 : 14-21 (les pains
oubliés...). Les versets 14, 16, 17 a sont des débris d'un récit ancien, dont on
retrouve l'écho (en Mat. 6 : 25-33 eT- Par) dans l'enseignement de Jésus sur
les soucis de la vie. Là encore l'origine de ce récit serait l'Ur-Markus, dont
Matthieu et Luc auraient connu l'existence en plus de celle du Marc canonique.
Cet évangile primitif aurait finalement disparu, absorbé par le Marc canonique
et laissé de côté par les deux autres synoptiques parce que sa théologie ne
s'accordait plus avec la leur. On le voit, l'hypothèse ancienne d'un Marc primitif
est ainsi défendue à nouveau avec brio. S'impose-t-elle tout à fait Dans ce
domaine aucune hypothèse ne s'impose « tout à fait » : mais ne serait-il pas
plus simple de situer ces sources communes aux trois synoptiques dans les
Logia, et d'admettre que Marc aussi aurait composé son évangile sur cette base
documentaire, mais connu par lui dans un état de formation moins développé
que celui qu'ont reçu Matthieu et Luc. Je sais bien qu'on peut tout faire rentrer
dans cette source g dont on ne sait pas grand chose. Mais le fait que Marc ait
connu des récits antérieurs déjà composés nécessite-t-il de poser l'existence
d'un Ur-Markus De toutes façons l'hypothèse mérite qu'on s'y intéresse. —
Signalons encore l'importance que Masson attribue — à juste titre, me
semble-t-il — à la pensée théologique des rédacteurs de nos évangiles : ce ne
sont de loin pas de simples compilateurs. Si la communauté primitive a marqué
de son sceau nombre de textes, il y aurait grand dommage à négliger l'apport
personnel des évangélistes. Eric Fuchs.

J. HoFiNGER, s. j., J. Kellner, s. j., P. Brunner, s. j., J. Seffer,
s. j., Pastorale liturgique en chrétienté missionnaire, Cahiers de
« Lumen Vitae » XIV, Bruxelles et Bruges, 1959, 368 p.

La question du culte chrétien, de sa nature, de son contenu, de sa fin, de
ses formes est une question qui s'impose de plus en plus en terre de mission.
Sa solution peut avoir, par contrecoup, de grandes conséquences aussi pour la
célébration du culte dans nos pays en voie de déchristianisation. Dans le présent
ouvrage, J. Hofinger (qui connaît de longue date la situation missionnaire en
Extrême-Orient) et ses collaborateurs donnent un enseignement fort intéressant
sur la manière dont l'Eglise catholique romaine aborde cette question et cherche
à la résoudre. Leur grande soumission à la hiérarchie ne les empêche pas de
réclamer avec force plus de liberté dans l'usage des langues vivantes, plus de

simplicité, et une souple conformité plutôt qu'une rigide uniformité : ils savent
et démontrent que ces revendications sont une condition pour que la liturgie
soit ce qu'elle doit être : riche de contenu doctrinal, intelligible dans ses
cérémonies, et communautaire dans sa célébration. — On relèvera aussi de fort
instructifs aperçus sur la manière dont les missionnaires catholiques romains
(si peu nombreux eux aussi au regard de l'ampleur des contrées où ils doivent
faire connaître et aimer Jésus-Christ) abordent, en terre de Mission, la discipline

et la célébration des actes ecclésiastiques : baptême, mariages, services
funèbres. Jean-Jacques von Allmen.



BIBLIOGRAPHIE 29I

Jean-Paul Dumont : La Philosophie Antique. Paris, Presses Univer¬
sitaires de France, 1962, « Que sais-je », 250.

L'exposé de Jean-Paul Dumont remplace celui d'André Cresson paru en
1947 sous le même numéro. On voit mal l'utilité de cette substitution. Si le
nouveau texte en effet évite la perspective positiviste qui nuisait souvent à
la présentation de la pensée antique faite par André Cresson, il n'a pas la
clarté et l'aisance de style du précédent, et, tout comme lui, ne tient pratiquement

aucun compte des travaux récents consacrés à la philosophie antique,
en particulier aux penseurs présocratiques. — La bibliographie ajoutée — qui
cite seulement quelques ouvrages classiques de langue française — est ainsi
sans utilité. Louis Graz.

Histoire
de la
philosophie

Eugène E. Ryan : The notion of good in Books Alpha, Beta, Gamma
and Delta of the Metaphysics of Aristotle. Copenhagen, Munksgaard,
1961, 58 p.
Aristote n'a pas laissé de théorie développée du bien, mais son œuvre

contient des indications éparses, dont l'analyse permet de suppléer dans une
certaine mesure à cette lacune. C'est cette analyse que l'auteur entreprend,
mais en se limitant aux premiers livres de la Métaphysique, qui sont aujourd'hui

considérés comme les plus anciens. — De cette minutieuse analyse lexi-
cologique il ressort qu'Aristote ne pose pas l'existence d'un Bien en soi,
analogue à l'Idée platonicienne du Bien, mais qu'il considère le bien tantôt comme
une cause, tantôt comme une qualité. Dans le premier sens, il est avant tout
cause finale, mais par extension il peut aussi être cause formelle, et même
efficiente. Comme qualité, il caractérise en premier lieu certaines actions
humaines, puis, en un sens plus large, certaines conduites propres aux êtres
vivants, et enfin un ordre réalisé dans la nature. Mais son champ d'extension
se borne au monde des choses mues et ne comprend pas les réalités immuables.
— L'auteur lui-même reconnaît que son propos est limité, mais il apporte des

précisions utiles à la compréhension de l'aristotélisme, et son exégèse fait bien
sentir la complexité de cette philosophie. André Voelke.

Thomas Aquinas : On Charity (de caritate). Transi, from the Latin,
with an Introduction by Lottie H. Kendzierski, Ph. D., Ass.
Professor of Philosophy, Marquette University, Marquette
University Press éd., Milwaukee, Wisconsin, i960, p. 115.

La «Quaestio Disputata» de caritate de saint Thomas d'Aquin a été traduite
en anglais par Lottie H. Kendzierski dans la collection de textes médiévaux
de Marquette University. Une introduction situe ce texte dans l'ensemble de
l'œuvre de l'Aquinate et analyse la structure de ce genre littéraire typiquement
médiéval qu'est la « quaestio disputata ». Notes, bibliographie et index rendent
ce volume d'un maniement aisé. La traduction est claire.

Georges M. M. Cottier.

Thomas Bonhoeffer : Die Gotteslehre des Thomas von Aquin als
Sprachproblem, Beiträge zur historischen Theologie, herg. von G.
Ebeling, 32, Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1961, 142 p.
L'ouvrage de M. Thomas Bonhoeffer, Die Gotteslehre des Thomas von Aquin

als Sprachproblem, mérite une spéciale attention, tant pour l'originalité que



292 BIBLIOGRAPHIE

pour la qualité de l'interprétation qu'il propose. Pour TA. la Somme théologique
de Thomas est par excellence la grande dogmatique chrétienne classique ;

penseurs réformés ou catholiques de l'époque post-tridentine doivent s'y référer.
D'où l'intention de l'A. : écouter avec une oreille protestante le « Doctor
communis » (cf. pp. 3 ss.). La théologie thomiste, en effet, comporte un enseignement
de première valeur en ce qui concerne le problème, central, de l'herméneutique,
puisque la Somme développe toute une doctrine du langage. L'ouvrage n'est
pas d'ordre purement historique et rétrospectif, il institue une confrontation
critique de portée dogmatique. Le problème théologique du langage fournit
ainsi un fil conducteur pour l'analyse d'une série de textes menée du point de

vue de la théologie évangélique (cf. pp. 42, 46). Le § 5 (pp. 26 ss.) contient des
réflexions profondes sur l'herméneutique et les disciplines qui s'y rattachent.
La thèse de l'A. est que la pensée de Thomas n'est pas sans ambiguité. A la
« Wiederholungs-Hermeneutik », on oppose la « Signifikations-Hermeneutik »,

inspirée d'Aristote, à laquelle l'Aquinate aurait parfois cédé (cf. p. 124). « Rede,
écrit TA., ist Wiederholung des Daseins der Sache als Seins des Redenden
bei der Sache » (p. 29). L'A. a-t-il pleinement saisi la portée réaliste de la
doctrine thomiste de la connaissance Mais l'ouvrage a le mérite de porter sur
l'œuvre de Thomas un regard neuf ; d'où les formules suggestives, souvent
excellentes, que TA. propose pour traduire les expressions latines. Ainsi, «

doctrina sacra» est traduite par «Heilslehre» (cf. pp. 22 ss.). Cette option
commande le plan et le choix des textes, notamment dans le premier chapitre, qui
est aussi le meilleur. La question de la béatitude, conçue surtout dans sa
perspective eschatologique, et celle de la grâce, retiennent ainsi par priorité l'attention

de TA. Intéressants sont les développements relatifs à « gratia operans » et
« gratia cooperans ». Par contre, l'interprétation donnée de la « Veritas » (pp. 103-
104) est moins heureuse. L'optique choisie a pour rançon le rejet dans l'ombre
d'autres aspects essentiels de la pensée thomiste : ainsi l'importance de l'analogie,

qualifiée de «schéma dialectique» tiré des mathématiques (p. 110), est
méconnue. De même, l'intérêt, majeur pour la question de l'usage théologique
du langage, du traité de la Trinité semble avoir échappé à TA., qui n'a pas non
plus tiré tout le profit possible de I.P. q. 13 («de nominibus Dei»). Lacunes
d'autant plus regrettables qu'elles sont solidaires des explications données dans
le ch. 3 concernant le « Verbum Dei » et le « Spiritus Sanctus » : ces doctrines
seraient caractéristiques de la « Kirchensprache » à laquelle Thomas n'aurait
su échapper (cf. pp. 117 ss.). Une considération historique eût prémuni TA.
contre les jugements sommaires du § 18, qui dénotent chez lui l'absence assez

surprenante d'une réflexion ecclésiologique. Mais une herméneutique chrétienne
va-t-elle sans celle-ci On espère que l'esprit aigu de TA. le conduira à aborder
un jour ce problème. Georges M. M. Cottier.

Romano Guardini : Dante visionnaire de l'éternité. Traduit de l'alle¬
mand par Jeanne Ancelet-Hustache. Paris, Editions du Seuil,
1962, 256 p.

L'auteur connu des études sur Dostoïevski, Pascal, Augustin et Hölderlin
a ajouté en 1951 et 1958 deux ouvrages sur Dante, intitulé, le premier : L'ange
dans la Divine comédie, et, le second : Paysages d'éternité. Ce dernier livre est
composé d'une série d'articles dont la publication s'était échelonnée depuis 1934.
C'est la réunion de tous ces textes que la traductrice nous offre ici. Le caractère
composite de l'ouvrage ne gêne pas : l'identité de la méthode et la personnalité



BIBLIOGRAPHIE 293

de l'auteur assurent l'unité souhaitable. Il ne faut pas chercher ici un travail
d'érudition philologique ou philosophique. On ne trouvera pas dans ce livre
de discussions avec les exégètes de la Divine comédie ni d'enquêtes sur les
sources de Dante. Certes, les allusions à la pensée ancienne et médiévale ou à
celle de notre siècle ne manquent pas, mais elles ne sont pas le premier souci de
l'auteur. Guardini cite Dante et le commente selon les différents points de vue
qu'il a choisis et, comme en laissant parler Dante lui-même, il nous fait
comprendre les secrets de la cosmologie médiévale et la grandeur de l'intuition
poétique et religieuse du poète. Ce livre est une explication de texte, menée
sans sécheresse, avec sympathie et profondeur. Fernand Brunner.

Maurice Blondel, Lucien Laberthonnière : Correspondance phi¬
losophique, publiée et présentée par Claude Tresmontant, Paris,
Editions du Seuil, 1961, 392 p.

Cette publication est faite avec amour, puisque l'éditeur voudrait qu'on
puisse étendre le nom de Pères aux penseurs modernes, qui, comme Blondel
et Laberthonnière, ont réfléchi sur ce qu'est le christianisme du point de vue
métaphysique, sur ce qu'il implique, requiert et exige. Ce vœu est exprimé
dans l'introduction de soixante pages consacrée à Laberthonnière, puis à
Blondel, et enfin à leur correspondance. « Deux êtres exceptionnels par leur
générosité, leur intelligence philosophique, leur degré de sanctification, leur
passion apostolique, par le feu de l'Esprit qui les travaille, échangent, pendant
plus de trente ans, au jour le jour, leurs impressions, leurs avis, dans une période
où l'un et l'autre eurent à souffrir par cela même qui était l'objet constant de
leur soin et de leur amour : l'Eglise qui s'enfante douloureusement » (p. 37).
Cette correspondance comprend près de 4000 lettres. Le choix de l'éditeur s'est
porté sur les lettres proprement philosophiques, concernant les problèmes de la
philosophie chrétienne. Ces lettres datent surtout de 1919 et 1920, mais on en
trouvera aussi de toute époque entre 1894 e* 1928. Le drame philosophique
qui se joue dans cette correspondance « se noue autour de ce problème suprême
de la métaphysique chrétienne : comment Dieu, liberté incréée, peut-il susciter
et élever jusqu'à lui, pour les diviniser et les assimiler, des libertés créées »

(p. 38). L'éditeur caractérise comme suit ses deux auteurs : « Par tempérament,
et peut-être par vocation spirituelle, Laberthonnière est plus porté à attacher
son attention sur ce qui, dans les philosophies, chez Aristote, saint Thomas,
Descartes, Malebranche, Bergson, — est foncièrement non chrétien, afin de

souligner et de critiquer ce paganisme ou ce résidu de paganisme qui subsiste
dans les philosophies, pour mieux faire ressortir par là même les exigences
métaphysiques du christianisme. Tandis que Blondel, plus conciliateur, et
sans être en reste quant à la critique, est davantage porté à chercher ce qui,
dans les phUosophies non chrétiennes ou insuffisamment christianisées, est
récupérable, utilisable, — et à retrouver, comme il dit, les ingrédients dont il
fera profit pour sa propre synthèse» (p. 45). — Cette édition partielle de la
correspondance échangée par les deux penseurs français se distingue par des
notes historiques ou explicatives, placées en tête des chapitres ou au cours du
texte. Le lecteur peut ainsi situer les lettres qu'il a sous les yeux dans l'histoire
personnelle de leurs auteurs et dans l'histoire tout court. Un index des noms
propres achève l'ouvrage. — Publiées par ordre chronologique, les lettres sont
groupées cependant en quatre chapitres intitulés respectivement : La naissance
d'une amitié, Autour de la crise moderniste, Malebranche, La métaphysique



294 bibliographie

de la charité et le problème capital de la métaphysique chrétienne. Leur lecture
est attachante de bout en bout et l'on se prendra d'admiration et d'affection —
si on ne Ta déjà fait — pour ces esprits sincères et droits, à la fois profondément
raisonnables et profondément religieux. Rien de plus intéressant et de plus
suggestif que leurs jugements sur les classiques de la pensée ou sur leurs contemporains.

Rien de plus émouvant que cette recherche de raison et de foi, excellemment

présentée par les deux auteurs dans les Annales de philosophie chrétienne,
citées ici p. 188 : «Nous sommes convaincus de la nécessité d'aborder
philosophiquement tous les problèmes dont on peut dire qu'ils sont des questions
d'âme, de scruter philosophiquement même et surtout les fondements de la
religion, non avec la fatuité d'user d'un pouvoir et d'exercer un droit, mais avec
la conscience d'accomplir un devoir. » « Nous n'avons pas plus à penser en
partie double que nous n'avons à vivre en partie double. » Ce sont là des
principes qui rejoignent trop bien ceux auxquels la Suisse romande a cru longtemps
pour que nous y restions insensibles. Fernand Brunner.

G. H. Bousquet : Pareto (1848-1923). Le savant et l'homme.
Lausanne, Payot, i960, 208 p. Etudes et documents pour servir à
l'histoire de l'Université de Lausanne.

Le professeur G. H. Bousquet, trente ans après la parution de son premier
ouvrage sur la vie et l'œuvre de Pareto, nous présente à nouveau un portrait
du savant italien, enrichi d'une série de documents inédits. — Il n'est pas
inutile de rappeler que V. Pareto, considéré comme l'un des représentants les

plus en vue de la Sociologie italienne, a enseigné à Lausanne, et a vécu en
Suisse de 1893 à sa mort. Héritier spirituel de Walras, il lui succède, sur la
proposition de ce dernier, à la chaire d'économie politique de l'Université.
Pareto est essentiellement connu comme sociologue et économiste de l'école
mathématique. — On relève, dans l'ouvrage du professeur Bousquet, un portrait
très vivant du grand sociologue et économiste que fut Pareto. Et ce qui est

précieux — sa doctrine et ses théories étant par ailleurs connues — c'est de
découvrir l'homme derrière son enseignement. L'auteur nous le décrit notamment

comme une personnalité absolument a-religieuse. Des détails sur sa vie
éclairent peut-être certaines prises de position, ses engagements politiques,
auxquels le professeur Bousquet a voulu rendre justice.

Herald Châtelain.

Jean-François Suter : Philosophie et histoire chez Wilhelm Dilthey.
Essai sur le problème de l'historicisme. Bâle, Verlag für Recht und
Gesellschaft, i960, 204 p. Supplementum 8 de Studia philoso-
phica.

Si Dilthey ne peut être compté au rang des « grands » philosophes, il a

cependant découvert de nombreuses perspectives que d'autres n'ont pas manqué
d'exploiter, en particulier dans le domaine de la connaissance historique :

« Dilthey semble être le premier à tenter de légitimer philosophiquement
l'attachement des historiens au particulier» (p. ix). En langue allemande, de
nombreux ouvrages lui ont déjà été consacrés. En français, nous n'avions rien,
ou presque. Le livre de M. Suter vient donc combler une lacune. — En réalité,
le propos de l'auteur va au-delà d'une simple présentation du premier théoricien

de l'historicité de la connaissance historique : « Nous nous proposons de



BIBLIOGRAPHIE 295

dégager, à la faveur d'une étude de l'œuvre de Dilthey, la signification
philosophique de la connaissance historique. » L'œuvre diltheyenne comporte une
bonne part d'inachevé, aussi était-ce la bonne manière de l'aborder et d'en
faire apparaître toute l'originalité. Malheureusement, M. Suter ne semble pas
y être pleinement parvenu. Son travail est une excellente source de renseignements.

Mais nous regrettons qu'il n'ait pas laissé transparaître davantage de

passion pour son sujet : il aurait mieux réussi à nous intéresser à l'auteur de

la Weltanschauungslehre et de la biographie de Schleiermacher.
Bernard Reymond.

Abbé J.-P. Blanchard : Méthode et principe du Père Teilhard de
Chardin. Paris, La Colombe, 1961, 194 p. Collection « La Colombelle

» 4.

« Y a-t-il entre les diverses connaissances (religieuse, philosophique,
scientifique) une espèce d'affinité, au sens chimique du terme » Telle est la question
que l'auteur veut discuter. Il le fait sur la base de la pensée teilhardienne,
soigneusement analysée, quoique d'une façon un peu trop scolastique à notre
goût, c'est-à-dire ne rendant pas suffisamment justice à la tonalité mystique
de la pensée du Père jésuite. — L'auteur a voulu faire œuvre apologétique,
et préciser les conditions d'un authentique dialogue entre la science et la foi.
Il y a nombre d'excellentes pages dans ce petit volume (p. ex. les chap. IV et V
de la première partie : critique des critiques de Teilhard). L'ensemble nous a

paru cependant quelque peu désordonné et hâtif : le style de l'auteur, rapide,
léger, mais souvent approximatif, y est sans doute pour beaucoup. —
Néanmoins, comme contribution à l'étude du problème fondamental de l'unité de
la connaissance — si sensible précisément dans les discussions entre scientifiques

et théologiens — ce livre mérite d'être lu. On retiendra ses conclusions :

«Toute mon étude tend à prouver qu'« en droit»... la science peut et doit
conduire à Dieu, et par Dieu au Christ. D'un autre point de vue... la science
conduit au Christ et par lui à Dieu... Et toute cette même étude tend non moins
à prouver qu'« en fait »... le jeu de la liberté reste entier » (p. 186). « Le P.
Teilhard de Chardin n'ouvre pas une voie nouvelle. Il nous oblige à libérer la voie
la plus traditionnelle obstruée par tous nos à-peu-près » (p. 189).

Eric Fuchs.

Pierre Teilhard de Chardin : Genèse d'une pensée. Lettres (1914-
1919). Présentées par A. Teilhard-Chambon et M. H. Begouen.
Introduction de Cl. Aragonnès. Paris, Grasset, 1961, 405 p.

La pensée de Teilhard de Chardin est au centre d'un des plus importants
débats de notre temps. Suscitant l'enthousiasme des uns et excitant la méfiance
des autres, elle divise les esprits — ce qui est bien un des paradoxes les plus
étranges pour une pensée tout entière consacrée à la recherche de Tunité et
de la convergence. Les intégrismes de tous bords s'inquiètent et foudroyent,
aidés en cela par quelques brillants esprits qui cachent mal leur incertitude
sous des formules sans nuances (« Teilhard de Chardin ce panthéiste, ce concordiste...

») ; mais s'inquiètent aussi les « scientistes » installés, dont le repos
paisible est brutalement troublé par un homme qui tout en disant « je crois
à la Science » (Phénomène humain, p. 48) ajoute cependant du même élan et
sur le même plan — ce en quoi il est bien le grand profanateur de nos habitudes



296 BIBLIOGRAPHIE

intellectuelles (Crespy) — « le monde converge, et converge vers le Christ ».

Quant aux enthousiastes, qui n'ont certes pas toujours servi utilement la
pensée de Teilhard de Chardin, dans la mesure où elle n'était pas au service
d'un anticatholicisme agressif (comme celui de R. Garaudy), leur passion à
faire connaître puis à défendre Teilhard de Chardin aura du moins eu le mérite
d'imposer aux commentateurs récents la nécessité de plus de rigueur et d'une
meilleure information. Après tant d'interprétations fantaisistes de gens d'autant
plus pressés de parler que leur information était sommaire, voici venu le temps
des ouvrages sérieux : Cl. Cuénot, « P. Teilhard de Chardin. Les grandes étapes
de son évolution », 1958, Pion ; G. Crespy, « La pensée théologique de Teilhard de

Chardin », 1961, Editions universitaires ; N. Wildiers, « Teilhard de Chardin »,

1961, Editions universitaires ; H. de Lubac, « La pensée religieuse du P. Teilhard
de Chardin », 1962, Aubier. A ces livres fondamentaux, il convient d'ajouter
— cela va sans dire — les propres œuvres du savant jésuite, dont la publication
se poursuit d'une façon malheureusement un peu désordonnée. Parmi ces
dernières, il faut faire une place à part à ces lettres de guerre, publiées par Grasset.
Correspondance privée et nullement destinées à la publication, dans leur
liberté de ton et leur témoignage d'une pensée toujours en mouvement, ces
lettres éclairent d'une façon unique l'origine et le cheminement de l'audacieuse
vision teilhardienne. « Genèse d'une pensée », on ne pouvait mieux choisir le titre
de ce recueil de lettres adressées par Teilhard de Chardin à sa cousine, Marguerite

Teilhard-Chambon, durant les années 1914 à 1919. Teilhard était alors
brancardier sur le front, plus souvent qu'à son tour aux premières lignes. C'est
dans ces étranges conditions que le jeune jésuite — il a alors 34 ans — prend
conscience avec plus de précision des exigences internes qui l'habitent. Le
champ de bataille devient pour lui le lieu privilégié d'un engagement et d'un
dégagement intuitivement synthétisés dans sa vision du monde : ce monde qui
monte et converge, habité autant qu'attiré par le Christ. La guerre joue pour
lui le rôle de révélateur : ces masses humaines qui s'affrontent dans l'horreur
et l'héroïsme sont-elles le signe de l'absurde fondamental de l'histoire ou de la
convergence terrible mais demain fructueuse d'un avenir en marche On
devine vers quelle solution Teilhard de Chardin penche. Rien auparavant ne
l'avait préparé à une telle épreuve, elle aurait du l'écraser. Au contraire, elle
devient l'occasion pour lui de percevoir au delà des apparences l'Unité
profonde, dynamique, évolutive. (Il faut lire à cet égard la pénétrante introduction
que Cl. Aragonnès, la destinatrice des lettres, a composée pour situer ces lettres
dans le cadre de la vie de son cousin). L'intérêt majeur de cette correspondance

me paraît être de nous révéler que précisément Teilhard de Chardin n'a
rien d'un optimiste béat qui cherche à tout prix des motifs d'espérer. J'en suis
persuadé : Teilhard de Chardin était lui-même profondément attiré par une
forme de panthéisme passif et démoralisateur, par un pessimisme radical,
bien que subtil. En fait, s'il ne succombe pas à cette tentation et redresse sa
pensée, c'est à ce foyer rayonnant où s'alimente sa vision du monde, c'est-à-dire
sa foi qu'il le doit. Déjà Crespy et de Lubac l'ont noté avec justesse : Teilhard
de Chardin est d'abord un théologien, un mystique, et c'est commettre un
grave contre-sens que de considérer sa pensée théologique comme une
superstructure rapportée artificiellement. Ces lettres de guerre le confirment avec
éclat. La réflexion scientifique y est à peine amorcée, mais déjà la vision
spirituelle est reconnue. Teilhard refuse d'admettre que le monde puisse échapper
à la souveraineté vivante du Christ. Mais cet homme qui « aime la Terre »

(p. 213-15) ne peut concevoir cette royauté comme extérieure, extrinsèque.



BIBLIOGRAPHIE 297

Elle est agissante « par le dedans ». « Le Christ n'est pas seulement l'individualité
souverainement parfaite qui a traversé notre société humaine. Il est encore,
dans son organisme mystique, la plénitude et la figure (en élaboration) du
kosmos élu... » (p. 232). La portée éthique de cette vision — qui sera développée
dans « le Phénomène humain » — est déjà reconnue : il importe de donner aux
hommes de ce temps le goût de vivre, de chercher, de progresser. Le chrétien
mieux que quiconque doit le savoir : « Il me paraît inadmissible que la Révélation

soit venue pour nous dispenser du devoir de la Poursuite ; et, dans le

gros défaut... de l'extrinsécisme des hommes d'église je vois autant de

paresse que de suffisance » (p. 148, voir aussi p. 161). Il faudrait citer beaucoup
d'autres phrases pour donner un aperçu correct de la richesse de cette
correspondance. A l'attention des théologiens réformés, signalons encore (p. 117)
l'aveu de Teilhard de Chardin de se sentir profondément paulinien : sans doute
est-ce un paulinisme assez particulier, quelque peu « retravaillé » ; mais est-il
moins fidèle que le paulinisme du « Römerbrief » — Si déjà à cette époque
Teilhard avait quelques difficultés avec ses supérieurs (cf. p. 200 p. ex.), il
n'en disait pas moins, avec une parfaite humilité que sa vie tout entière n'a
certes pas démentie : « ne faut-il pas, par amour pour Dieu savoir risquer (si

possible) même sa sainteté ou même sa parfaite orthodoxie Et Dieu, du
reste, peut-il laisser se séparer de Lui ceux qui tâchent d'être « pionniers » sans
orgueil ni ambition personnels, par amour de l'Eglise et de la Vérité, avec
absolue confiance en Lui et préférence pour sa divine Volonté ?...» (p. 163). Cette
phrase résume admirablement la tentative teilhardienne et l'esprit dans lequel
il convient de l'apprécier. Eric Fuchs.

Logic and Language. Studies dedicated to Professor Rudolf Carnap
on the occasion of his seventieth birthday. Dordrecht, D. Reidel
Publishing Company, 1962, 246 p.

Cet ensemble d'essais par des logiciens, mathématiciens et philosophes est
dominé par deux thèmes principaux : 1. Questions posées par la situation
actuelle de la philosophie de la connaissance relativement au positivisme.
2. Etat actuel des questions concernant les fondements des mathématiques.
Les travaux de Carnap fournissent, en effet, un bon point de départ pour une
telle discussion, puisqu'il est presque le seul positiviste à avoir essayé d'appliquer

les dogmes de l'école à la construction d'une méta-science valable. — Dans
son article (Zur Rolle der Sprache in Erkenntnistheoretischer Hinsicht), P. Bernays
reprend précisément cet effort de Carnap et tend à montrer qu'un certain
nombre des difficultés rencontrées disparaissent si on situe les problèmes dans
une perspective « ouverte », au sens de Gonseth, au lieu de les concevoir dans
l'absolu. — Dans Carnap and logical truth, W. V. Quine reprend avec force le
point de vue exposé dans ses ouvrages, que la distinction kantienne classique
entre jugements analytiques et synthétiques n'est pas défendable et qu'elle
conduit à de subtiles confusions sur la véritable nature de la connaissance.

— Y. Bar-Hillel (A prerequisite for rational philosophical discussion) admet, en
tant que philosophe « analytique », la possibilité d'une discussion valable entre
les métaphysiciens et les positivistes, mais à la condition seulement que le

métaphysicien décrive son système dans une métalangue qui satisfasse aux
exigences positivistes. Il procède ensuite par analogie pour montrer qu'une
telle condition ne restreint nullement la richesse potentielle du système
métaphysique lui-même. — Pour H. Tennessen (Permissible and impermissible



298 BIBLIOGRAPHIE

locutions), l'histoire montre un recul progressif de la philosophie devant le
domaine toujours croissant de la science. Le positivisme, en particulier, n'a
plus aujourd'hui le droit de renier l'approche scientifique au profit de bases
naïves. Et l'auteur donne des exemples frappants pour faire voir qu'en effet
plusieurs des critères « rigoureux » du positivisme ne sont, au fond, que des

conceptions naïves. — Relevons enfin le très intéressant article de H. Mehlberg
sur l'état actuel des fondements des mathématiques (The present situation
in the philosophy of mathematics). Il montre comment les trois écoles classiques
(logiciste, formaliste et intuitionniste) ont dû, à la suite des recherches faites
depuis 1930, entièrement modifier leur position initiale. Ces modifications
ont alors conduit à un rapprochement de facto entre les écoles, de sorte qu'une
distinction tranchée entre elles n'est maintenant plus possible. — A. A. Fraenkel,
J. J0rgensen, E. W. Beth, K. Menger, R. Montague, C. G. Hempel, W.
Stegmüller, K. Dürr, A. Naess, D. Rynin, C. Morris sont les autres collaborateurs
de cet ouvrage qui présente utilement la variété des problèmes mathématico-
philosophiques actuels. William S. Hatcher.

Mohamed Aziz Lahbabi : Du clos à l'ouvert. Vingt propos sur les
cultures nationales et la civilisation humaine. Publié par le
Comité du Maghreb pour la publication, la traduction et l'édition.
Dar El Kitab, Casablanca, 1961, 195 p. Table analytique.
Mohamed A. Lahbabi ne reconnaît de valable pour la culture humaine

que ce qui est universalisable. Certaines « mises en forme des contenus intellectuels...

ne sont que le style passager qui permet d'orienter, momentanément,
la vie sociale ». L'essentiel, dit-il, est ailleurs ; « il est prescrit par l'élan spécifique

qui nous pousse, par le dedans, vers la plénitude de notre réalité humaine :

dépasser le clos vers l'ouvert» (p. 183). — Ces vingt propos prennent l'allure
d'une protestation, défendant l'originalité des cultures non européennes,
protestation dirigée contre la façon dont l'Européen juge, au nom de sa culture
ou de ses acquisitions scientifiques, une pensée qui n'est pas la sienne. Le titre
de certains chapitres demeure très révélateur : Conspiration contre les cultures
indigènes ; Narcissisme civilisateur ; Immortels préjugés L'orient vu par
l'Occident. — L'auteur voit une solution aux antagonismes culturels dans le
Personnalisme dont il se fait le défenseur tout au long de l'ouvrage. Platon
souvent cité, rappel de J.-J. Rousseau et des noms de philosophes qui nous
sont familiers, références assez nombreuses au Coran, quelques-unes à la
tradition juive et chrétienne. Mohamed Aziz Lahbabi semble viser à une sorte de
synthèse des cultures. Herald Châtelain.

R. Aron, E. Voegelin, Ch. Morazé : Die industrielle Gesellschaft
und die drei Welten. Das Seminar von Rheinfelden. Zürich,
Evangelischer Verlag, 301 p. — Traduction de M. R. Jung de
l'édition originale française parue chez Calmann-Lévy, Paris, sous
le titre : « Colloques de Rheinfelden », i960.
Ce colloque, organisé et présidé par Raymond Aron, a réuni un certain

nombre de personnalités très connues, sociologues, économistes, hommes de
science autour du problème de la révolution technique et de ses implications
dans les trois mondes que nous formons : Est, Ouest, et ce que l'on appelle depuis



BIBLIOGRAPHIE 299

peu le Tiers-Monde. En tout vingt-et-un participants parmi lesquels on note
le nom de Robert Oppenheimer, Asoka Mehta, vice-président du groupe socialiste

au Parlement indien, Charles Morazé, de l'Institut d'études politiques,
Paris, etc. — Les auteurs ont cherché à laisser à cet ouvrage la forme du
dialogue propre aux entretiens d'un tel séminaire. Les exposés des trois auteurs
cités en tête de ces lignes, alternent avec les discussions qu'ils ont suscitées. —
Non sans peine peut-être, précisément à cause de la forme de l'ouvrage, où Ton
a tenu, autant que possible, à rendre la spontanéité de l'expression d'une
discussion, se dégage peu à peu, pour le lecteur, les notions caractéristiques qui
sont à la base de nos deux sociétés, celle de l'Ouest et de l'Est, puis les
possibilités d'articulation avec le Tiers-Monde. Le système économique de l'URSS
est particulièrement finement analysé au cours des discussions. Un livre à lire.

Herald Châtelain.

Sir Julian Huxley : The Humanist Frame. Ouvrage collectif,
26 contributions. London, George Allen & Unwin Ltd., 1961,
432 p. Bibliographie sommaire à la fin de chaque article.

La contribution de Sir Julian Huxley oriente l'ensemble de l'œuvre. C'est
peut-être aussi celle qui soulève le plus de questions, notamment pour le
théologien, par la façon dont l'auteur pose le problème de la religion. — Deux termes
dominent le plan de la discussion : Humanisme, et Evolution. On sent la pensée
de Huxley dominée par la notion d'évolution et son Humanisme est un Humanisme

évolutioniste (Evolutionary Humanism). Caractéristique est le fait qu'il
part, dans son exposé, du rappel de la célébration du premier centenaire de la
naissance de la théorie de l'évolution de Darwin, à Chicago. Ce fut, dira-t-il,
une des premières occasions où il a été montré clairement que « tous les aspects
de la réalité étaient sujet à l'évolution, des atomes et des étoiles, aux poissons
et aux fleurs, des poissons et des fleurs aux sociétés humaines — en fait que
toute réalité est simple processus d'évolution ». Et, ajoute-t-il, notre temps est
le premier où nous ayons acquis une connaissance suffisante pour commencer à

distinguer les contours de ce vaste processus dans son ensemble — Il fait
la critique des systèmes religieux, les trouvant trop déistes, en même temps
qu'il déclare que pour la première fois aussi, la science peut devenir une alliée
de la théologie et non plus son ennemie. Si l'étude des valeurs est à ses yeux l'un
des grands problèmes de la science actuelle, il voit la Religion comme une
écologie spirituelle. Il estime nécessaire la reformulation des concepts spirituels
traditionnels, des croyances et des cérémonies, leur traduction en une terminologie

nouvelle, une religion charpentée de neuf, ce qui est à ses yeux une des
tâches essentielles de l'Humanisme. — L'exposé de Sir Julian Huxley est
extrêmement dense. Chaque phrase porte et pourrait être l'objet d'une
passionnante discussion entre le théologien et l'homme de science humaniste. —
Liste des autres sujets traités et de leurs auteurs : Sir Rüssel Brain : Corps,
cerveau, Esprit et Ame ; C. H. Waddington : L'animal humain ; J. Bronowski :

La science est humaine ; F. Williams : Le défi démocratique ; M. Ginsberg :

Une vue humaniste du progrès ; H. J. Blackham : Le programme humain ;

E. H. Erikson : Les racines de la vertu ; F. Huxley : Les régions marginales de

l'esprit ; Morton M. Hunt : L'amour dans le système humaniste ; Sir William
Holford : Les grandes lignes de la Société ; M. Tippett : Autour de la condition
de la Musique ; S. Spender : But social et l'intégrité de l'artiste ; O. L. Reiser :

La constitution de la connaissance ; P. Meredith : Le système de communication



300 BIBLIOGRAPHIE

humaniste ; H. L. Elvin : Une éducation humaine ; M. Young : Sociologie et

Politique ; R. Marris : Economie humaine ; Sudhir Sen : Nouveaux horizons
pour les pays sous-développés ; H. Kalven Jr., H. Zeisel : Droit, Science et

Humanisme ; Baroness Wootton : Humanisme et Pathologie sociale ; Sir
R. Platt : La médecine nouvelle et ses responsabilités ; G. C. L. Bertram ; Où
allons-nous ; E. M. Nicholson : La place de la conservation ; H. J. Müller :

Le futur humain ; A. Huxley : Potentialités humaines.
Herald Châtelain.

Evert W. Beth : Formal methods. An introduction to symbolic logic
and to the study of effective operations in arithmetic and logic.
Dordrecht, D. Reidel Publishing Company, 1962, xiv + 170 p.

Cet ouvrage n'est pas à proprement parler un manuel. Le professeur Beth
y expose, avec l'habituel talent que l'on sait, les principes et les méthodes
de la logique contemporaine. Il y traite de la logique des propositions, passe
à celle des prédicats et y rajoute l'identité. Il examine ensuite le problème
du caractère complet de la logique, celui de la formalisation de l'arithmétique
et traite des fameux théorèmes de limitation. Un chapitre est consacré à l'idée
de définition et un autre aux « machines qui prouvent des théorèmes ». — Si

l'ouvrage est élémentaire, en ce sens qu'il ne présuppose aucune connaissance
logique du lecteur, en revanche il n'est nullement rudimentaire et n'esquive
aucune question essentielle, fût-elle délicate. Cela fait qu'on ne peut se contenter
de le parcourir et qu'il exige du lecteur une attention soutenue. Aussi pensons-
nous qu'il est particulièrement adapté aux besoins du philosophe d'aujourd'hui,
lequel ne peut ni ignorer ce qu'est la logique moderne, ni n'en connaître qu'une
caricature. L'effort que réclame la lecture de ce livre est d'ailleurs facilité par
l'usage systématique que E. W. Beth fait des « tableaux sémantiques » dont
il est l'inventeur. Il s'agit là d'une méthode qui a toute la rigueur des procédés
axiomatiques mais qui a sur eux l'avantage d'être d'un emploi beaucoup plus
naturel. — Notons enfin que certains développements plus subtils et quelques
théorèmes plus difficiles ont été rejetés en appendice, ce qui allège le corps
de l'ouvrage sans lui enlever de sa rigueur. Jean-Blaise Grize.

Georges Gusdorf : Signification humaine de la liberté. Paris, Payot,
1962.

Ce livre se présente comme une brève histoire de la philosophie centrée
sur la question de la liberté. En 280 pages, l'auteur ne pouvait parler de
tous les penseurs qui ont approfondi notre expérience de la liberté. Il a

dû opérer une sélection. C'était inévitable. Mais on regrette que ce choix
n'ait pas toujours retenu le meilleur. Il passe sous silence des philosophes
comme Royce ou Gabriel Marcel qui ont renouvelé les problèmes de la liberté.
Il consacre à peine dix lignes à Pascal, dont l'angoisse devant l'infini est
sommairement qualifiée de « troubles quelque peu inconsidérés, sinon infantiles,
où se complaît l'auteur des Pensées» (p. 160). Rousseau a droit à trois lignes,
Rousseau qui a regardé la liberté avec des yeux neufs et en a éprouvé la
signification d'une manière profondément originale. En revanche, M. Gusdorf
analyse les conceptions de penseurs de troisième ordre — mais qui furent
influents dans les salons ou l'université — comme La Mettrie, Helvétius, ou



BIBLIOGRAPHIE 3OI

Victor Cousin. Cette disproportion fausse certaines perspectives. Certes, la
liberté ne s'exerce pas dans la pensée pure, et c'est le mérite de M. Gusdorf de

nous rappeler qu'elle n'existe que dans des situations humaines concrètes.
Mais pour comprendre la liberté, il ne suffit pas de décrire ces situations et la
mentalité sociale qui leur correspond. Or l'auteur, au lieu de rechercher les plus
vraies pensées concernant la liberté, s'oriente souvent vers une étude historique

des mentalités. Le philosophe s'est mué en sociologue de la connaissance
ou en historien de la culture. — Par bonheur, il arrive aussi à M. Gusdorf de se

souvenir de sa vocation de métaphysicien. Et il nous donne alors d'excellentes
pages. — Un premier chapitre intitulé « L'humanité sans la liberté » met en
parallèle la préhistoire et l'enfance, où la liberté n'est encore qu'un espoir.
L'auteur critique les présupposés philosophiques de la psychologie génétique
de Jean Piaget : « L'adulte rationnel que met en scène le psychologue de Genève
n'est qu'une sorte de mythe, projection sans doute et systématisation d'un
géométrisme quelque peu morbide. Un homme qui aurait oublié son enfance,
abjuré complètement les formes de rapport au monde et aux autres qui orientent
la conscience enfantine, serait à coup sûr une sorte de malheureux, un
déséquilibré ontologique... » — Dans un beau chapitre sur le sens de la liberté dans
la pensée grecque, M. Gusdorf, se fondant sur les analyses récentes de René
Schaerer dans L'homme antique et la structure du monde intérieur montre que la
foi aux oracles ne dénie pas à l'homme sa liberté. L'oracle est un signe plutôt
qu'un obstacle. La liberté hellénique n'est pas anéantie par le destin. Elle est
seulement « en condition ». — L'auteur montre ensuite que le christianisme a
entraîné une « conversion existentielle de la philosophie ». Le dialogue entre
le Tu divin et le Je humain implique le mystère de la liberté chrétienne vécue
en face de Dieu. Mais un dilemme théologique surgit : « Si tout ne dépend
pas de Dieu, il n'est pas tout puissant ; mais si tout dépend de Dieu, la liberté
humaine est illusoire » (p. 91). Il n'y a pas de solution théorique à cette
alternative. Il faut se résoudre à une séparation pratique entre le logique et
l'existentiel, qui se situent dans des ordres différents que nous ne pouvons pas faire
coïncider. — Après un bon chapitre sur la Renaissance, et des pages très
critiques sur les philosophies classiques du XVIIe siècle, M. Gusdorf rend
hommage au siècle des lumières et à la Révolution française, qui veulent « ménager
dans l'histoire l'avènement d'une liberté de plein exercice dont l'humanité
avait été privée jusque là». — La dernière partie du livre est consacrée à

l'exigence de liberté dans le monde actuel. Après une analyse trop hâtive de la
liberté selon le marxisme, l'auteur nous donne des pages vivantes sur le romantisme,

dont l'exigence de liberté absolue débouche souvent sur le néant. Thomas
de Quincey compose son essai : « De l'assassinat considéré comme l'un des

beaux-arts ». Plus tard, Nietzsche s'écriera : « Toutes les fins sont anéanties »

ou en d'autres termes : « rien n'est vrai, tout est permis ». — De nos jours,
Sartre retrouve les mêmes thèmes. M. Gusdorf réfute ce courant de pensée
prométhéen de la conscience moderne. Se faire dieu, oublier les limites de notre
condition humaine, c'est perdre le sens de la réalité, c'est se perdre dans l'absence
de sens. 11 faut au contraire redécouvrir les vraies relations de l'homme avec
le monde, réconcilier la liberté avec le réel, accepter nos limites. « Une liberté
d'homme ne peut être qu'une liberté en condition ». Elle ne reniera pas ses

conditions. Elle ne se produira pas dans le vide, mais dans la réalité, en relation
avec autrui, le monde, nous-mêmes, Dieu. Un homme libre, c'est un homme
relié de plein gré aux autres et au monde. Telle est, très brièvement résumée, la
conclusion de ce livre intéressant. jr Lescaze.




	Bibliographie

