Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 12 (1962)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANCIEN
ET NOUVEAU
TESTAMENTS

BIBLIOGRAPHIE

Deutéronome. Texte frangais par JEAN STEINMANN. Introduction et
commentaires par une équipe biblique du centre d’études Notre-
Dame. Desclée De Brouwer, 1961, 169 p. Collection « Connaitre la
Bible ».

Les Juges. Texte frangais par JEAN STEINMANN. Introduction et
commentaires par une équipe biblique du centre d’études Notre-
Dame. Méme collection, méme éditeur, 1961, 147 p.

Poursuivant & un rythme étourdissant la publication d’introductions et de
commentaires aux livres de I’Ancien Testament, 1’abbé J. Steinmann et I'équipe
d’études bibliques Notre-Dame nous présentent maintenant le Deutéronome et
les Juges. Est-ce 1'éditeur qui n’arrive plus a suivre ce tempo ? Il est de fait que,
si le texte est toujours aussi bon, la présentation formelle (photographies
cartes...) est moins riche que dans les ouvrages précédents. Il y a moins d’illus-
trations, et elles sont moins bien adaptées au texte. Il est vrai qu’en la matiére
le renouvellement devient & chaque fois plus difficile. — Le ou les auteurs ont
un réel talent de clarification et de synthése : en quelques pages le cadre histo-
rique et géographique des événements est situé, les grands thémes théologiques
dessinés. Et cela dans un style plein de fraicheur et d’humour qui entraine le
lecteur. — Si le classicisme de la présentation du Deutéronome n’appelle pas de
grand commentaire — on indique avec beaucoup de clarté le lien de la théologie
deutéronomiste avec celle des prophétes, éclairant ainsi avec bonheur le sens
et le role de la Loi en Israél — la sympathie pleine de fantaisie et d’humour
que I'on met & commenter /es Juges mérite un grand compliment. Cette plongée
dans I'aube de l'existence d'Israél, ou 1'épique merveilleux et le cru réalisme se
meélent pour former un admirable récit populaire et coloré, est tout A fait
rafraichissante. Tous les peuples ont leur « western » | Et si le moralisme glacé
s’offusque de ce que le peuple de Dieu lui aussi se soit ainsi décrit, ce qu’il reste
d’enfance en nos cceurs s’en émerveille | C’est une grande richesse que de
disposer d’une telle collection. Eric Fucus.

CHRISTOPH BARTH : Einfiihrung in die Psalmen. Neukirchen, Neu-
kirchener Verlag, 1961, 92 p., Biblische Studien.

L’auteur nous donne ici, plus développée, 'introduction qu’il rédigea pour
la récente traduction du psautier en langue indonésienne. Il faut relever le
sérieux de cette initiation qui, quoique de dimensions restreintes, parvient
a faire envisager au lecteur toutes les questions soulevées par la lecture des
psaumes. Tour a tour, en vingt-deux brefs chapitres, Christoph Barth aborde
les problémes d’ordre historique, littéraire, textuel et théologique qui relévent
du psautier. Il utilise un langage accessible a tous, tout en réussissant 4 tenir
compte des plus récents travaux de spécialistes. Les pages les plus fécondes
nous paraissent étre celles consacrées a la « fagon de bien prier » (43 ss.), aux
¢« fondements de la foi» (63 ss.) et aux ¢« psaumes dans le culte de I'Eglise »
(80 ss.) : dans ce chapitre final, I'auteur reléve a juste titre que «les psaumes
n’appartiennent pas seulement au domaine de la liturgie, mais tout autant a
celui de la chaire, de ’enseignement et du travail biblique » (83).

Pierre REYMOND.



BIBLIOGRAPHIE 283

ABRAHAM J. HESCHEL : Between God and Man. An Interpretation of
Judaism. Selected, Edited and Introduced by Fritz A. Rothschild.
New York, Harper & Brothers, 1959, 279 p.

Livre extraordinairement dense et riche que tout théologien — et tout
philosophe — devrait lire et méditer. Israélite polonais, Pauteur a déja publié
en 1936 (en langue allemande) un volume fort remarqué sur la prophétie ol
il développe les notions de ¢ pathos divin » et de « sympathie prophétique »:
Dieu porte un intérét passionné a 'homme et a sa destinée ; il vit de cette
passion, et le propheéte en vit avec lui. Ayant dd quitter 1’Allemagne en 1938,
I'auteur s’installa d’abord & Varsovie, ensuite & Londres, et fut nommé professeur
de judaisme aux Etats-Unis en 1940. — Voici une pensée authentiquement
juive, profondément enracinée dans les traditions orthodoxes, philosophiques
et mystiques de son peuple, mais une pensée largement ouverte & tous les
mouvements de I'esprit. Une pensée, par surcroit, qui s’exprime dans un langage
résolument moderne et contemporain, apologétique dans le meilleur sens du
terme. Style alerte, épigrammatique, ol la phrase magnifiquement modelée
se forme sans artifice. Ce volume — une anthologie pleinement approuvée
par 'auteur — témoigne d’un pénétrant effort de comprendre ’homme d’aujour-
d’hui et de lui faciliter non seulement 1’accés 4 la transcendance, mais au Dieu
vivant. Bref, un volume dont chaque intellectuel peut faire son livre de chevet.
Pour en montrer I'allure, je 'ouvre a tout hasard et je trouve ce passage oii
P'auteur parle de l'obéissance rendue a l'ordre divin : « Qu’est-ce qu’une action
sainte ? — Une rencontre avec le divin, une maniére de vivre en communion
avec Dieu, un éclair de sainteté dans la nuit de la réalité profane, la naissance
d’un amour plus grand, le cadeau d’un sens plus profond. » Nous sommes loin
de la caricature si populaire du juif ployé sous le fardeau de la Loi.

CArRL A. KELLER.

Guy CASARIL : Rabbi Siméon bar Yochai et la Cabbale. Paris, Editions
du Seuil, 1961, 187 p. Maitres spirituels, 26.

Voici une introduction a la Kabbale qu’on peut recommander sans hésiter.,
Elle comporte : 1° un aperg¢u historique de la mystique juive, s’inspirant souvent
de I'ouvrage classique sur ce sujet publié¢ par G. Scholem. Les grands classiques
tels qu’Abraham Abulafia et le Zohar sont traités avec davantage de détail ;
20 la traduction commentée de quelques textes importants: le séfer yetsira
(Ve ou VIe siécle), dont on trouve ici une version intégrale, et des extraits
du Zohar. Ces textes permettent au lecteur de se rendre compte du style parti-
culier de cette littérature ; 3° une illustration abondante, choisie avec soin et
avec une parfaite maitrise du sujet. L’illustration constitue, on le sait, un
élément majeur de tous les volumes de la collection « Maitres spirituels»;
4° des tables chronologiques de la mystique juive, et 52 un glossaire des termes
hébraiques que d’aucuns souhaiteront, peut-étre, encore plus étoffé. — Les
remarques cCritiques porteront sur des points de moindre importance; on
notera par exemple des graphies insolites telles que « Abboth » ou « Bar Kochba »
— tout le monde sait aujourd’hui que le chef de l'insurrection juive de 132
s’appelait Ben Koséba —, la curieuse légende accompagnant le cliché aux pages
20-21, et aussi une certaine ambiguité relative au personnage nommé dans le
titre du livre, Siméon Bar Yochai. CARL A. KELLER.



284 BIBLIOGRAPHIE

Hans WALTER HUPPENBAUER : Der Mensch zwischen zwei Welten :
Der Dualismus der Texte von Qumran (Hohle 1) und der Damaskus-
fragmente. Ein Beitrag zur Vorgeschichte des Evangeliums.
Ziirich, Zwingli-Verlag, 1959, 132 p. Abhandlungen zur Theologie
des Alten und Neuen Testaments, 34.

L’enseignement du « Manuel de discipline » de Qumran sur les deux esprits,
bon et mauvais, créés par Dieu, a suscité nombre de commentaires parfois peu
compétents sur l'influence du dualisme perse sur la secte de la mer Morte.
Le jeune savant bilois a été bien avisé de laisser de coté cette question rela-
tivement secondaire et de s’attaquer & une étude approfondie du « dualisme »
qumranien lui-méme. Interrogeant, & tour de réle, les différents textes de la
premiére grotte, il constate que la communauté de Qumran vivait dans une
ambiance foncierement dualiste, sans qu’il soit possible de ramener sa pensée
a la seule opposition métaphysique du bien et du mal. Il faut plutét parler
de plusieurs « dualismes » : dualisme des « fils de lumiére » (= la communauté
elle-méme) et des « fils des ténébres », dualisme de Dieu et du péché, dualisme
du mensonge et de la vérité, dualisme du créateur et de la créature, « chair
impie ». Ces dualismes, cependant, ne s’imposent jamais de maniére absolue,
Dieu étant le maitre qui dispose souverainement de toute chose. Il s’agit donc
d’un dualisme « relatif et éthicocosmique » (p. 113). Ce résultat d’'une enquéte
minutieuse est certainement digne d'attention, bien que toutes les questions
ne soilent pas résolues. On se demande, par exemple, s’il est judicieux de mettre
sur le méme plan l'opposition créateur/créature et le combat entre le bien et
le mal. Il s’agit 1a, semble-t-il, de deux concepts trés différents. En outre, I'auteur
affirme a plusieurs reprises (p. 33 et p. 112) que les Israélites avaient congu
le dualisme lumiére/ténébres comme une réalité temporelle, alors que les gens
de Qumran transpostrent ce dualisme temporel dans l'espace en postulant
Iexistence d’une « Lichtwelt » et d’un « Reich der Finsternis ». Cette distinction
entre le temps et 'espace est-elle conforme a la pensée hébraique ou juive ?
Mais quoi qu’il en soit, ces questions confirment la qualité exceptionnelle de
ce travail. CarL A. KELLER.

ANDRE GROS : Je suis la route. Bruges, Desclée De Brouwer, 1961,
152 p.

Voici un nouveau titre de la collection ¢ Thémes bibliques », dirigée par
Dom Thierry Maertens, dont nous avons mentionné ici la remarquable mono-
graphie sur le role des féfes au sein de I’Ecriture. Dans la méme ligne, André Gros
invite le lecteur a se pénétrer de spiritualité biblique en méditant le théme de la
roulte, qui, fait-il justement remarquer, « présente ce grand avantage de partir
d’'un symbolisme & la fois trés naturel, trés concret et trés « parlant » pour nos
contemporains. » (p. 7). Aprés une solide étude de vocabulaire, 'auteur dégage
la signification théologique des chemins ¢ historiques» d’'Isragl: route des
patriarches et marche au désert. Il décrit ensuite la « spiritualisation progres-
sive » du théme, dont les prophetes et les sages furent les principaux agents. Les
deux derniers chapitres de l'ouvrage exposent successivement « I’accomplisse-
ment de la route » dans le ministére du Christ, puis le nouvel Exode de I'Eglise,
tel qu'il se cristallise en particulier dans les sacrements et le cycle liturgique. —
Le livre est clair, bien construit, suggestif. Il souffre en revanche d’un certain

&

schématisme, défaut inhérent d’ailleurs & nombre d’études « thématiques » de



BIBLIOGRAPHIE 285

la Bible. Toutefois, tel qu’il se présente, cet ouvrage fournit d’utiles bases a qui
voudrait creuser 'importante question posée par I'auteur en guise de conclusion :
«n’y aurait-il pas une authentique spiritualité de la Route ? »

Pierre REYMOND.

RUDOLF SCHNACKENBURG : La théologie du Nouveau Testament.
Bruges, Desclée De Brouwer, 1961, 123 p.

Ce volume est le premier d’'une collection de Studia Neo-testamentica qui
comprendra deux séries : des Subsidia consacrés a des mises au point sur 1’état
actuel des études néotestamentaires, et des Studia ou monographies sur des
sujets particuliers. L’ouvrage du professeur Schnackenburg est le premier de la
série des Swubsidia. C’est une description bien informée, équilibrée mais trés
personnelle, de la recherche actuelle en théologie du Nouveau Testament.
L’information est internationale et absolument interconfessionnelle. ¢ Ainsi,
dit 'auteur, la théologie catholique fait retour a ses bases bibliques et a la
pensée hetlsgeschichtlich (sic) qui est celle de la Bible » (p. 44). Le plan de I'ceuvre
est caractéristique des mouvelles orientations qui se rencontrent chez les
biblistes catholiques romains sous l'influence de I’Ecole des formes littéraires,
de Bultmann en particulier ; cependant, I'auteur accorde aussi heureusement
une grande importance a la méthode comparatiste (malheureusement dénom-
mée «religioniste » |). Aprés un tour d’horizon, ol les tiches actuelles sont
magistralement définies pour chaque groupe littéraire du Nouveau Testament,
un dernier chapitre est consacré a des monographies traitant des sujets spéciaux
pour l'ensemble de la pensée néotestamentaire. — Voici seulement deux
remarques. Le premier chapitre sur la définition de la théologie du Nouveau
Testament ne saurait nous laisser entiérement satisfait ; on y pose en principe
que, dans I'Eglise, « la théologie dogmatique et la théologie du Nouveau Testa-
ment ne peuvent s’opposer ni par leur contenu ni par leurs résultats» (p. 14) ;
n’est-ce pas ravir & la recherche biblique son réle critique et heureusement
inquiétant pour la foi traditionnelle de I’Eglise ? Par ailleurs, un grand nombre
d’expressions, qui se trouvent maintenant sous toutes les plumes, mériteraient
un examen critique impitoyable : le Nouveau Testament « source privilégiée »
de toute théologie chrétienne (p. 14), le message de Jésus comme « révélation
immédiate » (p. 16), la vision « purement historique » de I’Ecole comparatiste
(on devrait dire purement historiciste, p. 28), la forme biblique du message
«normative pour toute annonce de Jésus comme Christ» (p. 44, alors que
lauteur demande par ailleurs qu’on la «traduise » pour I’homme moderne),
le Royaume de Dieu ¢ inauguré et comme provisoirement établi » par le Christ
(p. 52), etc. Mais, encore une fois, nous ne voyons pas de meilleure initiation
a I'étude critique et actuelle de la théologie du Nouveau Testament ; on peut la
recommander & des étudiants avancés. P1ERRE BONNARD.

JOSEF A. JUNGMANN : La liturgie des premiers siecles. Paris, Editions
du Cerf, 1962, 474 p. Collection « Lex orandi», 33.

La parution d’un livre du P. Jungmann est toujours un sujet de joie sans
meélange pour le liturgiste. Ce chercheur infatigable allie I’érudition sans défaut
a la loyauté scientifique et a la clarté limpide de 'exposé. C'est une fresque
admirable du développement de la vie cultuelle des six premiers siécles chré-
tiens qu’il nous donne, dans cette suite de conférences prononcées en 1949 dans

HisToIRE

DE L'EGLISE
ET

DE LA PENSEE
CHRETIENNES



286 BIBLIOGRAPHIE

une université catholique de I'Indiana (USA), et mises & jour en tenant compte
des données les plus récentes de la recherche liturgique. Des vingt-trois chapitres
substantiels de cet ouvrage, on retiendra plus particuliérement ceux qui traitent
des origines du rite eucharistique dans ses rapports avec les repas communau-
taires des deux premiéres générations. On notera la discussion approfondie du
témoignage de Justin martyr et de I'anaphore d’Hippolyte. Remarquables aussi
sont les pages concernant 1'origine du Symbole apostolique et celle de 1’Office
divin. Un élément assez neuf, au dire de l'auteur lui-méme qui confesse ne s'en
étre avisé que récemment, c’est l'incidence de la lutte contre le gnosticisme sur
le développement du culte extérieur de 1’Eglise anténicéenne : en réaction contre
le mépris de la matiére et son origine jugée démoniaque par les gnostiques, on a
souligné la valeur des offrandes matérielles et de la présentation du pain et du
vin devant Dieu, comme expression visible du sacrifice eucharistique de louange ;
Irénée fut le premier a entrer dans cette voie. Jungmann met bien en lumiére,
en l'expliquant logiquement, l'influence de la culture ambiante et d’usages
originellement paiens sur le culte de 1’Eglise constantinienne, qu'il s’agisse de
I'architecture, de l'art graphique, de la musique, du cérémonial, ou du calen-
drier. Il souligne aussi 'influence des controverses christologiques des IVe et
Ve siécles sur certaines formules liturgiques (le Glovia Pailri notamment), et
sur ’éclosion de certaines fétes. Il discute longuement et trés équitablement
la théorie de Don Casel sur le caractére mystérique du culte chrétien; il en
écarte les outrances pour mieux en retenir ce qui s’oppose efficacement a une
conception purement didactique et intellectualiste du service divin. Je suis
moins convaincu que le P. Jungmann du caractére non eucharistique de la
plus grande partie des priéres de la Didaché : I'argument selon lequel 'ordre
coupe-pain qu’offre ce document n'a pas d’équivalent dans les textes eucharis-
tiques du Nouveau Testament se heurte a I Cor. 10: 16, qui aura échappé au
P. Jungmann. Ricuarp PAQUIER.

JEAN DaNIELOU, s.j.: Message évangélique et culture hellénistique
aux I1¢€ et I11¢ siécles. Paris, Desclée & Cle, 1961, 485 p. Biblio-
theque de théologie. Histoire des doctrines chrétiennes avant
Nicée 2.

Notre époque, a la différence de la précédente, ne se signalera pas par la
publication de vastes histoires des dogmes, mais par des recherches plus pru-
dentes dans des domaines plus limités. Avant de pouvoir interpréter le dévelop-
pement du dogme, il faut en comprendre les composantes, en les replacant
dans leur contexte culturel. Aprés la publication de sa Théologie du Judéo-
christianisme, le P. Daniélou étend son enquéte sur la théologie des Péres
antenicéens, aux Péres apologéetes et apostoliques d’expression grecque. Il nous
offre un substantiel état de la question des recherches en cours sur I'affrontement
du christianisme naissant et 1’hellénisme multiforme. Au lieu de nous donner
un exposé linéaire des diverses solutions proposées par les Péres aux problémes
des rapports entre I'héritage de la Bible et celui de la culture grecque, et une
étude de la théologie de chaque Pére apostolique et apologéte comme le font
la plupart des ouvrages de patristique, au lieu de traiter de chaque dogme dans
son développement selon la perspective de certains auteurs, le P. Daniélou
préfere une méthode que nous qualifierions de stratigraphique ou d’analyse des



BIBLIOGRAPHIE 287

niveaux qui tient compte a la fois de la genése et des structures toujours plus
complexes de la théologie en pleine formation. I1 opére par coupes longitudinales
pratiquées dans la littérature patristique prise dans toute son étendue, selon
une conception globale et intégrale du message chrétien, a la fois vécu, contem-
plé et pensé. Il y a sommairement trois couches principales qui se superposent :
I'« humus » dans lequel la prédication chrétienne va s’enraciner, aprés s'étre
constituée dans le terroir judaique. L’ceuvre d’Homeére et des tragiques, celle
de Platon et d’Aristote avec leurs prolongements abondants conférent a cet
¢ humus » hellénique sa consistance contre lequel se heurte I'Evangile. La
seconde couche est formée des vérités centrales de la catéchése et de l'enseigne-
ment doctrinal qui en s’appuyant sur la méthode typologique dégage 1'unité
de 'ancienne et de la nouvelle alliance chez Justin, Irénée, Clément et Méthode
et surtout chez Origéne. Enfin, la troisiéme couche coincide avec 1'élaboration
théologique des données mises en ceuvre dans la prédication et la catéchese, en
vue d’un essai de systématisation qui met en relief leur cohérence et leur intelli-
gibilité en recourant a des philosophoumeénes d’origines diverses : stoicienne,
platonicienne, aristotélicienne. Ainsi les mysteres de la souveraineté de Dieu
et de sa Trinité, du Verbe et de son incarnation, de la relation entre le Créateur
et sa créature s’'imposent a la réflexion, la déterminent dans son effort en vue
d'un savoir, d'une authentique gnose. Instrument de travail, 'ouvrage du
P. Daniélou se lit avec agrément grice a la clarté de son plan et de son style,
au choix judicieux des citations. Sa méthode des plus suggestives nous permet
d’assister par le dedans a la constitution de la tradition vivante de la doctrine
ecclésiastique, en dégage la profonde unité a travers la diversité, a I'image de
celle de 1'Eglise dans sa vie missionnaire, catéchétique et enseignante. Le pro-
chain volume consacré aux Péres latins confirmera certainement le bien-fondé
de cette méthode. GaBRIEL WIDMER.

CYRILLE DE SCYTHOPOLIS : Vie de saint Euthyme, traduite par A. J.
Festugiere, o. p. Les moines d’Orient. T. 111, fasc. 1. Les moines de
Palestine. Paris, Editions du Cerf, 1962, 158 p., 4 pl. et 2 cartes.

Poursuivant sa traduction d’importantes vies monastiques des Ve et
V1Ie siecles (v. RTP 1961, p. 347-348), le P. Festugiére nous donne, en un pre-
mier fascicule (il y en aura trois), la premiére partie de 1'ceuvre remarquable de
Cyrille (557-558). Cette vie d’Euthyme nous fait pénétrer profondément dans
le monachisme palestinien entre 400 et 480 — mais pas Zou? ce monachisme,
l'auteur ne le dit pas clairement — ses caractéres et ses problé¢mes, ses person-
nalités, son enseignement et ses miracles, les luttes théologiques, etc. La traduc-
tion trés exacte (p. 51-140) est accompagnée de notes substantielles sur les
termes spirituels et les tournures littéraires surtout, et de 4 photographies
frappantes. Elle est précédée d’une note sur Cyrille et ses sources (8 p.), d’une
table chronologique (10 p.), de remarques détaillées sur la grammaire et le
style (18 p.) et d'une note du P. M. Du Buit sur la Palestine byzantine et le
désert monastique (5 p.) qui annonce deux excellentes cartes (celle du désert
monastique est accompagnée d’un index détaillé). Enfin un index analytique
et un index des notes complétent ce bel instrument de travail qui est en méme
temps une belle lecture spirituelle. JEAN SAUTER.



THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE

288 BIBLIOGRAPHIE

PauL E. MARTIN : Trois cas de pluralisme confessionnel aux XVIe et
XVI1Ie siécles : Genéve - Savoie - France. Genéve, A. Jullien, 1961,

177 P-

L’auteur étudie et place dans leurs conditions historiques trois cas de
pluralisme confessionnel, soit d’exceptions au principe Cujus Regio ejus Religio :
les cas du Mandement de Thiez qui dépendit un temps de Genéve, des bailliages
de Thonon et Ternier-Gaillard (Savoie) et du Pays de Gex (France). — Le
Mandement de Thiez (canton de Boége, Haute-Savoie) était revendiqué par la
Ville de Genéve, qui se prétendait héritiere du pouvoir temporel de 1'évéque.
Calvin insista pour que la Réforme y fiit préchée, en vain d’ailleurs, et I'oppo-
sition du clergé favorisa I’annexion du Mandement par la Savoie déja en 1544.
Quant au Chablais, on sait que le Traité de Nyon de 1589 signifia la mort du
protestantisme qui avait pris pied dans les deux bailliages. La Réforme réussit,
en partie grice a l'influence de Henri IV, 4 se maintenir, mais non sans peine,
dans le pays de Gex ; la révocation de I’Edit de Nantes y fut appliquée comme
dans le reste du royaume. — L’auteur éclaire admirablement, griace a sa con-
naissance approfondie de cette époque, tous les jeux diplomatiques et montre
I’enchevétrement des motifs politiques et religieux. Il souligne le réle joué par
saint Frangois de Sales dans la reconversion au catholicisme du Chablais et
aussi du Pays de Gex. RoBERT CENTLIVRES.

Dieu parle. Paraboles mystiques. Présenté par Mgr. A. COMBEs.
Traduit de l'allemand par P. Jundt. Collection Eglise et temps
présent. Paris, Grasset, 1961, 285 p.

La préface de ce livre curieux nous apprend que 'auteur est « un personnage
trés en vue de la diplomatie et de la politique », qui vécut longtemps a 1’écart
de toute croyance et qui, brusquement converti, fut conduit jusqu’a des extases
mystiques durant lesquelles lui étaient littéralement dictées ces courtes para-
boles-entretiens. Mgr Combes, qui analyse en préface avec beaucoup de rigueur
la valeur de ces textes et qui connait fort bien l'auteur anonyme, dit avec
raison que tous les thémes développés par ces courtes méditations « se raménent
au sens de la véritable nature de Dieu et de l'infaillible sagesse de son gouverne-
ment ». — L’impression premiére que l'on éprouve devant ces textes est celle
d’une trés grande et trés limpide simplicité, d’un type franciscain dirions-nous.
Cette mystique n’est pas celle de la vision béatifique, au contraire elle exprime
le sentiment d’une totale proximité du Seigneur dans les actes quotidiens de
Vexistence. A vrai dire, si la préface ne nous renseignait pas sur les conditions
trés spéciales dans lesquelles ces lignes furent écrites, on pourrait croire que
T'on a affaire a des méditations d’un type finalement assez courant ol s’exprime
la recherche au jour le jour d’une plus grande fidélité et d'une plus grande sagesse.
Ce qui est sans doute la meilleure preuve de l'authenticité de l’expérience

mystique de 'auteur ! — Deux remarques de détail : la parabole de I'arbre, sur
le protestantisme (p. 198 ss.) est bien maladroite, sinon malveillante. On nous
permettra de douter — humblement ! — que le Seigneur ait dicté cela. —

L’image de ’aimant et de la limaille de fer (p. 257), appliquée ici a la vie spiri-
tuelle, est fort intéressante ; elle a d’ailleurs été utilisée souvent, en particulier
pour désigner les relations entre eschatologie et progres ; elle évoque en tout
cas un climat trés teilhardien. Eric Fucss.



BIBLIOGRAPHIE 289

CHARLES MAssoN : Vers les sources d’ean vive. Etudes d’exégese et de
théologie du Nouveau Testament. Publications de la Faculté de
théologie de I'Université de Lausanne, I1. Lausanne, Payot, 1961,

231 P.

Publié a l'occasion des 25 ans d’enseignement du professeur Ch. Masson,
cet ouvrage comprend 16 articles, dont la plupart, onze, ont paru dans notre
Revue, de 1938 & 1958. Ces articles se répartissent en 7 études d’exégése ou de
théologie biblique sur les textes synoptiques, 2 études sur la résurrection de
Jésus, 2 sur le 4 Evangile, une sur les Actes, 2 sur la pensée de Paul et deux
consacrées a une recension critique des ouvrages de M. Barth sur le baptéme et
de O. Cullmann sur I'immortalité de I’Ame et la résurrection des morts. — Cet
ouvrage fait honneur a son auteur et & sa science exégétique. Il rend également
un éclatant témoignage a la clarté du style et de la pensée du professeur Masson.
C’est une brillante démonstration qu’il est possible d’écrire un livre d’exégese,
scientifiquement irréprochable et néanmoins — car cela ne va pas de soi —
passionnant a lire ! — La recherche exégétique, qui par certains cdtés tient
de VYenquéte policiére, se doit d’étre la plus scientifique possible, ¢’est-a-dire
libre de tout préjugé dogmatique ou confessionnel. Tout au moins tel est
I'idéal. Cependant cette recherche ne pourrait s’exercer et n’aurait aucun sens
si elle ne procédait pas de cette conviction de foi que I’objet sur lequel s’exerce
cette libre recherche, I’Ecriture sainte, n’est pas n'importe quoi mais une valeur
éminente dans l'ordre de la foi. L’exégéte doit donc étre aussi froid et objectif
qu’'un policier et cependant — s’il est bon exégete, attentif au sens méme des
textes étudiés — accepter lui aussi la sommation personnelle de Celui auquel
rend témoignage 1'Ecriture. Le dilemme serait tragique si la foi dépendait
rigoureusement des résultats de I’exégeése. En fait il n’en est rien. Le professeur
Masson le montre concrétement tout au long de son livre : le réle de I'exégéte
est beaucoup plus modeste ; il est chargé d’une mission de contrdle, celle de
rendre toujours & nouveau attentif aux sources historiques de la foi. Mission
« ascétique », mais d’une importance positive considérable quand on songe aux
tentations toujours renaissantes du docétisme dans I’Eglise. A cet égard, et en
demeurant fidéle jusqu’au bout a ses méthodes scientifiques, 'exégéte est le
meilleur témoin de la prise au sérieux de I'Incarnation. De telles réflexions
viennent naturellement & l'esprit & la lecture du livre du professeur Masson.
Les travaux sur « Le tombeau vide» (1944), « Le probléme historique de la
résurrection de Jésus» (1950), « A propos des événements de Paques» (inédit)
et « Immortalité de I'ame... » (1958) illustre cette conception du réle de I'exégese
et de ses rapports avec la réflexion dogmatique. L'exégéte aidera le dogmaticien
4 définir les bases historiques d'une axiologie dogmatique. En méme temps
d’ailleurs qu'il poursuivra concrétement le nécessaire programme de « démy-
thisation ». — Quelques mots sur les trois études inédites d’exégeése. Au terme de
T'analyse de l'épisode du démoniaque de Gérasa (Marc 5:1-20), l'auteur y
décele deux traditions combinées par I'évangéliste : un récit de guérison (v. 1-8
et 15-20) du type classique et un récit populaire totalement indépendant de la
tradition évangélique (v. 9-14, I'épisode de « Légion » et des cochons). Marc
visait ainsi & donner a cette guérison de Jésus une portée beaucoup plus grande :
elle préfigurait la rencontre du Christ préché par I'Eglise avec les démons du
paganisme (Légion). L’étude de la venue de jésus @ Nazareth (Marc 6 et Luc 4)
est 1'occasion pour M. de défendre l'historicité de cet événement. Marc et Luc
ont tous deux retravaillé — (Mat. étant le simple paralléle de Marc) — un récit



200 : BIBLIOGRAPHIE

ancien racontant I’échec de Jésus dans sa patrie. Ce texte remonterait & une
date a laquelle les récits de la naissance virginale 4 Bethléem étaient encore
ignorés. Marc et Luc l'auraient lu dans I'Ur-Markus (Marc primitif), auquel se
rapporterait la fameuse déclaration de Papias. Cette thése de l'existence de
I'Ur-Markus, l'auteur va la défendre a propos de Marc 8: 14-21 (les pains
oubliés...). Les versets 14, 16, 17 a sont des débris d'un récit ancien, dont on
retrouve 1’écho (en Mat. 6:25-33 et par.) dans l'enseignement de Jésus sur
les soucis de la vie. La encore l'origine de ce récit serait 1'Ur-Markus, dont
Matthieu et Luc auraient connu 1'existence en plus de celle du Marc canonique.
Cet évangile primitif aurait finalement disparu, absorbé par le Marc canonique
et laissé de coté par les deux autres synoptiques parce que sa théologie ne
s’accordait plus avec la leur. On le voit, I’hypothése ancienne d’'un Marc primitif
est ainsi défendue a nouveau avec brio. S’impose-t-elle tout a fait ? Dans ce
domaine aucune hypothése ne s’impose «tout a fait» : mais ne serait-il pas
plus simple de situer ces sources communes aux trois synoptiques dans les
Logia, et d’admettre que Marc aussi aurait composé son évangile sur cette base
documentaire, mais connu par lui dans un état de formation moins développé
que celui qu’ont regu Matthieu et Luc. Je sais bien qu’on peut tout faire rentrer
dans cette source ¢ dont on ne sait pas grand chose. Mais le fait que Marc ait
connu des récits antérieurs déja composés nécessite-t-il de poser l'existence
d’un Ur-Markus ? De toutes fagons I'hypothése mérite qu'on s’y intéresse. —
Signalons encore l'importance que Masson attribue — a juste titre, me
semble-t-il — a la pensée théologique des rédacteurs de nos évangiles: ce ne
sont de loin pas de simples compilateurs. Si la communauté primitive a marqué
de son sceau nombre de textes, il y aurait grand dommage a négliger I'apport
personnel des évangélistes. Eric Fucus.

J. HOFINGER, s.j., J. KELLNER, s.j., P. BRUNNER, s.]J., J. SEFFER,
S. J., Pastorale Liturgique en chrétienté massionnaire, Cahiers de
« Lumen Vitae» XIV, Bruxelles et Bruges, 1959, 368 p.

La question du culte chrétien, de sa nature, de son contenu, de sa fin, de
ses formes est une question qui s’impose de plus en plus en terre de mission.
Sa solution peut avoir, par contrecoup, de grandes conséquences aussi pour la
célébration du culte dans nos pays en voie de déchristianisation. Dans le présent
ouvrage, J. Hofinger (qui connait de longue date la situation missionnaire en
Extréme-Orient) et ses collaborateurs donnent un enseignement fort intéressant
sur la maniére dont 1’Eglise catholique romaine aborde cette question et cherche
a la résoudre. Leur grande soumission a la hiérarchie ne les empéche pas de
réclamer avec force plus de liberté dans 'usage des langues vivantes, plus de
simplicité, et une souple conformité plutdt qu'une rigide uniformité : ils savent
et démontrent que ces revendications sont une condition pour que la liturgie
soit ce qu’elle doit étre : riche de contenu doctrinal, intelligible dans ses céré-
monies, et communautaire dans sa célébration. — On relévera aussi de fort
instructifs apergus sur la maniére dont les missionnaires catholiques romains
(si peu nombreux eux aussi au regard de I’ampleur des contrées o ils doivent
faire connaitre et aimer Jésus-Christ) abordent, en terre de Mission, la disci-
pline et la célébration des actes ecclésiastiques : baptéme, mariages, services
funébres. JEAN-JACQUES VON ALLMEN.



BIBLIOGRAPHIE 201

JEAN-PAUL DUMONT : La Philosophie Antique. Paris, Presses Univer-
sitaires de France, 1962, « Que sais-je ? », 250.

L’exposé de Jean-Paul Dumont remplace celui d’André Cresson paru en
1947 sous le méme numéro. On voit mal I'utilité de cette substitution. Si le
nouveau texte en effet évite la perspective positiviste qui nuisait souvent a
la présentation de la pensée antique faite par André Cresson, il n’a pas la
clarté et I'aisance de style du précédent, et, tout comme lui, ne tient pratique-
ment aucun compte des travaux récents consacrés a la philosophie antique,

en particulier aux penseurs présocratiques. — La bibliographie ajoutée — qui
cite seulement quelques ouvrages classiques de langue frangaise — est ainsi
sans utilité. Louis Graz.

EuGeNE E. RyaN : The notion of good in Books Alpha, Beta, Gamma
and Delta of the Metaphysics of Aristotle. Copenhagen, Munksgaard,
1961, 58 p.

Aristote n’a pas laissé de théorie développée du bien, mais son ceuvre
contient des indications éparses, dont 'analyse permet de suppléer dans une
certaine mesure a cette lacune. C’est cette analyse que l'auteur entreprend,
mais en se limitant aux premiers livres de la Métaphysique, qui sont aujour-
d’hui considérés comme les plus anciens. — De cette minutieuse analyse lexi-
cologique il ressort qu’Aristote ne pose pas l'existence d’un Bien en soi, ana-
logue a I'Idée platonicienne du Bien, mais qu’il considére le bien tantét comme
une cause, tantét comme une quali’é. Dans le premier sens, il est avant tout
cause finale, mais par extension il peut aussi étre cause formelle, et méme
efficiente. Comme qualité, il caractérise en premier lieu certaines actions
humaines, puis, en un sens plus large, certaines conduites propres aux étres
vivants, et enfin un ordre réalisé dans la nature. Mais son champ d’extension
se borne au monde des choses mues et ne comprend pas les réalités immuables.
— L’auteur lui-méme reconnait que son propos est limité, mais il apporte des
précisions utiles a la compréhension de l'aristotélisme, et son exégése fait bien
sentir la complexité de cette philosophie. ANDRE VOELKE.

TroMAS AQUINAS : On Charity (de caritate). Transl. from the Latin,
with an Introduction by Lottie H. Kendzierski, Ph. D., Ass.
Professor of Philosophy, Marquette University, Marquette Uni-
versity Press éd., Milwaukee, Wisconsin, 1960, p. II5.

La «Quaestio Disputata » de caritate de saint Thomas d’Aquin a été traduite
en anglais par Lottie H. Kendzierski dans la collection de textes médiévaux
de Marquette University. Une introduction situe ce texte dans l'ensemble de
I'ccuvre de I'Aquinate et analyse la structure de ce genre littéraire typiquement
médiéval qu’est la « quaestio disputata ». Notes, bibliographie et index rendent
ce volume d’'un maniement aisé. La traduction est claire.

GeorGEs M. M. COTTIER.

TrOMAS BONHOEFFER : Die Gotteslehre des Thomas von Aquin als
Sprachproblem, Beitrige zur historischen Theologie, herg. von G.
Ebeling, 32, Tibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1961, 142 p.

L’ouvrage de M. Thomas Bonhoeffer, Die Gotleslehve des Thomas von Aquin
als Sprachproblem, mérite une spéciale attention, tant pour I'originalité que

HisTOIRE
DE LA
PHILOSOPHIE



292 BIBLIOGRAPHIE

pour la qualité de I'interprétation qu’il propose. Pour 'A. la Somme théologique
de Thomas est par excellence la grande dogmatique chrétienne classique ;
penseurs réformés ou catholiques de I'époque post-tridentine doivent s’y référer.
D’ou I'intention de I’A. : écouter avec une oreille protestante le « Doctor com-
munis » (cf. pp. 3 ss.). La théologie thomiste, en effet, comporte un enseignement
de premiére valeur en ce qui concerne le probléme, central, de 'herméneutique,
puisque la Somme développe toute une doctrine du langage. L’ouvrage n’est
pas d’ordre purement historique et rétrospectif, il institue une confrontation
critique de portée dogmatique. Le probleme {théologique du langage fournit
ainsi un fil conducteur pour I'analyse d'une série de textes menée du point de
vue de la théologie évangélique (cf. pp. 42, 46). Le § 5 (pp- 26 ss.) contient des
réflexions profondes sur I'herméneutique et les disciplines qui s’y rattachent.
La thése de I'A. est que la pensée de Thomas n’est pas sans ambiguité. A la
4« Wiederholungs-Hermeneutik », on oppose la « Signifikations-Hermeneutik »,
inspirée d’Aristote, a laquelle I’Aquinate aurait parfois cédé (cf. p. 124). « Rede,
écrit I’A., ist Wiederholung des Daseins der Sache als Seins des Redenden
bei der Sache» (p. 29). L’A. a-t-il pleinement saisi la portée réaliste de la doc-
trine thomiste de la connaissance ? Mais 'ouvrage a le mérite de porter sur
Pceuvre de Thomas un regard neuf; d’out les formules suggestives, souvent
excellentes, que I’A. propose pour traduire les expressions latines. Ainsi, « doc-
trina sacra » est traduite par « Heilslehre » (cf. pp. 22 ss.). Cette option com-
mande le plan et le choix des textes, notamment dans le premier chapitre, qui
est aussi le meilleur. La question de la béatitude, concue surtout dans sa pers-
pective eschatologique, et celle de la grice, retiennent ainsi par priorité I'atten-
tion de I’A. Intéressants sont les développements rtelatifs & « gratia operans » et
« gratia cooperans ». Par contre, I'interprétation donnée de la « veritas » (pp. 103-
104) est moins heureuse. L’optique choisie a pour rancon le rejet dans ’ombre
d’autres aspects essentiels de la pensée thomiste : ainsi I'importance de 1’ana-
logie, qualifiée de « schéma dialectique » tiré des mathématiques (p. 110), est
méconnue. De méme, 1'intérét, majeur pour la question de 'usage théologique
du langage, du traité de la Trinité semble avoir échappé a I’A., qui n’a pas non
plus tiré tout le profit possible de I.P. q. 13 (¢« de nominibus Dei »). Lacunes
d’autant plus regrettables qu’elles sont solidaires des explications données dans
le ch. 3 concernant le « Verbum Dei» et le « Spiritus Sanctus » : ces doctrines
seraient caractéristiques de la « Kirchensprache » a laquelle Thomas n’aurait
su échapper (cf. pp. 117 ss.). Une considération historique elit prémuni I'A.
contre les jugements sommaires du § 18, qui dénotent chez lui ’absence assez
surprenante d’'une réflexion ecclésiologique. Mais une herméneutique chrétienne
va-t-elle sans celle-ci ? On espére que l'esprit aigu de I’A. le conduira a aborder
un jour ce probléme. GeorGges M. M. COTTIER.

RomaNO GUARDINI : Danite visionnaire de ['éternité. Traduit de 1'alle-
mand par Jeanne Ancelet-Hustache. Paris, Editions du Seuil,
1962, 256 Pp.

L’auteur connu des études sur Dostoievski, Pascal, Augustin et Holderlin
a ajouté en 1951 et 1958 deux ouvrages sur Dante, intitulé, le premier : L'ange
dans la Divine comédie, et, le second : Paysages d’éternité. Ce dernier livre est
composé d’une série d’articles dont la publication s’était échelonnée depuis 1934.
C’est la réunion de tous ces textes que la traductrice nous offre ici. Le caractére
composite de 'ouvrage ne géne pas : I'identité de la méthode et la personnalité



BIBLIOGRAPHIE 203

de l'auteur assurent l'unité souhaitable. Il ne faut pas chercher ici un travail
d’érudition philologique ou philosophique. On ne trouvera pas dans ce livre
de discussions avec les exégetes de la Divine comédie ni d’enquétes sur les
sources de Dante. Certes, les allusions a la pensée ancienne et médiévale ou a
celle de notre si¢cle ne manquent pas, mais elles ne sont pas le premier souci de
I'auteur. Guardini cite Dante et le commente selon les différents points de vue
qu’il a choisis et, comme en laissant parler Dante lui-méme, il nous fait com-
prendre les secrets de la cosmologie médiévale et la grandeur de l'intuition
poétique et religieuse du poete. Ce livre est une explication de texte, menée
sans sécheresse, avec sympathie et profondeur. FERNAND BRUNNER.

MAURICE BLONDEL, LUCIEN LABERTHONNIERE : Correspondance phi-
losophigue, publiée et présentée par Claude Tresmontant, Paris,
Editions du Seuil, 1961, 392 p.

Cette publication est faite avec amour, puisque 1'éditeur voudrait qu’on
puisse étendre le nom de Péres aux penseurs modernes, qui, comme Blondel
et Laberthonnitre, ont réfléchi sur ce qu’est le christianisme du point de vue
métaphysique, sur ce qu’il implique, requiert et exige. Ce vceu est exprimé
dans lintroduction de soixante pages consacrée a Laberthonniére, puis 3
Blondel, et enfin a leur correspondance. « Deux étres exceptionnels par leur
générosité, leur intelligence philosophique, leur degré de sanctification, leur
passion apostolique, par le feu de 1'Esprit qui les travaille, échangent, pendant
plus de trente ans, au jour le jour, leurs impressions, leurs avis, dans une période
ou l'un et lautre eurent & souffrir par cela méme qui était I’objet constant de
leur soin et de leur amour : I'Eglise qui s’enfante douloureusement » (p. 37).
Cette correspondance comprend prés de 4oo0 lettres. Le choix de l'éditeur s’est
porté sur les lettres proprement philosophiques, concernant les problémes de la
philosophie chrétienne. Ces lettres datent surtout de 1919 et 1920, mais on en
trouvera aussi de toute époque entre 1894 et 1928. Le drame philosophique
qui se joue dans cette correspondance « se noue autour de ce probléme supréme
de la métaphysique chrétienne : comment Dieu, liberté incréée, peut-il susciter
et élever jusqu’a lui, pour les diviniser et les assimiler, des libertés créées ? »
(p- 38). L'éditeur caractérise comme suit ses deux auteurs : « Par tempérament,
et peut-étre par vocation spirituelle, Laberthonniére est plus porté a attacher
son attention sur ce qui, dans les philosophies, chez Aristote, saint Thomas,
Descartes, Malebranche, Bergson, — est fonciérement non chrétien, afin de
souligner et de critiquer ce paganisme ou ce résidu de paganisme qui subsiste
dans les philosophies, pour mieux faire ressortir par la méme les exigences
métaphysiques du christianisme. Tandis que Blondel, plus conciliateur, et
sans é&tre en reste quant a la critique, est davantage porté a4 chercher ce qui,
dans les philosophies non chrétiennes ou insuffisamment christianisées, est
récupérable, utilisable, — et & retrouver, comme il dit, les ingrédients dont il
fera profit pour sa propre synthése » (p. 45). — Cette édition partielle de la
correspondance échangée par les deux penseurs francais se distingue par des
notes historiques ou explicatives, placées en téte des chapitres ou au cours du
texte. Le lecteur peut ainsi situer les lettres qu’il a sous les yeux dans 1'histoire
personnelle de leurs auteurs et dans l'histoire tout court. Un index des noms
propres acheéve 'ouvrage. — Publiées par ordre chronologique, les lettres sont
groupées cependant en quatre chapitres intitulés respectivement : La naissance
d’une amitié, Autour de la crise moderniste, Malebranche, La métaphysique



204 BIBLIOGRAPHIE

de la charité et le probléme capital de la métaphysique chrétienne. Leur lecture
est attachante de bout en bout et I'on se prendra d’admiration et d’affection —
si on ne 1'a déja fait — pour ces esprits sincéres et droits, a la fois profondément
raisonnables et profondément religieux. Rien de plus intéressant et de plus
suggestif que leurs jugements sur les classiques de la pensée ou sur leurs contem-
porains. Rien de plus émouvant que cette recherche de raison et de foi, excellem-
ment présentée par les deux auteurs dans les Annales de philosophie chrétienne,
citées ici p. 188 : ¢« Nous sommes convaincus de la nécessité d’aborder philoso-
phiquement tous les problémes dont on peut dire qu’ils sont des questions
d’ame, de scruter philosophiquement méme et surtout les fondements de la
religion, non avec la fatuité d’user d’un pouvoir et d’exercer un droit, mais avec
la conscience d’accomplir un devoir.» « Nous n’avons pas plus a penser en
partie double que nous n’avons a vivre en partie double. » Ce sont 14 des prin-
cipes qui rejoignent trop bien ceux auxquels la Suisse romande a cru longtemps
pour que nous y restions insensibles. FERNAND BRUNNER.

G. H. BousQUET : Pareto (1848-1923). Le savant et '’homme. Lau-
sanne, Payot, 1960, 208 p. Etudes et documents pour servir a
I'histoire de 1'Université de Lausanne.

Le professeur G. H. Bousquet, trente ans aprés la parution de son premier
ouvrage sur la vie et I'ceuvre de Pareto, nous présente a nouveau un portrait
du savant italien, enrichi d’une série de documents inédits. — Il n’est pas
inutile de rappeler que V. Pareto, considéré comme 1'un des représentants les
plus en vue de la Sociologie italienne, a enseigné a Lausanne, et a vécu en
Suisse de 1893 & sa mort. Héritier spirituel de Walras, il lui succéde, sur la
proposition de ce dernier, a la chaire d’économie politique de 1'Université.
Pareto est essentiellement connu comme sociologue et économiste de I’école
mathématique. — On reléve, dans 'ouvrage du professeur Bousquet, un portrait
trés vivant du grand sociologue et économiste que fut Pareto. Et ce qui est
précieux — sa doctrine et ses théories étant par ailleurs connues — c’est de
découvrir I'homme derriére son enseignement. L’auteur nous le décrit notam-
ment comme une personnalité absolument a-religieuse. Des détails sur sa vie
éclairent peut-étre certaines prises de position, ses engagements politiques,
auxquels le professeur Bousquet a voulu rendre justice.

HERALD CHATELAIN.

JEAN-FRANCOIS SUTER : Philosophie et historre chez Wilhelm Dilthey.
Essai sur le probléme de I’historicisme. Bale, Verlag fiir Recht und
Gesellschaft, 1960, 204 p. Supplementum 8 de Studia philoso-
phica.

Si Dilthey ne peut étre compté au rang des « grands » philosophes, il a
cependant découvert de nombreuses perspectives que d’autres n’ont pas manqué
d’exploiter, en particulier dans le domaine de la connaissance historique :
« Dilthey semble étre le premier a tenter de légitimer philosophiquement 'atta-
chement des historiens au particulier » {p. 1x). En langue allemande, de nom-
breux ouvrages lui ont déja été consacrés. En francgais, nous n’avions rien,
ou presque. Le livre de M. Suter vient donc combler une lacune. — En réalité,
le propos de l'auteur va au-dela d'une simple présentation du premier théori-
cien de l’historicité de la connaissance historique : « Nous nous proposons de



BIBLIOGRAPHIE 205

dégager, a la faveur d’une étude de l'ccuvre de Dilthey, la signification philo-
sophique de la connaissance historique. » L’ceuvre diltheyenne comporte une
bonne part d’inachevé, aussi était-ce la bonne maniére de I'aborder et d'en
faire apparaitre toute l'originalité. Malheureusement, M. Suter ne semble pas
y étre pleinement parvenu. Son travail est une excellente source de renseigne-
ments. Mais nous regrettons qu'il n'ait pas laissé transparaitre davantage de
passion pour son sujet : il aurait mieux réussi a nous intéresser a l'auteur de
la Weltanschauungslehve et de la biographie de Schleiermacher.
BERNARD REYMOND.

Abbé J.-P. BLANCHARD : Méthode et principe du Pére Teilhard de
Chardin. Paris, La Colombe, 1961, 194 p. Collection « La Colom-
belle » 4.

+Y a-t-il entre les diverses connaissances (religieuse, philosophique, scien-
tifique) une espéce d’affinité, au sens chimique du terme ? » Telle est la question
que Vauteur veut discuter. Il le fait sur la base de la pensée teilhardienne,
soigneusement analysée, quoique d’'une fagon un peu trop scolastique & notre
goiit, c’est-a-dire ne rendant pas suffisamment justice a la tonalité mystique
de la pensée du Pére jésuite. — L’auteur a voulu faire ceuvre apologétique,
et préciser les conditions d'un authentique dialogue entre la science et la foi.
11 y a nombre d’excellentes pages dans ce petit volume (p. ex. les chap. IVet V
de la premiére partie : critique des critiques de Teilhard). L’ensemble nous a
paru cependant quelque peu désordonné et hatif : le style de 'auteur, rapide,
léger, mais souvent approximatif, y est sans doute pour beaucoup. — Néan-
moins, comme contribution a I'étude du probléme fondamental de l'unité de
la connaissance — si sensible précisément dans les discussions entre scienti-
fiques et théologiens — ce livre mérite d’étre lu. On retiendra ses conclusions :
« Toute mon étude tend a prouver qu'«en droits.. la science peut et doit
conduire & Dieu, et par Dieu au Christ. D’un autre point de vue... la science
conduit au Christ et par lui & Dieu... Et toute cette méme étude tend non moins
A prouver qu'¢en fait »... le jeu de la liberté reste entier » (p. 186). « Le P. Teil-
hard de Chardin n’ouvre pas une voie nouvelle. Il nous oblige a libérer la voie
la plus traditionnelle obstruée par tous nos a-peu-pres» (p. 189).

Eric Fucns.

P1ERRE TEILHARD DE CHARDIN : Genése d'une pensée. Lettres (1914-
1919). Présentées par A. Teilhard-Chambon et M. H. Begouen.
Introduction de Cl. Aragonnes. Paris, Grasset, 1961, 405 p.

La pensée de Teilhard de Chardin est au centre d’un des plus importants
débats de notre temps. Suscitant I’enthousiasme des uns et excitant la méfiance
des autres, elle divise les esprits — ce qui est bien un des paradoxes les plus
étranges pour une pensée tout entiére consacrée a la recherche de l'unité et
de la convergence. Les intégrismes de tous bords s’inquietent et foudroyent,
aidés en cela par quelques brillants esprits qui cachent mal leur incertitude
sous des formules sans nuances (« Teilhard de Chardin ce panthéiste, ce concor-
diste... ») ; mais s'inquiétent aussi les « scientistes » installés, dont le repos
paisible est brutalement troublé par un homme qui tout en disant «je crois
a la Science» (Phénoméne humain, p. 48) ajoute cependant du méme élan et
sur le méme plan — ce en quoi il est bien le grand profanateur de nos habitudes



296 BIBLIOGRAPHIE

intellectuelles (Crespy) — «le monde converge, et converge vers le Christ ».
Quant aux enthousiastes, qui n’ont certes pas toujours servi utilement la
pensée de Teilhard de Chardin, dans la mesure ol elle n’était pas au service
d’'un anticatholicisme agressif (comme celui de R. Garaudy), leur passion a
faire connaitre puis a défendre Teilhard de Chardin aura du moins eu le mérite
d’imposer aux commentateurs récents la nécessité de plus de rigueur et d’une
meilleure information. Aprés tant d’interprétations fantaisistes de gens d’autant
plus pressés de parler que leur information était sommaire, voici venu le temps
des ouvrages sérieux : Cl. Cuénot, « P. Tetlhard de Chardin. Les grandes étapes
de son évolution », 1958, Plon ; G. Crespy, « La pensée théologique de Teilhard de
Chardin », 1961, Editions universitaires ; N. Wildiers, « Tetlhard de Chardin »,
1961, Editions universitaires ; H. de Lubac, « La pensée religieuse du P. Teilhard
de Chardin », 1962, Aubier. A ces livres fondamentaux, il convient d’ajouter
— cela va sans dire — les propres ceuvres du savant jésuite, dont la publication
se poursuit d’une facon malbheureusement un peu désordonnée. Parmi ces der-
niéres, il faut faire une place a part a ces lettres de guerre, publiées par Grasset.
Correspondance privée et nullement destinédes & la publication, dans leur
liberté de ton et leur témoignage d’une pensée toujours en mouvement, ces
lettres éclairent d'une fagcon unique l'origine et le cheminement de 'audacieuse
vision teilhardienne. « Genese d’une pensée», on ne pouvait mieux choisir le titre
de ce recueil de lettres adressées par Teilhard de Chardin a sa cousine, Margue-
rite Teilhard-Chambon, durant les années 1914 & 1919. Teilhard était alors
brancardier sur le front, plus souvent qu’a son tour aux premiéres lignes. C’est
dans ces étranges conditions que le jeune jésuite — il a alors 34 ans — prend
conscience avec plus de précision des exigences internes qui l’habitent. Le
champ de bataille devient pour lui le lieu privilégié d’un engagement et d'un
dégagement intuitivement synthétisés dans sa vision du monde : ce monde qui
monte et converge, habité autant qu’attiré par le Christ. La guerre joue pour
lui le role de révélateur : ces masses humaines qui s’affrontent dans l’horreur
et I'héroisme sont-elles le signe de I'absurde fondamental de I'histoire ou de la
convergence terrible mais demain fructueuse d’un avenir en marche? On
devine vers quelle solution Teilhard de Chardin penche. Rien auparavant ne
I'avait préparé a une telle épreuve, elle aurait du 'écraser. Au contraire, elle
devient 1'occasion pour lui de percevoir au dela des apparences 1'Unité pro-
fonde, dynamique, évolutive. (I1 faut lire & cet égard la pénétrante introduction
que Cl. Aragonneés, la destinatrice des lettres, a composée pour situer ces lettres
dans le cadre de la vie de son cousin). L’intérét majeur de cette correspon-
dance me parait étre de nous révéler que précisément Teilhard de Chardin n'a
rien d’un optimiste béat qui cherche a tout prix des motifs d’espérer. J'en suis
persuadé : Teilhard de Chardin était lui-méme profondément attiré par une
forme de panthéisme passif et démoralisateur, par un pessimisme radical,
bien que subtil. En fait, s’il ne succombe pas a cette tentation et redresse sa
pensée, c’'est a ce foyer rayonnant ol s’alimente sa vision du monde, c’est-a-dire
sa foi qu’il le doit. Déja Crespy et de Lubac 'ont noté avec justesse : Teilhard
de Chardin est d’abord un théologien, un mystique, et c’est commettre un
grave contre-sens que de considérer sa pensée théologique comme une super-
structure rapportée artificiellement. Ces lettres de guerre le confirment avec
éclat. La réflexion scientifique y est a peine amorcée, mais déja la vision spiri-
tuelle est reconnue. Teilhard refuse d’admettre que le monde puisse échapper
a la souveraineté vivante du Christ. Mais cet homme qui «aime la Terre »
(p. 213-15) ne peut concevoir cette royauté comme extérieure, extrinséque.



BIBLIOGRAPHIE 297

Elle est agissante « par le dedans ». « Le Christ n’est pas seulement 'individualité
souverainement parfaite qui a traversé notre société humaine. Il est encore,
dans son organisme mystique, la plénitude et la figure (en élaboration) du
kosmos édlu... » (p. 232). La portée éthique de cette vision — qui sera développée
dans ¢le Phénoméne humain » — est déja reconnue : il importe de donner aux
hommes de ce temps le golit de vivre, de chercher, de progresser. Le chrétien
mieux que quiconque doit le savoir : « 11 me parait inadmissible que la Révéla-
tion soit venue pour nous dispenser du devoir de la Poursuite ; et, dans le
gros défaut... de l'extrinsécisme des hommes d’église (...) je vois autant de
paresse que de suffisance » (p. 148, voir aussi p. 161). Il faudrait citer beaucoup
d’auntres phrases pour donner un apercu correct de la richesse de cette corres-
pondance. A l'attention des théologiens réformés, signalons encore (p. I117)
I'aveu de Teilhard de Chardin de se sentir profondément paulinien : sans doute
est-ce un paulinisme assez particulier, quelque peu « retravaillé » ; mais est-il
moins fidéle que le paulinisme du « Rémerbrief » ?... — Si déja a cette époque
Teilhard avait quelques difficultés avec ses supérieurs (cf. p. 200 p. ex.), il
n’en disait pas moins, avec une parfaite humilité que sa vie tout entiére n’a
certes pas démentie : « ne faut-il pas, par amour pour Dieu savoir risquer (si
possible) méme sa sainteté ou méme sa parfaite orthodoxie ?... Et Dieu, du
reste, peut-il laisser se séparer de Lui ceux qui tidchent d’étre « pionniers » sans
orgueil ni ambition personnels, par amour de I'Eglise et de la Vérité, avec
absolue confiance en Lui et préférence pour sa divine Volonté ?...» (p. 163). Cette
phrase résume admirablement la tentative teilhardienne et 'esprit dans lequel
il convient de l’apprécier. Eric Fucss.

Logic and Language. Studies dedicated to Professor Rudolf Carnap
on the occasion of his seventieth birthday. Dordrecht, D. Reidel
Publishing Company, 1962, 246 p.

Cet ensemble d’essais par des logiciens, mathématiciens et philosophes est
dominé par deux thémes principaux: I. Questions posées par la situation
actuelle de la philosophie de la connaissance relativement au positivisme.
2. Etat actuel des questions concernant les fondements des mathématiques.
Les travaux de Carnap fournissent, en effet, un bon point de départ pour une
telle discussion, puisqu’il est presque le seul positiviste & avoir essayé d’appli-
quer les dogmes de 1'école & la construction d’une méta-science valable. — Dans
son article (Zur Rolle der Sprache in Evkenninistheoretischev Hinsicht), P. Bernays
reprend précisément cet effort de Carnap et tend a montrer qu'un certain
nombre des difficultés rencontrées disparaissent si on situe les problémes dans
une perspective « ouverte », au sens de Gonseth, an lieu de les concevoir dans
I'absolu. — Dans Carnap and logical truth, W. V. Quine reprend avec force le
point de vue exposé dans ses ouvrages, que la distinction kantienne classique
entre jugements analytiques et synthétiques n'est pas défendable et qu’elle
conduit & de subtiles confusions sur la véritable nature de la connaissance.
— Y. Bar-Hillel (A prevequisile for vational philosophical discussion) admet, en
tant que philosophe « analytique », la possibilité d’'une discussion valable entre
les métaphysiciens et les positivistes, mais a la condition seulement que le
métaphysicien décrive son systéme dans une métalangue qui satisfasse aux
exigences positivistes. Il procéde ensuite par analogie pour montrer qu’'une
telle condition ne restreint nullement la richesse potentielle du systéme méta-
physique lui-méme. — Pour H. Tennessen (Permissible and impermissible

20



298 BIBLIOGRAPHIE

locutions), 'histoire montre un recul progressif de la philosophie devant le
domaine toujours croissant de la science. Le positivisme, en particulier, n’a
plus aujourd’hui le droit de renier I'approche scientifique au profit de bases
naives. Et 'auteur donne des exemples frappants pour faire voir qu’en effet
plusieurs des critéres «rigoureux » du positivisme ne sont, au fond, que des
conceptions naives. — Relevons enfin le trés intéressant article de . Mehlberg
sur l'état actuel des fondements des mathématiques (The present situation
in the philosophy of mathematics). Il montre comment les trois écoles classiques
(logiciste, formaliste et intuitionniste) ont dd, & la suite des recherches faites
depuis 1930, entiérement modifier leur position initiale. Ces modifications
ont alors conduit & un rapprochement de facfo entre les écoles, de sorte qu’une
distinction tranchée entre elles n'est maintenant plus possible. — A. A, Fraenkel,
J. Jeorgensen, E. W. Beth, K. Menger, R. Montague, C. G. Hempel, W. Steg-
miiller, K. Diirr, A. Naess, D. Rynin, C. Morris sont les autres collaborateurs
de cet ouvrage qui présente utilement la variété des problémes mathématico-
philosophiques actuels. WiLLiaM S. HATCHER.

MoHAMED Aziz LAHBABI: Du clos 4 l'ouvert. Vingt propos sur les
cultures nationales et la civilisation humaine. Publié par le
Comité du Maghreb pour la publication, la traduction et 1'édition.
Dar El Kitab, Casablanca, 1961, 195 p. Table analytique.

Mohamed A. Lahbabi ne reconnait de valable pour la culture humaine
que ce qui est universalisable. Certaines « mises en forme des contenus intellec-
tuels... ne sont que le style passager qui permet d’orienter, momentanément,
la vie sociale ». L’essentiel, dit-il, est ailleurs ; «il est prescrit par 1'élan spéci-
fique qui nous pousse, par le dedans, vers la plénitude de notre réalité humaine :
dépasser le clos vers 'ouvert» (p. 183). — Ces vingt propos prennent l'allure
d’une protestation, défendant l'originalité des cultures non européennes,
protestation dirigée contre la fagon dont 1'Européen juge, au nom de sa culture
ou de ses acquisitions scientifiques, une pensée qui n’est pas la sienne. Le titre
de certains chapitres demeure trés révélateur : Conspiration contre les cultures
indigénes ; Narcissisme civilisateur ; Immortels préjugés! L’orient wvu par
I'Occident. — L’auteur voit une solution aux antagonismes culturels dans le
Personnalisme dont il se fait le défenseur tout au long de l'ouvrage. Platon
souvent cité, rappel de J.-J. Rousseau et des noms de philosophes qui nous
sont familiers, références assez nombreuses au Coran, quelques-unes & la tra-
dition juive et chrétienne. Mohamed Aziz Lahbabi semble viser a une sorte de
synthése des cultures. HeErarp CHATELAIN.

R. Aron, E. VoeGELIN, CH. MORAZE : Die industrielle Gesellschaft
und die drer Welten. Das Seminar von Rheinfelden. Ziirich,
Evangelischer Verlag, 301 p. — Traduction de M. R. Jung de
I edltlon originale francgaise parue chez Calmann-Lévy, Paris, sous

le titre : « Colloques de Rheinfelden », 1960.

Ce colloque, organisé et présidé par Raymond Aron, a réuni un certain
nombre de personnalités trés connues, sociologues, économistes, hommes de
science autour du probléme de la révolution technique et de ses implications
dans les trois mondes que nous formons : Est, Ouest, et ce que I’on appelle depuis



BIBLIOGRAPHIE 299

peu le Tiers-Monde. En tout vingt-et-un participants parmi lesquels on note
le nom de Robert Oppenheimer, Asoka Mehta, vice-président du groupe socia-
liste au Parlement indien, Charles Morazé, de I'Institut d’études politiques,
Paris, etc. — Les auteurs ont cherché a laisser a cet ouvrage la forme du dia-
logue propre aux entretiens d’un tel séminaire. Les exposés des trois auteurs
cités en téte de ces lignes, alternent avec les discussions qu’ils ont suscitées. —
Non sans peine peut-étre, précisément a cause de la forme de l'ouvrage, ot I'on
a tenu, autant que possible, & rendre la spontanéité de I'expression d’une dis-
cussion, se dégage peu a peu, pour le lecteur, les notions caractéristiques qui
sont a la base de nos deux sociétés, celle de I'Ouest et de I’Est, puis les possi-
bilités d’articulation avec le Tiers-Monde. Le systéme économique de 'URSS
est particuliérement finement analysé au cours des discussions. Un livre a lire.

HERALD CHATELAIN.

Sir Jurian Huxirey : The Humanist Frame. QOuvrage collectif,
26 contributions. London, George Allen & Unwin Ltd., 1961,
432 p. Bibliographie sommaire a la fin de chaque article.

La contribution de Sir Julian Huxley oriente I'ensemble de I'ceuvre. C’est
peut-étre aussi celle qui souléve le plus de questions, notamment pour le théo-
logien, par la fagon dont 'auteur pose le probléme de la religion. — Deux termes
dominent le plan de la discussion : Humanisme, et Evolution. On sent la pensée
de Huxley dominée par la notion d’évolution et son Humanisme est un Huma-
nisme évolutioniste (Evolutionary Humanism). Caractéristique est le fait qu’il
part, dans son exposé, du rappel de la célébration du premier centenaire de la
naissance de la théorie de 1’évolution de Darwin, a Chicago. Ce fut, dira-t-il,
une des premiéres occasions ou il a été montré clairement que « tous les aspects
de la réalité étaient sujet a I’'évolution, des atomes et des étoiles, aux poissons
et aux fleurs, des poissons et des fleurs aux sociétés humaines — en fait que
toute réalité est simple processus d’évolution ». Et, ajoute-t-il, notre temps est
le premier o nous ayons acquis une connaissance suffisante pour commencer a
distinguer les contours de ce vaste processus dans son ensemble! — Il fait
la critique des systémes religieux, les trouvant trop déistes, en méme temps
qu’il déclare que pour la premiére fois aussi, la science peut devenir une alliée
de la théologie et non plus son ennemie. Sil'étude des valeurs est & ses yeux 1'un
des grands problémes de la science actuelle, il voit la Religion comme une
écologie spirituelle. Il estime nécessaire la reformulation des concepts spirituels
traditionnels, des croyances et des cérémonies, leur traduction en une termino-
logie nouvelle, une religion charpentée de neuf, ce qui est & ses yeux une des
tiches essentielles de 'Humanisme. — L’exposé de Sir Julian Huxley est
extrémement dense. Chaque phrase porte et pourrait étre I'objet d’'une pas-
sionnante discussion entre le théologien et 'homme de science humaniste. —
Liste des autres sujets traités et de leurs auteurs : Sir RusseL BrAIN : Corps,
cevveau, Esprit et Ame ; C. H. WADDINGTON : L’animal humain ; J. BRONOWSKI :
La science est humaine ; F. WiLLiaMs : Le défi démocratique ; M. GINSBERG :
Une wvue huwmaniste du progrés; H. J. BLACKHAM : Le programme humain ;
E. H. ERIKSON : Les racines de la vertu ; F. HUXLEY : Les végions marginales de
Vesprit ; MorTON M. HUNT : L’amour dans le systéme humaniste ; Sir WILLIAM
HoLFORD : Les grandes lignes de la Société ; M. TIPPETT : Autour de la condition
de la Musique ; S. SPENDER : But social et U'intégrité de Uartiste ; O. L. REISER :
La constitution de la connaissance ; P. MEREDITH : Le systéme de communication

20%



300 BIBLIOGRAPHIE

humaniste ; H. L. ELVIN : Une éducation humaine ; M. YoUNG : Sociologie et
Politique ; R. MARRIS : Economie humaine ; SUDHIR SEN : Nowuveaux horvizons
pour les pays sous-développés ; H. KaLVEN Jr., H. ZrI1sEL : Droit, Science et
Humanisme ; BARONESS WOoOOTTON : Humanisme ei Pathologie sociale; Sir
R. PraTT : La médecine nouvelle et ses rvesponsabilités ; G. C. L. BERTRAM ; O#
allons-nous ? ; E. M. NicHoLsoN : La place de la conservation ; H. J. MULLER :
Le futur humain ; A. HUXLEY : Potentialités humaines.
HEraLD CHATELAIN.

Evert W. BETH : Formal methods. An introduction to symbolic logic
and to the study of effective operations in arithmetic and logic.
Dordrecht, D. Reidel Publishing Company, 1962, XI1v + 170 P.

Cet ouvrage n'est pas a proprement parler un manuel. Le professeur Beth
y expose, avec 'habituel talent que 1'on sait, les principes et les méthodes
de la logique contemporaine. Il y traite de la logique des propositions, passe
a celle des prédicats et y rajoute l'identité. Il examine ensuite le probléme
du caractére complet de la logique, celui de la formalisation de I'arithmétique
et traite des fameux théorémes de limitation. Un chapitre est consacré a l'idée
de définition et un autre aux « machines qui prouvent des théorémes». — Si
l'ouvrage est élémentaire, en ce sens qu’il ne présuppose aucune connaissance
logique du lecteur, en revanche il n’est nullement rudimentaire et n’esquive
aucune question essentielle, fiit-elle délicate. Cela fait qu'on ne peut se contenter
de le parcourir et qu’il exige du lecteur une attention soutenue. Aussi pensons-
nous qu'il est particulietrement adapté aux besoins du philosophe d’aujourd’hui,
lequel ne peut ni ignorer ce qu'est la logique moderne, ni n’en connaitre qu’une
caricature. L'effort que réclame la lecture de ce livre est d'ailleurs facilité par
l'usage systématique que E. W. Beth fait des ¢ tableaux sémantiques » dont
il est 'inventeur. Il s’agit 13 d’'une méthode qui a toute la rigueur des procédés
axiomatiques mais qui a sur eux l'avantage d’'étre d’un emploi beaucoup plus
naturel. — Notons enfin que certains développements plus subtils et quelques
théorémes plus difficiles ont été rejetés en appendice, ce qui allége le corps
de l'ouvrage sans lui enlever de sa rigueur. JEAN-BLAISE GRIZE.

GEORGES GUSDORF : Signification humaine de la lrberté. Paris, Payot,
1962.

Ce livre se présente comme une bréve histoire de la philosophie centrée
sur la question de la liberté. En 280 pages, l'auteur ne pouvait parler de
tous les penseurs qui ont approfondi notre expérience de la liberté. Il a
da opérer une sélection. C’était inévitable. Mais on regrette que ce choix
n’ait pas toujours retenu le meilleur. Il passe sous silence des philosophes
comme Royce ou Gabriel Marcel qui ont renouvelé les probléemes de la liberté.
Il consacre a peine dix lignes & Pascal, dont l'angoisse devant l'infini est som-
mairement qualifiée de «troubles quelque peu inconsidérés, sinon infantiles,
ol se complait I'auteur des Pensées» {p. 160). Rousseau a droit a trois lignes,
Rousseau qui a regardé la liberté avec des yeux neufs et en a éprouvé la signi-
fication d’une maniére profondément originale. En revanche, M. Gusdorf
analyse les conceptions de penseurs de troisiéme ordre — mais qui furent
influents dans les salons ou l'université — comme La Mettrie, Helvétius, ou



BIBLIOGRAPHIE 301

Victor Cousin. Cette disproportion fausse certaines perspectives. Certes, la
liberté ne s’exerce pas dans la pensée pure, et c’est le mérite de M. Gusdorf de
nous rappeler qu’elle n’existe que dans des situations humaines concretes.
Mais pour comprendre la liberté, il ne suffit pas de décrire ces situations et la
mentalité sociale qui leur correspond. Or I'auteur, au lieu de rechercher les plus
vraies pensées concernant la liberté, s’oriente souvent vers une étude histo- -
rique des mentalités. Le philosophe s’est mué en sociologue de la connaissance
ou en historien de la culture. — Par bonheur, il arrive aussi & M. Gusdorf de se
souvenir de sa vocation de métaphysicien. Et il nous donne alors d’excellentes
pages. — Un premier chapitre intitulé « L’humanité sans la liberté » met en
paralléle la préhistoire et l’enfance, ol la liberté n’est encore qu’un espoir.
L’auteur critique les présupposés philosophiques de la psychologie génétique
de Jean Piaget : « L’adulte rationnel que met en scéne le psychologue de Genéve
n’est qu'une sorte de mythe, projection sans doute et systématisation d'un
géométrisme quelque peu morbide. Un homme qui aurait oublié son enfance,
abjuré complétement les formes de rapport au monde et aux autres qui orientent
la conscience enfantine, serait a coup sir une sorte de malheureux, un désé-
quilibré ontologique... » — Dans un beau chapitre sur le sens de la liberté dans
la pensée grecque, M. Gusdorf, se fondant sur les analyses récentes de René
Schaerer dans L'homme antique et la structure du monde intévieur montre que la
fol aux oracles ne dénie pas a 'homame sa liberté. L’oracle est un signe plutdt
qu’un obstacle. La liberté hellénique n’est pas anéantie par le destin. Elle est
seulement « en condition ». — L’auteur montre ensuite que le christianisme a
entrainé une « conversion existentielle de la philosophie ». Le dialogue entre
le Tu divin et le Je humain implique le mystére de la liberté chrétienne vécue
en face de Dieu. Mais un dilemme théologique surgit: « Si tout ne dépend
pas de Dieu, il n’est pas tout puissant ; mais si tout dépend de Dieu, la liberté
humaine est illusoire » (p. 91). I1 n’y a pas de solution théorique a cette alter-
native. 11 faut se résoudre a une séparation pratique entre le logique et l'exis-
tentiel, qui se situent dans des ordres différents que nous ne pouvons pas faire
coincider. — Apreés un bon chapitre sur la Renaissance, et des pages trés cri-
tiques sur les philosophies classiques du XVIIe siecle, M. Gusdorf rend hom-
mage au siécle des lumiéres et 4 la Révolution francaise, qui veulent « ménager
dans l'histoire 'avénement d’une liberté de plein exercice dont I'humanité
avait été privée jusque la». — La derniére partie du livre est consacrée a 1’exi-
gence de liberté dans le monde actuel. Aprés une analyse trop hétive de la
liberté selon le marxisme, ’auteur nous donne des pages vivantes sur le roman-
tisme, dont I’'exigence de liberté absolue débouche souvent sur le néant. Thomas
de Quincey compose son essai: « De l'assassinat considéré comme 1'un des
beaux-arts ». Plus tard, Nietzsche s’écriera : « Toutes les fins sont anéanties »
ou en d’autres termes: «rien n’est vrai, tout est permis». — De nos jours,
Sartre retrouve les mémes thémes. M. Gusdorf réfute ce courant de pensée
prométhéen de la conscience moderne. Se faire dieu, oublier les limites de notre
condition humaine, c’est perdre le sens de la réalité, c’est se perdre dans ’absence
de sens. Il faut au contraire redécouvrir les vraies relations de ’homme avec
le monde, réconcilier la liberté avec le réel, accepter nos limites. « Une liberté
d’homme ne peut étre qu'une liberté en condition ». Elle ne reniera pas ses
conditions. Elle ne se produira pas dans le vide, mais dans la réalité, en relation
avec autrui, le monde, nous-mémes, Dieu. Un homme libre, c’est un homme
relié de plein gré aux autres et au monde. Telle est, trés briévement résumée, la
conclusion de ce livre intéressant. E. LESCAZE.






	Bibliographie

