
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1962)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Friedrich Heiler : Erscheinungsformen und Wesen der Religion. Histoire
Stuttgart, Kohlhammer, 1961, xvi + 605 p. (Premier volume de : des
« Die Religionen der Menschheit », sous la direction de C. M. religions
Schröder.)

Le titre de l'ouvrage indique bien le plan et le propos de l'auteur. Le plan :

L'étude du fait religieux se fait de la périphérie au centre en parcourant
d'un mouvement circulaire des zones concentriques. Un premier circuit nous
présente l'ensemble des manifestations de la vie religieuse, telles qu'elles sont
perceptibles du dehors. C'est, on s'en doute, un travail immense de tri et de

regroupement, destiné à faire apparaître un certain ordre, à dégager certaines
constantes de la masse à première vue incohérente des formes extérieures des

religions. Cette partie forme à elle seule plus des trois quarts du livre. Un nouveau
cercle, concentrique au premier et intérieur à lui, nous fait découvrir le monde
des représentations religieuses, c'est-à-dire la religion telle que la connaissent
ceux qui la pratiquent et non plus telle qu'elle apparaît à l'observateur du
dehors. En une centaine de pages, l'auteur nous présente les thèmes de la pensée
religieuse, regroupant autour d'eux les théologies les plus hétéroclites en apparence

dans des raccourcis parfois saisissants. Un troisième cercle encore, plus
près du centre que les deux premiers, est parcouru en une vingtaine de pages
seulement. Il est consacré au monde de l'expérience religieuse, expérience dont
Tunité profonde est affirmée, quelle que soit la diversité des formes dans
lesquelles elle s'exprime. L'auteur distingue une expérience religieuse ordinaire
d'une catégorie extraordinaire. — Au centre de ces trois cercles se situe le monde
du mystère auquel la religion se réfère comme à son objet : Dieu révélé, cachant
de sa révélation même son secret intime. Deux (sic) pages Enfin cinq pages
sur la nature de la religion : adoration et don de soi au mystère, la fin suprême
de la religion étant de se dépasser elle-même dans une communion avec Dieu>
où tout se résorbera dans sa seule réalité. — Le propos de l'auteur est donc de
montrer que toute religion tend, plus ou moins consciemment, plus ou moins
clairement, plus ou moins efficacement vers le même but ; qu'en fait, une seule
religion de l'humanité sous-tend toutes les expressions historiques de la vie
religieuse. Ce livre est donc une démonstration à l'appui d'une thèse. Ce qui
implique un certain nombre de choix. C'est ainsi que les formes « primitives »

de la religion ne se voient accorder que peu de place en comparaison des «

religions supérieures ». A ce propos, il est intéressant de remarquer combien souvent
l'auteur laisse entendre qu'il y a un progrès religieux, des niveaux différents
et d'inégale valeur. De plus, c'est devant des chrétiens que le professeur de
Marbourg soutient sa thèse, et c'est pour cela que la place faite au christianisme
est si grande que Ton a parfois l'impression de lire une analyse de la religion
chrétienne, conduite à l'aide de comparaisons prises dans les autres religions'
La brièveté des trois dernières sections s'explique — et se justifie, selon l'auteur
— par le fait que tout le livre est composé en vue des conclusions qu'il atteint
et qui servent d'hypothèse de travail à toute l'œuvre. Ce qui ne laisse pas de



I96 BIBLIOGRAPHIE

poser une question de méthode. — Mais nous aimerions soulever encore une
autre question : il est entendu que ce livre ne veut prêcher aucune foi. On
peut même admettre, avec son auteur, que l'expérience religieuse et son expression,

dans la mesure où elles sont un phénomène humain, sont susceptibles
d'être comprises dans une unité de langage dont cet ouvrage nous fournirait
une grammaire, une syntaxe et dont il nous ferait découvrir la logique. Mais
peut-on se contenter, lorsqu'il s'agit de la nature de la religion, de la présenter
comme l'adoration du mystère Il nous semble que la religion n'a d'existence
possible, pour le chrétien tout au moins, que comme le vêtement dans lequel
se montre et se cache à la fois un amour concret : non pas l'amour du mystère,
mais l'amour de quelqu'un... et qu'un amour est toujours incomparable. Il
peut être respectueux, voire curieux de l'amour qui vit chez les autres ; il nous
paraît qu'il possède cependant un goût nécessairement unique, un goût que nous
n'avons pas su retrouver dans une œuvre pourtant très riche, souvent même
profondément émouvante. Pierre Gander.

Jan Gonda : Die Religionen Indiens. I. : Veda und älterer Hinduis¬
mus. Stuttgart, Kohlhammer, i960, 370 p. Die Religionen des
Menschheit Bd. 11.

Cet ouvrage fait partie d'une collection de 36 volumes assortis d'un livre
d'illustrations, destinée à devenir un véritable Thesaurus de l'histoire générale
des religions. Cette première publication augure bien pour le reste de la série,
et Ton attend la suite des opérations avec impatience. L'auteur, professeur à
Utrecht, est spécialiste du Véda, et Ton comprend dès lors que les quatre
grands chapitres sur la religion du Véda soient les plus convaincants du livre.
L'auteur signale le caractère « primitif » ou « magique » de cette religion, montre
les dieux védiques dans leurs valeurs étrangement polyvalentes, analyse à

fond les rites brahmaniques et ajoute des développements importants sur les
idées « philosophiques » ou « théologiques » du Véda. Pour le non-initié, la
présentation n'est peut-être pas toujours assez précise ; on aimerait par exemple
trouver une description plus détaillée du « védi », c'est-à-dire de l'emplacement
du sacrifice avec ses multiples installations. — La seconde partie du livre
traite de l'hindouisme ancien, c'est-à-dire de la religion post-védique jusqu'à
la veille du magnifique essor de la bhakti dans la seconde moitié du premier
millénaire de notre ère. L'auteur parle tout d'abord des dieux et de la notion
de divinité, ensuite de la recherche du bonheur et du « salut ». On trouve ici
une abondante information, mais on constate aussi quelques lacunes. Dans le
chapitre sur le dieu Vichnou, il manque une analyse mythologique et historique
de tous les avatars, à l'instar de celle de l'avatar Kirchna (les opinions de l'auteur
sur Rama sont éparpillées dans différents chapitres). Le chapitre sur le dieu
Shiva oublie de souligner les attaches de celui-ci avec les démons et les lieux
d'incinération. On ne nous parle pas non plus du dieu Muruhan/Subrahmaniam,
considéré comme un fils de Shiva (on l'identifie volontiers à Skanda). L'importance

de ce dieu pour l'Inde du Sud ressort clairement de l'étonnant « Muruha-
trupadei », poème qui date de l'époque de l'ancien hindouisme. Finalement,
tout comme les notes sur Rama, celles sur la célèbre « puja » sont un peu
dispersées dans l'ensemble de ce chapitre. Hormis ces quelques réserves, il convient
de féliciter l'auteur et le Kohlhammer-Verlag d'avoir publié cette œuvre.
Si tous les volumes ultérieurs de la collection sont du même niveau, on disposera
d'un instrument de travail qui fera autorité. Carl A. Keller.



BIBLIOGRAPHIE I97

Giorgio Levi della Vida (éd.) : Linguistica semitica : presente e

futuro. Roma, Centro di studi semitici, 1961, 183 p. Studi semitici

4.

De nombreuses publications exégétiques et théologiques souffrent d'une
déplorable carence de leurs auteurs en matière de grammaire sémitique. On
interprète les textes hébreux comme si rien ne s'était passé dans ce domaine
depuis les travaux des grammairiens médiévaux, alors que notre connaissance
de la structure des langues sémitiques a évolué de manière prodigieuse. Le
présent ouvrage renseigne sur l'état actuel des questions et sur les plans de
travail pour l'avenir. En outre, l'invitation adressée par le Centre d'études
sémitiques de Rome à des spécialistes des différentes langues sémitiques de

présenter chacun sa discipline, a révélé un autre fait regrettable : c'est que les
savants cantonnés dans leur spécialité ne tiennent pas compte de ce qui se

fait chez le voisin. Ainsi, M. Anton Spitaler qui parle, de façon très suggestive,
de l'arabe, considère toujours, à l'instar des sémitisants du dernier siècle,
cette langue comme le spécimen le plus parfait et le modèle même d'une langue
sémitique, alors que d'autres membres du colloque se rallient à l'opinion nouvelle
qui donne la préférence à l'accadien. De même, M. Henri Cazelles qui représente
l'hébreu, s'arrête longuement à des questions relativement secondaires telles
que la prononciation des consonnes et des voyelles, alors que les problèmes
vraiment intéressants — le système verbal, la valeur de la grammaire masorétique,

la syntaxe — ne sont que très furtivement effleurés. — Malgré les réserves
qu'on peut faire, il s'agit ici d'un volume vraiment passionnant.

Carl A. Keller.

Ancien
et Nouveau
Testaments

Birger Gerhardsson : Memory and Manuscript : Oral Tradition and
Written Transmission in Rabbinic Judaism and Early Christianity.
Uppsala, Gleerup, 1961, 379 p. Acta Seminarii Neotestamentici
Upsaliensis, XXII.
Le judaïsme distingue entre la Thora écrite et la Thora orale. Dans la

première partie de son livre, le savant suédois présente les résultats de ses
recherches sur la transmission d'une part de la Thora écrite, c'est-à-dire de
l'Ancien Testament et notamment du Pentateuque, et d'autre part de la
Thora orale, c'est-à-dire celle qui se cristallisera dans la Michna et dans la
Gemara. Dans les deux cas, il établit d'abord le milieu dans lequel cette
transmission s'est faite — le culte, l'enseignement élémentaire et les écoles rabbiniques
qui comportent un degré inférieur et un degré supérieur — et il fait ensuite
l'historique de la fixation du texte biblique et de la formation de la tradition
talmudique. En cela, il se base sur les données du Talmud lui-même, texte
rédigé certes à une date relativement tardive, mais dont des éléments remontent
au moins jusqu'à l'époque d'Aqiba (env. 50 à 135 ap. J.-C). L'auteur pense
que les méthodes d'enseignement de la Thora suivies à l'époque de l'élaboration
du Talmud étaient déjà celles employées aux derniers siècles avant J.-C. Il
a le mérite d'avoir élucidé un problème — celui de la transmission orale ou
écrite des traditions sacrées — sur lequel les hypothèses les plus fantaisistes
ont été émises au cours des dernières années. Il a montré que les traditions
doctrinales remontent toujours aux interprétations autorisées de la Loi écrite
d'abord, des dictons des anciens ensuite, offertes par des maîtres reconnus. —¦
Fort de ces résultats, l'auteur aborde dans la seconde partie de son livre le



198 BIBLIOGRAPHIE

Nouveau Testament. L'Eglise ancienne se présente comme une « secte » juive
dont la tradition particulière a été inaugurée par ses grands maîtres tels que
Jésus et Paul. Cette tradition a été transmise de la même manière que les
traditions talmudiques. Pour Paul, la tradition de Jésus correspond — au point
de vue phénoménologique — à l'interprétation de la Thora qu'on trouve dans
la Michna, alors que son propre ministère correspond au travail fourni par les
cercles responsables de la Gemara. — Ces quelques remarques ne rendent compte
que de manière très insuffisante d'un livre extraordinairement bien documenté
que les exégètes de l'Ancien et du Nouveau Testament consulteront avec
profit. Carl A. Keller.

Louis Ligier : Péché d'Adam et péché du monde. L'Ancien Testament.
Paris, Aubier, i960, 319 p. Etudes publiées sous la direction de
la Faculté de théologie S. J. de Lyon-Fourvière, 43.

Ce livre, première partie d'une thèse présentée à l'Université grégorienne
en 1952, analyse la notion du péché dans l'Ancien Testament. Après des études
préliminaires sur le vocabulaire du péché, sur son universalité et sur sa nature —¦
études qui n'apportent rien de nouveau — l'auteur consacre tout un chapitre
au Ps. 51 (p. 99-151). Pour lui, ce psaume est «une prière individuelle, mais
doublée d'une signification communautaire ; et la confession qu'il fait prépare
la supplication pour les dons messianiques » (p. 137). Continuant son enquête,
l'auteur ajoute une série d'études sur Gen. 2 et 3 (p. 161-319), essayant d'élucider
les nombreux thèmes contenus dans ces chapitres considérés comme une « parabole

royale » : Adam est le symbole du roi d'Israël qui, séduit par la femme
qui représente le peuple, s'efforce d'usurper les prérogatives du seul Roi, Dieu.
La méthode adoptée est très personnelle. Négligeant souvent les subtilités
d'histoire littéraire, l'auteur procède par voie d'associations d'idées,
d'interprétations typologiques, voire allégoriques, et de considérations de théologie
biblique et traditionnelle. Nombreuses sont les observations suggestives et les
formules frappantes qui font la valeur de ce livre. Mais dans l'ensemble, il ne
rencontrera guère l'approbation de la majorité des exégètes de l'Ancien Testament.

Carl A. Keller.

J. J. Stamm : Le Décalogue à la lumière des recherches contemporaines.
Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1959, 62 p. Cahiers
théologiques, 43.

Le présent travail a tout d'abord paru en allemand, sous le titre Der j
im Lichte der neueren Forschung. Il a pour point de départ deux conférences
données en automne 1957, à l'occasion de cours de perfectionnement pour les
pasteurs du canton de Berne. Le premier chapitre traite des questions d'Introduction

: le texte du Décalogue (celui d'Ex. 20 est plus archaïque que celui
de Deut. 5), sa forme originale (certainement plus courte que les deux formes
actuelles), et surtout la question de l'âge et de l'origine du texte primitif, c'est-
à-dire de son « Sitz im Leben ». A la suite des recherches notamment de S. Mowink-
kel, A. Alt et G. von Rad, le professeur Stamm pense que le décalogue était
récité régulièrement au cours de la liturgie de la fête de l'alliance célébrée à
Sichern. Il n'est pas exclu que Moïse en fût l'auteur. — Dans le deuxième
chapitre, le professeur Stamm aborde l'exégèse détaillée des dix commandements,
partie pour laquelle les pasteurs seront particulièrement reconnaissants. On



BIBLIOGRAPHIE I99

retiendra surtout l'inoubliable conclusion sur la nature théologique du Décalogue :

« On ne lui donna pas le nom de Loi et on ne le considéra pas non plus comme
telle. Le Décalogue, c'était la charte de liberté que Yahwé avait donnée à son
peuple après l'avoir arraché à l'Egypte. » — Il faut savoir gré au pasteur
Philippe Reymond d'avoir traduit ce précieux volume. Les idées qu'on trouve
ici sont encore trop peu répandues dans les pays de langue française.

Carl A. Keller.

André Neher : Jérémie. Paris, Pion, i960, 231 p.

Après les Jérémie catholiques (Gelin, Steinmann) et le Jérémie protestant
(Aeschimann), voici le Jérémie juif. André Neher, dont on connaît les qualités
d'apologète du judaïsme — il suffit de rappeler son « Moïse et la vocation juive »,

paru dans la collection « Maîtres spirituels » — s'acquitte de sa tâche, non pas
en exégète, mais en écrivain désireux de présenter une image vécue et vivante
de son héros. Le livre contient trois chapitres. Dans le premier, l'auteur évoque
les origines de Jérémie, de même que ses années d'« apprentissage », c'est-à-dire
tout son ministère reflété dans les chapitres 1 à 26 du livre de Jérémie. Dans
le second, le lecteur fait connaissance avec la vie de Jérémie, avec les hauts
faits de son ministère raconté dans Jér. 27 à 45. Le troisième, enfin, est consacré
à la théologie de Jérémie ; il contient entre autres un résumé très poétique de

Jér. 30 à 33. — L'auteur renonce à tout ce qui ressemble de près ou de loin
à un dialogue avec la tradition exégétique chrétienne. Il ignore délibérément
toutes les recherches récentes sur la composition du livre de Jérémie, sur les

genres littéraires dont le prophète s'est servi, et sur l'insertion des péricopes
dans le temps. En revanche, il utilise des raisonnements d'un genre que l'on
retrouve dans la Kabbale. Ainsi, constatant que trois chapitres au milieu du
livre de Jérémie commencent par le mot beréchit, « au début » (c'est-à-dire
au début du règne de Joyakim ou de Sédécias), mot qui est le premier mot même
de la Genèse, M. Neher conclut que « la notion de Genèse est centrale dans le
Livre de Jérémie » (p. vi). — Témoignage émouvant de la lecture juive de
l'Ancien Testament, mais qui n'ajoute rien à l'exégèse proprement dite.

Carl A. Keller.

Friedrich Horst : Gottes Recht : Studien zum Recht im Alten Testa¬
ment. München, Kaiser, 1961, 344 p. Theologische Bücherei, 12.

La série des « Neudrucke und Berichte aus dem 20. Jahrhundert », pour
laquelle on ne saurait assez louer le Christian-Kaiser-Verlag, s'est grossie
d'un volume de grande valeur, remis à son auteur lors de ses 65 ans. Il réunit
dix travaux d'un exégète qui possède non seulement la patience d'un vrai
savant, mais aussi les ressources d'une méthode dépouillée et sûre. La moitié
des travaux traitent de différents aspects fondamentaux du droit dans l'Ancien
Testament : «Das Privilegrecht Jahres» (première édition, 1930) contient un
commentaire et une analyse littéraire de Deut. 12-18, montrant que ces chapitres
sont l'élaboration successive de dix brefs ordres relatifs aux « privilèges de
Yahvé », à savoir les sacrifices, les fêtes, les dîmes et d'autres rites. Ce livre
avait donné le départ à une riche éclosion de recherches sur les origines et les
formes littéraires du droit d'Israël. — Dans « Die Doxologien im Amosbuch »

(1929), l'auteur montre que « rendre gloire à Dieu », c'est plaider coupable.
En prononçant les célèbres doxologies d'Amos 4:i3;5:8;9:6, Israël admet



200 BIBLIOGRAPHIE

donc son péché. — « Naturrecht und Altes Testament » (1950) réfute l'idée
que l'Ancien Testament connaîtrait la notion du droit naturel : cette notion
ne peut se baser ni sur la « nature » de l'homme — l'homme étant créé à l'image
de Dieu, le droit qui convient à sa nature correspond directement à la nature
de Dieu — ni sur la « nature » du droit — le droit étant la manifestation de la
Seigneurie de Dieu. — Un essai sur « Der Mensch als Ebenbild Gottes » (1949)
complète les recherches sur le « droit naturel » : le texte de Gen. 1 : 26 veut dire
que l'homme est une personne, créée pour être le partenaire d'un Dieu personnel.
— Dans t Recht und Religion im Bereich des Alten Testaments » (1956), il
analyse d'une part les incidences de la religion sur la conception israélite du
droit, conception très originale partant de la « Entmagisierung » du droit,
et d'autre part les multiples incidences du droit sur la foi d'Israël (notions de
T« alliance », du péché, etc.). — Plusieurs travaux ont trait à des questions de
droit spécial, tels « Der Diebstahl im Alten Testament » (1935), « Das Eigentum
nach dem Alten Testament » (1949), « Der Eid im Alten Testament » (1957). —
Deux articles, enfin, sont consacrés à des questions d'analyse littéraire : « Die
Formen des althebräischen Liebesliedes » (1935) et « Segen und Segenshandlungen

in der Bibel» (1947). Ce dernier travail révèle, par surcroît, quelques
éléments de la théologie propre de l'auteur. — Un livre qui, par des chemins
très variés, conduit toujours au centre même de la pensée biblique.

Carl A. Keller.

Jean Galot, S. J. : Dans le Corps mystique. Bruges-Paris, Desclée
De Brouwer, 1961, 227 p.

Ce petit livre est, dans l'ensemble, une heureuse présentation des données
ecclésiales du Nouveau Testament ordonnées autour de la notion paulinienne
du Corps du Christ. Exempt de toute technicité théologique, bien étayé
d'enseignement biblique, au point que les seules notes en bas de page sont les références
des citations de l'Ecriture, pénétré enfin d'une chaude spiritualité, cet ouvrage
rendra service aux laïques cultivés. Les seules réserves qu'on peut faire concernent

les quelques pages de la fin sur Marie et sur l'Eglise souffrante du
Purgatoire, où Ton est soudain transporté sur un terrain bien étranger au paulinisme.

Richard Paquier.

Histoire
de la pensée

ET DE

l'Eglise
chrétiennes

Pierre Nautin : Lettres et écrivains chrétiens des IIe et IIIe siècles.
Paris, Editions du Cerf, 1961, 278 p. Patristica 2.

Les treize chapitres de ces stromata patristica contiennent de nombreuses
études et remarques sur des Pères des II6 et IIIe siècles, sur leurs lettres en
particulier et plus précisément encore sur celles dont les chapitres IV-V de
T« Histoire ecclésiastique » d'Eusèbe nous ont gardé l'écho ou des fragments.
Ce commentaire suivi, historique surtout, théologique aussi, jette de
nombreuses lumières sur beaucoup de problèmes, sans oublier ceux de la rédaction
et de la transmission de ces lettres, de l'état du texte, du travail d'Eusèbe, etc.
Il s'agit de la lettre des Eglises de Vienne et Lyon (chap. II), des lettres sur
le conflit pascal sous le pape Victor (IH), de la correspondance de Denys de
Corinthe (I), d'Alexandre de Jérusalem (IV), de Denys d'Alexandrie (VI),
d'Origène (XIII), des lettres à Fabius d'Antioche (V). P. Nautin y a joint
de nouveaux développements sur Josipos et Hippolyte (VIII-X), l'entretien



BIBLIOGRAPHIE 201

Origène-Héraclite (XII), la fin du « A Diognète » et Bérylle de Bostra. Les
hypothèses sont naturellement nombreuses comme les conclusions nouvelles,
mais elles sont clairement présentées et solidement étayées. Même si elles ne
sont pas toutes retenues, ce volume d'études patristiques fournit une riche
moisson. Les quelques documents de cette époque doivent vraiment être
étudiés, commentés, situés selon toutes leurs coordonnées et P. Nautin le fait
excellemment ici. (Parfois l'auteur ferait mieux de citer quelque bonne étude
parue, plutôt que ses propres ouvrages à paraître.) Trois index, dont celui
des passages commentés d'Eusèbe. Jean Sauter.

Henri Crouzel : Origene et la « connaissance mystique ». Bruges,
Desclée de Brouwer, 1961, 633 p. Museum Lessianum, section
théologique, 56.

Auteur d'une remarquable Théologie de l'Image chez Origene, le P. Crouzel
poursuit son enquête, en examinant la modalité mystique de la connaissance
chez l'Alexandrin dans le mystère, le symbole et l'acte de connaître lui-même.
D'où la division tripartite de son ouvrage, dont chaque partie s'ouvre par une
étude lexicographiques pénétrante des termes principaux de la théorie de la
connaissance origénienne. Dieu est inconnaissable et ineffable ; cependant il se
donne à connaître dans sa Parole. Tel est le paradoxe que cherche à résoudre
l'exégèse dite spirituelle. Herméneutique légitime, puisque Dieu, l'Invisible, se
révèle à travers les images, les ombres et les figures, selon une perspective
ouverte par Platon, herméneutique réalisable aussi puisque le Christ donne une
grâce spéciale pour mener à bien cette tâche de déchiffrage du texte sacré,
nécessaire enfin pour ne pas tomber soit dans le littéralisme rationaliste, soit
dans l'ésotérisme et l'extase. Une telle herméneutique n'évacue pas nécessairement

l'histoire, même si elle tend à réduire les schemes eschatologiques
scripturaires à leur signification spirituelle et existentielle ; bien plus, ce qu'elle
recherche derrière la littéralité, c'est l'intention profonde de l'auteur inspiré,
l'affleurement de l'éternité dans le temps. En effet, le langage lourd de puissance
surnaturelle participe au mystère, « la Bible devient un grand sacrement »

(p. 256). Nulle magie dans cette manipulation des mots et des images qui
pousserait le spirituel hors de son intelligence dans les régions de l'indicible ; au
contraire, l'intelligence intuitive (le « nous ») du didascale comprend et pénètre
dans une pleine liberté les « mystères », il va au-delà des images en un cheminement

original qui épouse et relaye l'inspiration qui les a mis au jour. L'herméneutique

spirituelle se met à l'écoute de la divine pédagogie ; elle passe de la Loi
à l'Evangile temporel et de l'Evangile temporel à l'Evangile éternel, sous la
conduite du Logos et de l'Esprit saint, auteurs secrets de l'Ancien Testament
et manifestes du Nouveau. En effet, les événements fondamentaux de l'Incarnation,

de la Transfiguration et de la Résurrection accomplissent les anticipations

vétérotestamentaires et préfigurent la destinée finale des croyants, le
rétablissement de l'Image de Dieu en l'homme. Les résultats d'une telle
herméneutique sont provisoires et approximatifs ; la connaissance des mystères
demeure énigmatique au niveau de l'Evangile temporel ; elle ne sera parfaite
qu'au niveau de l'Evangile éternel. Si la théorie origénienne de la connaissance
religieuse se fonde sur une conception originale des rapports entre l'éternité et
le temps, du statut historique de l'homme et de sa condition dernière, elle

implique une ascèse morale et spirituelle : constatant à la suite de Platon que
seul le semblable peut connaître le semblable, Origene insiste sur le rôle de la



202 BIBLIOGRAPHIE

grâce qui seule peut rendre conforme le pécheur au Fils et crée en lui les conditions

requises pour la connaissance de Dieu. Il n'y a pas de communion avec
Dieu, sans le pardon des péchés, la purification du cœur et la mise en pratique
de la loi d'amour ; il n'y a pas de connaissance de la Révélation sans un consentement

libre au don de la foi et à l'intervention du Saint-Esprit : pédagogie
chrétienne et pédagogie divine s'articulent l'une sur l'autre dans le mouvement
qui les achemine vers leur parfait accomplissement. S'il y a parfois ici-bas un
instant d'union avec Dieu qui ressemble à un toucher, ce privilège est rare ;

ordinairement, le croyant vit de l'élan que Dieu lui communique pour l'attirer à
Lui. Il y a donc une participation dynamique de l'âme humaine à Dieu, parce
qu'elle est faite à l'image du Dieu trinitaire. A cause de sa parenté avec Dieu,
l'âme est destinée à s'unir mystiquement avec le Fils, sans se confondre avec
lui, après l'épreuve de la chute et la guérison de la rédemption. De Faye
considérait Origene comme un spéculatif discursif, Völker comme un mystique
extatique ; contrairement à ces opinions opposées, le P. Crouzel l'envisage surtout
comme un apôtre et un didascale qui ne sépare pas la recherche discursive et
la méditation contemplative dans sa lecture de l'Ecriture et sa prédication, un
théologien « pratique », qui cherche à travers toutes les voies qui lui sont offertes,
à donner une initiation aussi large que possible à la vie chrétienne. Ainsi
l'enquête très poussée du P. Crouzel, si informée, si valable par la masse de
documents qu'elle présente, se situe dans la ligne des ouvrages de Daniélou, de De
Lubac qui cherchent à réhabiliter l'Alexandrin en le lavant des accusations
d'ésotérisme, de platonisme spéculatif, de panthéisme. Dans un prochain
ouvrage, le P. Crouzel se propose d'examiner les rapports entre l'origénisme
et la philosophie, reprenant ainsi, à un niveau supérieur, les résultats de la
présente recherche ; il donnera certainement une réponse à ce problème qui se

dégage de son ouvrage : la théorie origénienne de la connaissance religieuse est-
elle spécifiquement chrétienne ou fait-elle appel à des thèmes étrangers à

l'Evangile Quand on sait l'influence exercée par Origene sur les Pères orientaux

et occidentaux et plus ou moins directement sur les docteurs médiévaux,
on comprend tout l'enjeu de cette question. Gabriel Widmer.

Jean Chrysostome : Sur la Providence de Dieu. Introduction, texte
critique, traduction et notes d'Anne-Marie Malingrey. Paris,
Editions du Cerf, 1961, 290 p. Sources chrétiennes, 79.

Le traité « Iatrôn mèn paîdes... », écrit en exil, est étroitement lié aux lettres
à Olympias que Mne Malingrey a déjà traduites aux S.C. (13). Elle donne ici une
édition critique nouvelle de ce traité sur huit manuscrits choisis parmi plus de
soixante. La seconde moitié de l'introduction étudie soigneusement la tradition
manuscrite, tandis que le début traite brièvement, mais de façon bien informée,
des circonstances, du genre littéraire et des thèmes. Trois index complètent ce
texte où Chrysostome exilé explique à la raison et à la foi le mystère de la
Providence et des souffrances de ce monde que Jean a longuement méditées
dans la Bible et dans la vie. Jean Sauter.

J. H. Newman : Esquisses patristiques. Desclée de Brouwer, 1962,
525 pages. Collection « Textes newmaniens », III, traduction Denys
Gorce.

Il était temps que nous ayons enfin une bonne version française des Historical
sketches, peut-être le moins connu, mais certes non le moins significatif des



BIBLIOGRAPHIE 203

nombreux écrits de Newman. On sait la prédilection de Newman et des autres
leaders du Mouvement d'Oxford pour l'Eglise des Pères, en laquelle ils voyaient
un idéal et un modèle pour leur effort de rénovation de l'Eglise d'Angleterre.
Newman s'est penché avec amour sur la vie et les vicissitudes de Basile de
Cesaree, Grégoire de Naziance, Théodoret, Antoine et Jean Chrysostome. Avec
une intuition remarquable, un sens psychologique très sûr, il fait revivre devant
nous ces grands lutteurs de l'ancienne Eglise. Il utilise pour cela avec un art
consommé la correspondance qu'ils ont laissée, ainsi que les témoignages contemporains

les plus divers. Disons d'emblée que ce n'est peut-être pas la manière
dont on écrit généralement l'histoire : rien de froidement objectif dans ces

pages, où l'on sent vivre et vibrer Newman lui-même autant que ceux dont il
esquisse la biographie. Mais n'est-ce pas justement le prix de ces pages, qu'on
lit jusqu'au bout avec un intérêt soutenu et beaucoup de joie Ajoutons que la
traduction est en tous points parfaite d'exactitude et d'élégance, et que la
présentation de ce livre relié de 500 pages, très maniable grâce au papier fin, est
une réussite. Richard Paquier.

Vies des Pères du désert. Introduction de A. Hammann. Traduction
d'Arnauld d'Andilly et Benoît Lavaud, O.P. Paris, Bernard
Grasset, 1961, 300 p. Collection Ictys-Lettres chrétiennes 4. 4 pi.,
1 carte.

Cette collection, qui cherche à faire connaître à un large public les textes
patristiques, donne ici une réimpression commode des traductions par Bernard
Lavaud de la Vie de saint Antoine (parue à Fribourg en 1943 — cela n'est
pas indiqué) et de trois récits de YHistoria monachorum in Aegypto, et par
Arnauld d'Andilly (1653) de YHistoire religieuse de Théodoret de Cyr (sans
le prologue et le traité de la Divine Charité). On doit se demander si cette
pièce remarquable du XVIIe siècle, que R. Draguet a déjà utilisée pour ses
« Pères du désert », permet au lecteur moderne un accès direct à ces Pères.
Nous y trouvons encore une vie de Pachôme, traduite par E. Amélineau (1895).
(Un renvoi à l'édition et à la traduction de L.-Th. Lefort s'imposait.) Huit
pages du P. Hammann constituent une introduction utile à ce volume, auquel
va bientôt s'ajouter une traduction d'Apophtegmes. Jean Sauter.

Ambroise de Milan : Des Sacrements, Des Mystères, Explication du
Symbole. Texte établi, traduit et annoté par Dom Bernard Botte,
O.S.B. Paris, Editions du Cerf, 1961, 225 p. Sources chrétiennes,
25 bis.

L'intérêt des catéchèses baptismales pour la connaissance de la vie
liturgique et de la discipline de l'Eglise et sa dogmatique n'est plus à démontrer ;

il sera d'autant plus grand, pour l'histoire de l'Eglise de Milan et pour celle du
baptême de saint Augustin qu'on parviendra à prouver l'authenticité ambrosienne

du De Sacramentis et de YExplanatio. A la suite du P. Faller et
de Connolly, Dom Botte y parvient en examinant les circonstances
historiques, les usages liturgiques et les passages bibliques mentionnés par ces
deux ouvrages contestés et le De Mysteriis, dont l'authenticité est incontestée

; certaines de ces preuves seront encore développées dans l'appareil
critique en bas de page de la traduction. Avec le De Sacramentis et l'Expla-
natio, nous aurions, documents précieux, parce que très rares, les catéchèses



204 BIBLIOGRAPHIE

baptismales telles que saint Ambroise les a prononcées, sténographiées par des

tachygraphes et non revues pour leur publication par l'auteur. On voit alors
comment on comprenait les rites baptismaux au IVe siècle, « plus anciens et
plus divins que ceux des Juifs », nécessaires pour le salut, la guérison, la purifi-
fication et la nouvelle création, comment on concevait l'efficace de l'eau baptismale

non en fonction d'une vertu magique inhérente au liquide, mais en fonction

de la foi de l'Eglise, comment enfin on interprétait le sacrifice eucharistique à
la lumière de l'Ecriture. La présente édition et traduction diffère de la précédente,

puisque Dom Botte utilise les textes édités par le P. Faller dans le Corpus
de Vienne en 1955, avec quelques variantes rejetées dans l'apparat critique à
la fin du volume, et en bas de pages pour YExplanatio que Dom Botte a joint
fort heureusement aux deux autres traités dans cette utile réédition.

Gabriel Widmer.

Jean-Claude Guy, S. J. : Unité et structure logique de la « Cité de
Dieu » de saint Augustin. Paris, Etudes augustiniennes, 1961,
158 p.

Après la parution, dans la Bibliothèque augustinienne, d'une édition
nouvelle et d'une traduction intégrale de La Cité de Dieu, on tirera grand profit
de la lecture de la judicieuse introduction du P. Guy à cette œuvre difficile et
complexe. A travers une analyse minutieuse du texte, l'auteur en dégage deux
grands thèmes : l'affrontement du paganisme et du christianisme (les dix
premiers livres), les étapes de la révélation chrétienne dans l'histoire (les douze
derniers livres) ; il met en lumière la manière dont saint Augustin fait saillir,
grâce à une méthode de récupération, la nouveauté de la vérité chrétienne, et
l'aménage dans la ligne continue de l'histoire humaine. Ainsi la réfutation du
paganisme prend sa vraie signification, une fois démontrée la vérité chrétienne ;

le passage de l'incroyance à la foi pivote autour de l'action médiatrice du Christ
et de la mission évangélisatrice de l'Eglise. Grâce à la méthode de récupération,
l'apologétique augustinienne est capable de montrer comment les visées
profondes et valables du paganisme, mais inachevées et tronquées dans leur
accomplissement, se réalisent dans l'édification de l'Eglise ; ainsi, en instaurant le
bonheur authentique, l'Evangile évacue les tentatives erronées de la religion
sous ses diverses formes et rend cette dernière caduque. Une fois le paganisme
vidé de son prétendu contenu, et son intention secrète redressée, Augustin peut
s'interroger sur la naissance, le développement de la Cité de Dieu. Le P. Guy
examine le délicat problème de l'existence éventuelle de trois cités dans la
pensée de saint Augustin (les deux cités « ideelles » et la cité historico-terrestre) ;

il en donne une solution plus nuancée que celle de Mgr Journet et de MM. Gilson
et Marrou. Il souligne combien la Cité de Dieu s'insère dans l'intuition théologique

augustinienne : elle reflète les structures de l'économie du salut, le rôle
du Médiateur, la nécessité de la conversion et de la participation à la vie
sacramentaire. Le grand ouvrage de saint Augustin ne vise pas d'abord à démolir les

prétentions du paganisme, celui du IVe siècle ou celui du XXe siècle, mais à
fortifier les croyants dans la certitude de leur unité, à décider les modérés à

s'engager dans l'Eglise et à ouvrir les yeux du monde sur ses divisions
pernicieuses ; il garde sa valeur à l'aube d'une ère de postchrétienté, comme il exerça
une influence considérable dans la chrétienté médiévale.

Gabriel Widmer.



BIBLIOGRAPHIE 205

Jean Damascène : Homélies sur la nativité et la dormition. Texte grec.
Introduction, traduction et notes par Pierre Voulet, S.J. Paris,
Editions du Cerf, 1961, 212 p. Sources chrétiennes, 80.

Ces quatre homélies sont un document important du dossier mariologique,
dont les S. C. commencent à publier quelques pièces (S. C. 70), et plus
particulièrement du dossier de l'assomption. Elles ne sont pas seulement
intéressantes à cause de leur ancienneté, de leur auteur, de leur lyrisme, mais
aussi par leur manière de rattacher l'éloge de Marie au mystère de l'Incarnation

et à certains lieux saints de Jérusalem. La façon de rapporter les
traditions anciennes, les titres donnés à Marie, les arguments de convenance et
d'analogie méritent aussi une considération attentive. L'essentiel de
l'introduction est donc tout naturellement consacré à la doctrine mariale du
Damascène : elle est solide, mais pas assez historique. Le texte est celui de

Lequien (1712) amélioré par quelques manuscrits. Jean Sauter.

Grégoire de Narek : Le livre de prières. Introduction, traduction de
l'arménien et notes par Isaac Kéchichian, S.J. Préface de Jean
Mécèrian, S.J. Paris, Editions du Cerf, 1961, 550 p. Sources
chrétiennes, 78. Série orientale.

Cette première traduction française intégrale des quatre-vingt-quinze Prières
ou élégies sacrées du saint moine Grégoire (vers 944-1010) nous révèle un ouvrage
essentiel et étonnant de la spiritualité arménienne. Préfacées par le professeur
Mécèrian qui pose la question de Tunité de l'ouvrage et des influences
extérieures, elles sont bien introduites par le traducteur en une suite de brèves
notices sur l'époque, la vie, les écrits de Grégoire, puis sur la construction et les
idées maîtresses, sa poésie, le texte, les commentaires et les traductions, la
bibliographie. Quant au texte, il faut se laisser entraîner par lui ou mieux encore
le prier. Grégoire est un poète lyrique dont l'imagination débordante est au
service d'une grande sensibilité : il exprime les abîmes du péché, la miséricorde
infinie de Dieu et l'ardente recherche du salut et de l'union au Christ au travers
des luttes de ce monde. Jean Sauter.

Nicétas Stethatos : Opuscules et lettres. Introduction, texte critique,
traduction et notes par J. Darrouzès, A.A. Paris, Editions du Cerf,
1961, 290 p. Sources chrétiennes, 79.

J. Darrouzès, reprenant l'œuvre d'A. Wenger, rassemble ici six traités,
onze lettres et trois opuscules d'un moine studite du XIe siècle, qui nous
révèlent l'enseignement mystique et théologique traditionnel, exposé en
particulier face à certaines poussées « modernistes » : étape d'un grand intérêt
avant Grégoire Palamas. Il s'agit surtout de la trilogie sur « l'âme », « le paradis

» et « la hiérarchie », et puis des traités sur « Les limites de la vie » et « Contre
les Juifs », d'une profession de foi et de quelques lettres et écrits sur ces sujets,
sur les coutumes studites et les canons. — Le texte critique améliore
considérablement l'édition Chrestos (1957). La traduction est excellente, et
l'introduction solide (vie et œuvres, chronologie, doctrine, tradition manuscrite) et
les trois index fort utiles (l'index analytique grec surtout). Jean Sauter.



206 BIBLIOGRAPHIE

Defensor de Liguge : Livre d'étincelles I (Ch. 1-32). Introduction,
texte, traduction et notes de H.-M. Rochais, O.S.B. Paris,
Editions du Cerf, 1961, 420 p. Sources chrétiennes, 77. Textes monastiques

d'Occident, VIL
Cette anthologie systématique (composée autour de 700), recueil de pensées

tirées de la Bible et de dix-sept Pères de l'Eglise, fut un livre spirituel fort
apprécié au Moyen Age, témoignage de ces étincelles que la Parole de Dieu fait
jaillir des écrits bibliques et patristiques. L'ouvrage comprend quatre-vingt-un
chapitres qui portent le titre d'une vertu, d'un vice, d'une vocation, etc. Le
P. Rochais en a donné une édition critique dans le Corpus Christianorum, reproduite

ici avec une traduction soignée et soigneuse et quatre étages de références
et notes très sobres (les variantes des citations auraient pu être jointes à la
référence elle-même). L'introduction renvoie à plusieurs articles de l'auteur, insiste
sur l'intérêt de l'ouvrage, analyse son caractère, son origine, son titre, son but
et présente cette édition et cette traduction : c'est un assemblage inégal de
paragraphes mal ou pas du tout taillés. Mais ce florilège est un témoin d'un grand
intérêt, qui enflamme aujourd'hui encore celui qui le médite.

Jean Sauter.

Heinrich Schmid : Zwingiis Lehre von der göttlichen und menschlichen
Gerechtigkeit, Studien zur Dogmengeschichte und systematischen
Theologie 12. Zürich, Zwingli Verlag, 1959, 269 p.

On ne doit jamais oublier, quand on étudie la pensée de Zwingli, qu'il ne
fut pas un homme de cabinet, mais le bâtisseur d'une cité. Zurich avait rompu
avec l'ancien ordre de choses. Mais si les règles de l'Eglise romaine n'y avaient
plus cours, fallait-il renoncer pour autant à constituer un droit nouveau
n'y avait-il vraiment pas d'autre issue que le radicalisme anabaptiste, qui
prétendait instaurer le Royaume de Dieu sur terre ou la solution luthérienne,
qui séparait nettement les deux ordres Zwingli n'hésita pas à créer sa propre
solution : l'enracinement du droit dans la Révélation. Il y était amené naturellement

par sa conception des rapports entre l'Eglise et l'Etat, qui formaient
pour lui une unité, en tant qu'expressions différentes d'une même communauté.
— Le problème était donc le suivant : comment la justice divine peut-elle
devenir la loi de l'Etat sans se renier elle-même Aussi l'auteur commence-t-il
par définir la notion de justice divine, capitale dans la pensée du réformateur.
La justice divine est avant tout un fait : le fait d'un Dieu qui se pose en éducateur
de l'homme et qui pour cela se donne à l'homme, afin de l'élever à lui et lui
rendre — c'est primordial pour Zwingli — la possibilité d'accomplir la Loi.
Cette justice divine a donc nécessairement une « face » humaine : une obéissance
inconditionnelle et volontaire, telle que Jésus-Christ seul a pu la vivre. Ce qui,
pour Zwingli, est la justice humaine proprement dite se situe par contre bien
au-dessous de cette justice divine. La justice humaine représente à la fois un
ensemble de règles juridiques inspirées de la Bible (Zwingli utilise la notion
d'analogie) et l'obéissance humaine correspondante. Tout inférieure qu'elle
soit à la justice divine, principalement par le fait qu'elle doit recourir à la
contrainte et ne peut renouveler l'homme intérieurement, la justice humaine
est cependant nécessaire à la justice divine, dont elle est un signe (pour autant,
évidemment, qu'elle soit conformée à son modèle divin). C'est ainsi que l'auteur
en vient finalement à définir les rapports qui, selon Zwingli, doivent unir



BIBLIOGRAPHIE 207

l'Eglise et l'Etat (chacun ayant sa tâche propre, mais se contrôlant et se stimulant

mutuellement). On ne sera probablement pas très loin de la vérité en

voyant, dans le travail de M. Schmid, moins l'étude d'un aspect déterminé
de la pensée de Zwingli qu'une interprétation de l'ensemble de cette pensée
à partir de la notion de justice. A ce titre, aussi bien que par la solidité des

preuves, ce travail mérite d'attirer l'attention. G. Besse.

André Biéler : L'humanisme social de Calvin. Préface de W. A.
Visser 't Hooft. Collection « Ethique. Croire, penser, espérer ».

Genève, Labor et Fides, 1961, 112 p.

Il y a trois ans, pour le IVe centenaire de l'Université de Genève, A. Biéler
publiait une thèse de sciences économiques et sociales sur « La pensée économique

et sociale de Calvin ». Dès sa parution, cet ouvrage fut considéré comme
une contribution définitive autant que nouvelle. L'importance quantitative de
cette thèse — plus de 500 pages — en rendait cependant l'approche malaisée
au non-spécialiste. Aussi saluons-nous avec reconnaissance le présent ouvrage
qui en est une sorte de résumé. — Dans sa préface, le Dr Visser 't Hooft souligne
l'actualité étonnante de la pensée économique et sociale de Calvin. C'est bien
l'impression dominante que Ton retire de la lecture du livre de Biéler. Que ce
soit sur « la personne et la société » (chap. I), « Targent et la propriété » (chap. II),
« le travail, le salaire, le commerce et la banque » (chap. Ill), Calvin témoigne
d'une liberté et d'une nouveauté étonnantes. De sorte qu'on ne sait pas qui on
doit le plus admirer, de Calvin, qui en plein XVIe siècle et comme en passant a
défini les bases et le cadre d'un vrai « socialisme personnaliste » ou de Biéler,
qui a su grouper tous ces éléments épars dans l'œuvre du réformateur et nous
les transmettre avec une telle clarté — De toutes façons, il y a là matière,
pour le moins, à une utile mise au point sur la manière « d'être présent au monde »

dans la ligne de la plus authentique tradition réformée. On attend maintenant
de Biéler qu'il nous dessine le visage d'un « socialisme personnaliste » pour
l'Eglise du XXe siècle Eric Fuchs.

Konrad Onasch : Dostojewski als Verführer. Christentum und Kunst
in der Dichtung Dostojewskis. Ein Versuch. EVZ-Verlag Zürich,
1961, 110 p.

M. Onasch, qui a déjà consacré à Dostoievski un ouvrage de recherches

bibliographiques, s'intéresse ici à la pensée religieuse de l'écrivain et aux influences

qui la déterminèrent. L'auteur réfute l'interprétation traditionnelle selon

laquelle le christianisme de Dostoievski serait tributaire essentiellement de la
théologie orthodoxe et d'un certain mysticisme slave caractéristique de l'Eglise
primitive russe. Certes, le poète fut croyant orthodoxe. Mais l'œuvre d'art a son
statut ontologique propre et révèle des sources tout autres. Ce n'est pas l'orthodoxie

russe mais bien la pensée occidentale qui a exercé sur Dostoievski une
influence prépondérante. Rousseau et Feuerbach déterminent sa vision
anthropocentrique de la religion. Le « Génie du christianisme » lui en révèle l'aspect
esthétique. David F. Strauss et le libéralisme protestant lui apportent l'image
du Christ en dehors de toute perspective dogmatique. Le christianisme de
Dostoievski apparaît comme une synthèse de ces divers éléments. Par elle s'explique
l'étrange pouvoir de fascination de l'œuvre. La réflexion esthétique s'y substitue
à la réflexion morale ; la fiction théologique est remplacée par une fiction



208 BIBLIOGRAPHIE

poétique. Le christianisme n'est plus dogme, mais séduction, jeu poétique d'une
extraordinaire intensité. Dostoievski, créateur génial d'une nouvelle « Comédie
divine », ouvre la voie à Gide, à Graham Greene, à Thomas Mann. — Ce livre
n'est qu'un essai, mais il est aussi riche et suggestif qu'une longue étude. Dommage

seulement que les reproductions qui l'illustrent soient si médiocres.
W. Schiltknecht.

Théologie Dietrich Bonhœffer : Gesammelte Schriften. Herausgegeben von
contempo- Eberhard Bethge. IV. Auslegungen — Predigten. 1933-1944. Mün-

raine chen, Chr. Kaiser Verlag, 1961, 647 p.

Ce quatrième et dernier tome des papiers laissés par Bonhœffer mérite une
attention particulière. Consacré à des études bibliques, des méditations, des

allocutions de baptême, des notes d'homilétique et surtout à des prédications,
il constitue en somme le couronnement de l'œuvre du théologien trop tôt
disparu. Car si l'auteur de « Akt und Sein » et de « Nachfolge » fut un systéma-
ticien de race, il fut aussi un prédicateur d'une valeur exceptionnelle par sa
fidélité au service de la Parole divine. Apporter le message de Dieu à ses frères
était sa joie. On cite de lui ces mots adressés à une parente dont les jours
étaient comptés du fait d'une maladie irrémédiable : « Que ferais-je, si je savais
n'avoir plus que peu de temps à vivre Je tâcherais d'enseigner encore la
théologie, et surtout de prêcher souvent. » Ne fut-ce pas pour lui une grâce
suprême d'avoir prêché encore la veille même de sa mort inattendue et brutale
— Très naturellement on a groupé les prédications par ordre chronologique :

celles de la période de Berlin et de Londres (1931-34), époque durant laquelle
le Bonhœffer de vingt ans disait et redisait à ses frères les théologiens : « Vous
avez un thème fondamental unique, l'Eglise. » Celles de Finkenwald (1935-39),
période durant laquelle le Bonhœffer de trente ans, qui écrit Nachfolge et
Gemeinsames Leben, répète sans se lasser à l'Eglise : « Ton souci primordial,
le monde » Enfin les prédications du temps de la guerre (1939-44), années
durant lesquelles le Bonhœffer de Ethik et de Widerstand und Ergebung (il a

quarante ans) clame au monde : « Tu te sens abandonné, mais cet abandon
même est l'affaire de Dieu. » — Alors même que le cours d'homilétique (donné
un semestre sur deux à Finkenwald, de 1935 à 1940) n'a pu être reconstitué
que d'après des notes d'auditeurs, il ne manque pas d'intérêt. Ne pouvant pas
entrer dans le détail, nous nous bornons à en indiquer le plan. A lui seul son
énoncé fait pressentir des richesses : Aperçu historique. La Parole prêchée.
Le témoin. Ministère de la Parole et « ordination ». Causalité et finalité de la
prédication. Le pasteur et la Bible. Comment naît une prédication Le pasteur
et le culte. La prédication et le texte. Forme de la prédication ; le langage dans
le service divin. Après la prédication. — Ces exposés n'entraîneront pas l'adhésion

du lecteur sur tous les points. Un réformé aura quelque peine à remplacer
la notion de consécration par celle d'ordination. Chacun ne sera pas convaincu
que le pasteur ne doit jamais choisir un texte en accord avec les circonstances
du moment. Mais nul ne pourra contester que ces quelque cinquante pages
abondent en remarques pénétrantes. « La parole de la prédication, écrit par
exemple Bonhœffer, n'a pas d'abord pour but d'enseigner, d'émouvoir, ni de
stimuler la volonté ; elle est là pour « porter » le pécheur, pour le décharger
de son fardeau ; car cette Parole, c'est le Christ présent dans sa communauté. »

Ou encore : « Le prédicateur, un témoin, mais qui doit toujours s'effacer
derrière son témoignage. » — Non multa, certes, sed multum. Edmond Grin.



BIBLIOGRAPHIE 209

André Trocmé : Jésus et la révolution non violente. Genève, Labor et
Fides, 1961, 205 p.
Ce livre, a-t-on dit, est plus utile que convaincant. La remarque ne manque

pas de saveur et pourrait renfermer une bonne part de vérité : utile parce
qu'il met en lumière divers aspects de la personne et de l'œuvre de Jésus, trop
souvent laissés dans l'ombre ; pas toujours convaincant parce que l'auteur,
à la suite de telle « trouvaille », envisage l'œuvre entière du Christ dans une
optique trop particulière pour être pleinement juste. — M. Trocmé poursuit
un noble but : trouver quelques réponses à l'angoisse de notre génération.
A cette fin, il s'applique à lire la Bible dans une perspective nouvelle : celle
de la menace redoutable que les problèmes de la faim et de la bombe atomique
font peser sur l'humanité ; et celle de l'apport de Gandhi démontrant que la
mise en pratique du Sermon sur la montagne peut parfois résoudre la question
des relations entre groupes humains. Or, au cœur de la Bible, il y a la personne
du Christ, intervention unique de Dieu dans l'histoire. A cause de Lui, chaque
vie d'homme est un événement sans précédent. Si donc on entend estimer
la valeur de l'homme d'aujourd'hui, il faut d'abord « mesurer ce qu'a été le
Jésus de l'histoire ». — A en croire M. Trocmé, tout l'enseignement du Galiléen
est fonction de deux idées fondamentales : sa volonté d'inaugurer une année
de Jubilé ; sa conviction de la valeur essentielle de la non-violence. Dans le
discours du Sauveur dans la synagogue de Nazareth, au début de son ministère
(Luc 4 : 16 s.), il croit découvrir l'explication du comportement du Christ et
celle de l'hostilité des dirigeants à son égard : sur les traces de Moïse, Jésus
entend accomplir sa tâche de Messie ; il veut proclamer une « Année sabbatique

» destinée à réaliser la justice divine par la mise en question de toutes
les situations humaines ; mais les possédants se sentent menacés dans leurs
intérêts et se dressent contre lui. Cette façon — originale — d'envisager les
choses permet à M. Trocmé d'éclairer plusieurs passages obscurs des évangiles.
Selon lui, par exemple, la parabole de T« Econome infidèle » en revient à l'exhortation

de célébrer le Jubilé, de pratiquer la redistribution des biens (prévue
Lévitique 25 : 8 s.) ; ce sera résoudre le problème social d'alors ; ce sera préparer
la venue du Royaume, dont T« Année sabbatique » est un signe avant-coureur.
Mais... l'idée du Jubilé devient, pour l'auteur, la clé qui ouvre toutes les portes ;

et ramené à cela, l'enseignement du Sauveur est singulièrement diminué. —
Quant à l'idée de la non-violence, Jésus, nous dit-on, la tenait de ses parents,
de Zacharie et d'Elisabeth, d'Anne, de Siméon. C'est pourquoi ces prémisses
juives vont constituer le cadre de la morale du Sermon sur la montagne. Au
faux « dilemme » (d'autrefois et d'aujourd'hui) : user de violence ou se montrer
lâche, Jésus-Christ substitue le seul « dilemme » vrai : sauver ou tuer. Héritée
du Maître par ses disciples, cette non-violence posera, dès les premiers temps
de l'Eglise, le problème des rapports entre la communauté chrétienne et l'Etat.
Seulement, si l'on discerne assez bien les origines juives d'une certaine non-
violence (p. 126), on discerne plutôt mal son caractère proprement évangélique.
Les quelque dix pages consacrées à ce sujet (169 s.) laissent supposer que
l'auteur ne fait aucune différence entre une attitude négative, comme la
résistance non-violente, et l'attitude positive que représente l'agapè chrétienne. La
comparaison entre le Christ et Gandhi, sur laquelle s'achève l'ouvrage, nous
confirme dans cette impression et soulève plus d'une question. — Pour autant,
cette étude est loin d'être sans valeur. Elle mérite d'être méditée attentivement
par les hommes de compromis que sont, peu ou prou, les chrétiens d'aujourd'hui.

Edmond Grin.

14



210 BIBLIOGRAPHIE

M.-J. Le Guillou, O.P. : Mission et Unité, les exigences de la communion.

Collection « Unam Sanctam », nos 33 et 34. Paris, Editions
du Cerf, i960, livre premier, 292 p. ; livre second, 340 p.

L'ouvrage du Père Le Guillou se présente comme une véritable somme de

théologie œcuménique. — Dans le premier livre, l'auteur examine d'une manière
historique, systématique et critique la manière protestante actuelle d'aborder
l'œcuménisme. S'il pense que l'ecclésiologie protestante incline vers une réduction

de l'être de l'Eglise à la mission de l'Eglise — « le rapport de l'Eglise et
de la mission commande, en perspective protestante, celui de l'Eglise et de

son unité » (p. 81) — il est assez honnête cependant pour ne pas passer sous
silence les efforts qui se poursuivent, parmi les protestants, pour que la
missiologie n'épuise pas l'ecclésiologie, pour que l'apostolicité de l'Eglise (comprise

dans la ligne protestante) ne satellise pas son unité, sa sainteté et sa
catholicité. Toutefois l'indéniable tendance protestante à dire que l'Eglise « se

fait par la mission, elle devient elle-même mission, emprise directe de Dieu
sur le monde » (Hœkendijk, cité p. 92), lui paraît un apport essentiel et bienvenu

pour le dialogue œcuménique à trois — romains, orthodoxes et protestants

— qu'il souhaite et favorise. La deuxième partie du livre premier est
consacrée à une présentation des origines, des hésitations et des lignes de
force de la théologie orthodoxe de l'œcuménisme. Cette présentation est portée
par le souci de montrer combien l'orthodoxie est ou devrait être plus proche
de l'Eglise romaine que des Eglises de la Réforme. — Le livre second a pour
sous-titre : « L'Eglise catholique et sa mission à l'égard des communions séparées

». Une première partie, intitulée « Eglise et unité », expose d'abord la
genèse des divisions chrétiennes pour déboucher sur un chapitre très utile sur
les différents genres de rencontre interecclésiastique que l'histoire a connus :

le genre controverse, le genre concordance, l'histoire critique, la « Konfessionskunde

» et, maintenant, le genre œcuménique. « Ce genre... se caractérise
essentiellement par une volonté de dialogue, c'est-à-dire par une volonté de saisir
de l'intérieur, dans son développement historique, et dans une objectivité aussi

parfaite que possible, la position de l'adversaire, pour faire droit à ses requêtes
valables. Il témoigne du souci de dépasser une double tentation à laquelle risque
de se heurter tout dialogue œcuménique : se laisser aller à de faux accommodements

par escamotage de la profondeur des divergences, réduire l'autre à son

propre formalisme, par refus de reconnaître les valeurs vivantes qui supportent
tacitement son effort d'intelligence de la foi. Il est un effort pour pénétrer la
valeur qui donne un sens à l'expression formelle» (p. 83s.). Cette première
partie aborde pour terminer deux problèmes difficiles : comment, étant Tunique
Eglise, celle de Rome peut-elle rencontrer les autres Eglises, et comment doit-
elle les rencontrer en raison de tout ce qu'elle a à redécouvrir à leur contact
Une deuxième partie reprend d'une manière émouvante l'ensemble de

l'ouvrage pour proposer une théologie de la communion qui ferait droit aux requêtes
valables du romanisme, de l'orthodoxie et du protestantisme. Des notes, très
nombreuses, sont rejetées en fin de chaque volume. — Une recension
bibliographique demeure nécessairement trop brève pour faire justice à une œuvre
de cette importance. Je me contente donc de relever les trois points suivants :

Tout d'abord ce livre fait réfléchir sur le protestantisme contemporain. D'où
vient le fait que celui-ci se trouve en effet comme fasciné, absorbé par la
préoccupation missionnaire qui ne jouait pourtant pas de rôle au moment de la
Réforme Hélas, le P. Le Guillou ne cherche pas à donner une réponse à ce



BIBLIOGRAPHIE 211

problème qui mériterait un examen sérieux. Un tel examen mènerait, je pense,
aux deux réponses suivantes : l'absence de souci missionnaire réel qui caractérise

les XVIe et XVIIe siècles protestants et qui étonne tellement aujourd'hui,

provient d'abord du fait que les protestants d'alors savaient bien qu'ils
ne pouvaient pas fonder de nouvelles Eglises, puisqu'ils n'étaient pas à eux
seuls l'Eglise de Jésus-Christ, puisque leur volonté et leur devoir étaient
réformateurs et non missionnaires. Etre missionnaire, fonder des Eglises nouvelles,
c'aurait été pour eux admettre qu'ils étaient eux-mêmes une nouvelle Eglise,
ce contre quoi ils ont protesté avec la vigueur et la bonne conscience que Ton
sait. Cette absence, alors, de souci missionnaire, vient ensuite du fait que
l'illuminisme, sous sa forme assagie du piétisme, n'avait pas encore droit de

cité dans les Eglises de la Réforme. Or la manière illuministe et pietiste de
chasser l'Eglise vers son avenir sans trop se soucier du passé chrétien, de la
tradition, a profondément transformé ce qu'avait voulu la Réforme : elle a
accrédité l'idée qu'il fallait s'accommoder de la division chrétienne en confessions

différentes, que celle-ci n'était en somme pas mortelle pour l'Eglise puisque
l'Eglise, dans sa structure et dans la formulation de sa foi et de son culte,
est toujours obligatoirement en deçà d'une obéissance authentique. On regrette
que le P. Le Guillou n'ait pas marqué la césure profonde du XVIIIe siècle,
et qu'il traite par conséquent le protestantisme comme un ensemble vieux de

quatre cents ans. C'est pourquoi il lit le XVIe siècle protestant à la lumière
du XVIIIe siècle protestant plutôt qu'à celle de l'Evangile et des Pères. D'où
bien des contresens, tel celui, par exemple, qu'« il ne faut jamais oublier que »

— pour l'ecclésiologie calviniste — «les Eglises vraies ne sont jamais que des

communautés humaines dans lesquelles, sous l'action de la Parole, se produit
le rassemblement du peuple de Dieu, rassemblement au service duquel
fonctionne une organisation tout humaine, destinée simplement à éliminer les
obstacles à l'action divine » (II, p. 208) On ne saurait faire un tort plus grand
à la théologie de la Réforme qu'en ne la lisant pas à la lumière de la foi catholique

ancienne... — Le second point que je voudrais relever, c'est l'actualité
du livre du P. Le Guillou. S'il aborde les rapports entre la mission et l'unité
avec tant de franchise et d'ouverture d'esprit, c'est que l'unité est nécessaire
à la mission, et que la mission est plus nécessaire que jamais. Il faudrait
s'aveugler sur la situation de l'Eglise dans le monde pour ne pas entendre cet

ouvrage comme un appel. Non pas tellement un appel à rejoindre le courant de

l'Histoire, qui paraît jouer un rôle presque révélateur (cf. I, p. 145, 146, 156,
162, 204, 210 ; II, p. 232, etc.), mais un appel à ouvrir les yeux sur ce qui nous
entoure : « Nous ne sommes plus aux temps où se produisirent schismes et
réformes. Il s'agissait alors, dans un monde où l'on considérait le paganisme
comme définitivement vaincu et où Ton n'avait pas encore idée de ce que
pouvait représenter l'athéisme moderne, de disputer entre adversaires sur la
manière dont il convenait d'être chrétiens. Nous sommes dans un temps où
la mission chrétienne est, sans cesse, aux prises avec une conception
essentiellement areligieuse de la société humaine... » (I, p. 222), et où par conséquent
elle doit sortir des schémas de la chrétienté. Or les divisions confessionnelles
relèvent aussi, en grande partie et pas seulement dans leurs facteurs non
théologiques, du schéma de cette chrétienté désormais dépassée. — Un dernier
point : par cette œuvre, le P. Le Guillou fournit la preuve que le véritable
œcuménisme, celui qui a pour lui des chances d'avenir, engage et concerne
trois partenaires : Rome, l'orthodoxie et le protestantisme. « Cela signifie que
le problème œcuménique est, en ses données fondamentales, un problème indi-



212 BIBLIOGRAPHIE

visible : il n'est aucun élément de solution valable pour l'élimination du schisme
entre Rome et l'Orient qui ne tienne compte de ce qu'il y avait de légitime
dans les aspirations et requêtes de la Réforme ; il n'est pas non plus d'élément
valable de solution, entre les protestants et nous, qui ne tienne compte des

traditions authentiques de l'Orient orthodoxe» (II, p. 90). «Orthodoxes,
protestants, catholiques, nous sommes tous — que nous le voulions ou non —
aux prises avec les mêmes mystères, les mêmes réalités. II ne peut plus s'agir
de polémique sur des points particuliers : il y va de ce dynamisme qui emporte
l'Eglise... à travers la totalité du témoignage à la totalité du monde, vers la
catholicité de la parousie, dans une fidélité, toujours renouvelée, à ce que le
Christ a réalisé par sa croix et sa résurrection » (I, p. 221). — On pense bien
qu'on ne lit pas cet ouvrage sans parfois s'irriter ; et j'imagine qu'il en va
de même pour des lecteurs orthodoxes qui doivent être surpris du nombre de

leçons que l'auteur leur donne pour leur apprendre à être fidèles à eux-mêmes.
Mais toute rencontre a des côtés irritants. Plutôt que de s'en prendre et de

bouder, il vaut certainement mieux écouter, se laisser inviter au dialogue,
entrer dans le jeu. D'autant que le P. Le Guillou fournit suffisamment la preuve
qu'il sait aussi nous écouter, même quand ce sont des choses désagréables
pour lui que nous avons à dire. Jean-Jacques von Allmen.

Stephen Neill : L'Anglicanisme et la Communion anglicane, traduit
de l'anglais par Jeanne Marrou. Paris, Editions du Seuil, 1961,
423 p., Collection « Les Univers ».

On ne résume pas un livre de cette ampleur et de cette densité, qui est
une réussite à tous points de vue. Il comble un vide, car nous n'avions rien en
français, jusqu'ici, qui puisse lui être comparé. L'auteur sait de quoi il parle,
étant lui-même évêque anglican, mais indemne de toute insularité, puisqu'il
fut missionnaire aux Indes et l'un des promoteurs de l'Eglise unie de l'Inde
du Sud, et qu'il a été ensuite au service du Conseil œcuménique, à Genève.
Il trace de l'anglicanisme mondial, et non seulement britannique, une fresque
aussi vaste que nuancée, dans laquelle la personnalité de l'auteur est constamment

perceptible sans nuire à l'objectivité. Les pointes d'humour n'y manquent
pas, sans affecter en rien le sérieux de la pensée : ainsi, à propos des inconvénients
de T« établissement », c'est-à-dire de l'union à l'Etat qui est le lot de l'Eglise
d'Angleterre, l'auteur remarque que « si l'Eglise anglicane n'avait pas développé
une capacité sans égale dans aucune autre communion chrétienne au monde,
de tolérer l'intolérable, il y a longtemps que cette situation aurait pris fin »

(p. 225). On notera le souci de l'auteur de mettre en relief le rôle des personnalités
dans le déroulement des événements et de ne jamais traiter des questions

ecclésiastiques isolément de leur contexte temporel et national, essentiel si
Ton tient compte de la psychologie anglaise. L'ouvrage couvre toute l'histoire
du christianisme en Angleterre dès sa pénétration au IIIe siècle, en vertu de
la conception anglicane de la continuité de l'Eglise du Christ, « catholique et
apostolique », à travers les siècles, la Réforme du XVIe siècle n'ayant que
purifié l'Eglise sans porter atteinte à sa structure historique. Stephen Neill
situe très heureusement la réforme anglaise, en son caractère spécifique, par
rapport à la réformation continentale. Il excelle aussi à nous faire percevoir
« Tarc-en-ciel » anglican, avec ses diverses teintes, de T« évangélicalisme »

low-church à l'anglo-catholicisme parfois romanisant. Il me semble qu'il aurait
pu développer davantage les suites du Mouvement tractarien et en souligner



BIBLIOGRAPHIE 213

mieux l'importance, vu le poids dont pèse aujourd'hui l'anglo-catholicisme
sur la vie de l'anglicanisme : critique mineure qui n'enlève rien à la valeur d'un
livre passionnant, que complète une importante bibliographie commentée.
La traduction en est remarquablement coulante : une maladresse à signaler
cependant à la p. 341, où la YMCA (c'est-à-dire TUCJG) devient la Société
des Jeunes gens chrétiens Le chapitre final : Qu'est-ce que l'anglicanisme
est un petit chef-d'œuvre : sans illusion sur les défauts de son Eglise ,l'auteur
évoque cependant la « vision splendide » qu'elle nous offre d'une synthèse de
la catholicité avec l'authenticité évangélique, microcosme d'une future Eglise
universelle unie, en vue de laquelle l'anglicanisme est prêt à disparaître pour
s'y intégrer et s'y fondre. Richard Paquier.

Dietrich Bonhoeffer : Tentation. Traduction d'Emile Marion. Col¬
lection « Les Cahiers du renouveau », 21. Genève, Labor et Fides,
1961, 60 p.

Cet ouvrage reproduit le manuscrit d'études bibliques présentées par
Bonhoeffer au séminaire pastoral de Stettin, en 1937, soit en plein combat de
l'Eglise confessante. Ces lignes sont d'un homme qui paya de sa vie son refus
de succomber à la tentation de la sécurité. Dans l'Eglise ancienne, on lisait avec
une particulière attention les écrits ou témoignages des martyrs ; ce petit livre
en est un, et d'un martyr de notre temps. — Mais outre la légitime émotion que
Ton ressent devant ces pages, il y a la qualité intrinsèque d'un texte où, semble-
t-il, l'auteur a tout dit — et avec quelle simplicité — sur le combat de la foi.
Méditant tout d'abord les deux grands récits bibliques de tentation, celle
d'Adam et celle de Jésus, Bonhoeffer décrit ensuite « la tentation du Christ dans
les siens » : tentation charnelle (de la convoitise et de la souffrance) ; tentation
spirituelle (du désespoir et de la sécurité). Sans esquiver aucun des problèmes
soulevés par l'Ecriture, en particulier celui de la double affirmation contradictoire

«Dieu ne tente personne» (Jacq. 1 : 13) et «Dieu abandonna, afin de
mettre à l'épreuve » (p. ex. Ezéchias dans II Chron. 32 : 31) — contradiction
qui doit nous amener à découvrir la dimension christologique de la tentation
(p. 32-36) — Bonhoeffer donne à ses lecteurs de comprendre le sens vrai,
évangélique de la prière : « Ne nous expose pas à la tentation ». — Il y a, je pense,
dans nos bibliothèques, des livres qui nous sont tout spécialement chers, que
nous reprenons constamment parce qu'à chaque fois un vrai dialogue se réalise
entre son auteur et nous. Le livre de Bonhoeffer sera, je crois, de ceux-là pour
beaucoup. Que les éditeurs et le traducteur soient remerciés ici de nous
permettre d'entendre encore une voix comme celle de Bonhoeffer, si claire, si
authentique, la voix d'un tel témoin du Christ. Eric Fuchs.

Ivan Gobry : La pauvreté du laïc. Paris, Editions du Cerf, 1961,
238 p.

L'Occident, repu de biens, commence à prendre conscience de tout ce qu'il
accapare, et cette prise de conscience fait naître en lui une certaine gêne
et même un certain effroi. On répand à ce propos beaucoup de paroles et beaucoup

de déclarations. Mais pour être valables, ces paroles, ces déclarations
devraient être justifiées par des actes. Le livre dont nous parlons ici me paraît
être un excellent pédagogue pour enseigner comment se libérer de la richesse

qui nous pourrit, et comment s'en libérer non pas à l'aide d'un humanitarisme



214 BIBLIOGRAPHIE

marxiste ou idéaliste qui pousse à la violence ou à l'agitation, mais sur la base
de l'amour chrétien. Il s'agit d'une protestation humble, pratique, sans
grandiloquence contre la richesse et ses séductions, et à lire ce livre on est beaucoup
moins condamné à une mauvaise conscience qu'aidé en vue d'engagements
concrets qui concernent le travail, l'hospitalité, la manière de répondre à tous
ceux qui sollicitent notre générosité, la vie conjugale, le contrôle des naissances,
l'éducation des enfants, l'obéissance dans l'Eglise, etc. En effet un chrétien, au
jour de son baptême, a accepté d'être dépossédé du monde et de sa pompe, de
la chair et de ses convoitises ; mais cet appauvrissement ne fait pas de lui une
victime qui doit se plaindre ou se vanter. Il fait de lui un homme libre.
L'ouvrage d'Ivan Gobry montre avec la tranquille franchise franciscaine combien
cette liberté va permettre au pauvre de se donner lui-même.

Jean-Jacques von Allmen.

J. H. M. Whiteman : The mystical life. An outline of its nature and
teachings from the evidence of direct experience. Introduction de
H. H. Price. Faber and Faber, Londres, 250 + xx p., Index, 1961.

L'ouvrage de J. H. Whiteman n'est pas une étude du mysticisme mais une
tentative de communiquer en toute lucidité et rigueur une expérience personnelle.

Il est écrit de telle sorte que le lecteur abandonne son attitude de spectateur

pour participer lui-même à l'union mystique. Introduit par un spécialiste
de la logique, J. H. M. Whiteman, professeur de mathématiques de l'Université
du Cap, décrit et analyse ses expériences d'une « transformation qui unit la
personne par le souvenir de la Source archétypique en surmontant la fixation »

(p. 165). Ces expériences permettent de se dégager totalement du corps
physique et de vivre dans le « corps spirituel » en réalisant ainsi une libération que
l'auteur qualifie de déification. — J. H. Whiteman discerne déjà son théisme
moniste chez les grands mystiques occidentaux, dans quelques textes orientaux
et jusque chez saint Paul. La difficulté qu'il a à comprendre la pensée d'autrui
est la meilleure preuve de l'irréductible isolement dans la divine Source que
provoque tout mysticisme coupé de la Révélation. Il reste un excellent témoignage

gnostique, bien écrit et édité avec soin, mais qui ne parvient pas à
surmonter les difficultés de la communication intellectuelle.

Pierre Furter.

H.-Ch. Rulon et Ph. Friot : Un siècle de pédagogie dans les écoles

primaires (1820-IÇ40.) Histoire des méthodes et des manuels
scolaires utilisés dans l'Institut des Frères de l'Instruction
chrétienne de Ploërmel. Paris, J. Vrin, 1962, 230 p., 16 hors-texte,
notes biographiques, de nombreux index.

La Congrégation de Ploërmel a été fondée au début du XIXe siècle par
J.-M. de La Mennais afin de propager la pédagogie salésienne dans les écoles
de la campagne bretonne. Pendant plus d'un siècle, les « Petits frères » de

Ploërmel ont animé des centaines d'écoles publiques communales de

l'enseignement primaire et primaire supérieur. En 1903, après la dissolution légale
des congrégations enseignantes, de nombreux frères ont émigré, surtout au
Canada, l'Institut continuant son activité dans une semi-clandestinité. Le
mémoire du P. Philippe Friot, développé et complété par le P. Henri-Ch. Rulon,



BIBLIOGRAPHIE 215

ne retrace pas seulement l'histoire des moyens didactiques et des directives
pédagogiques de l'Institut, mais donne de précieux renseignements sur la
situation scolaire de la campagne bretonne, surtout pour les débuts du
XIXe siècle. Pierre Furter.

Edmond Rochedieu : Personnalité et vie religieuse chez l'adolescent.
Etude de psychologie religieuse. Neuchâtel et Paris, Delachaux et
Niestlé, 1962, 187 p.

Cet ouvrage du professeur de psychologie religieuse de l'Université de
Genève présente les résultats d'un travail d'équipe qui avait pour but, au

moyen d'une vaste enquête menée dans les écoles secondaires du canton de
Genève, de connaître les formes actuelles de la vie religieuse juvénile. Mille
cinq cents élèves, surtout protestants, de dix à quatorze ans (des « adolescents »

ce n'est pas certain puisque le terme n'est jamais défini et que l'auteur hésite
sans cesse entre « enfants » et « adolescents ») ont rédigé une historiette à partir
de quelques mots choisis pour leur valeur affective et religieuse, puis ils ont
répondu à des questions sur leur vie religieuse personnelle ; enfin, ils ont indiqué
leur animal préféré et ils ont dessiné librement un arbre fruitier. Afin de respecter
leur anonymat, les enquêteurs ont renoncé à des entretiens mais le chapelain
a donné quelques renseignements. Chaque dossier donnait ainsi une idée des

croyances religieuses et une image projective de l'attitude et de la piété
religieuses. L'enquête a été satisfaisante puisque seuls 18,3 % des dossiers ont été
inutilisables. Les résultats, remarquablement analysés, corroborent les
hypothèses d'Edm. Rochedieu, à savoir : l'existence d'une piété juvénile qui engage
souvent davantage les enfants que les adultes et que ceux-ci devraient mieux
respecter ; l'influence, favorable ou non, de la communauté familiale sur la
formation de la vie religieuse ; l'interférence constante de la vie religieuse et du
développement de la personnalité. Les réponses et les dessins sont commentés
et cette lecture est impressionnante lorsqu'on note que plus de 10 % de ces
enfants souffrent de profondes angoisses. — Bien que cette étude ait été menée

en toute rigueur et qu'elle offre donc un grand intérêt scientifique, certains
points méthodologiques sont parfois bien obscurs. S'il est vrai que la vie
religieuse juvénile est surtout affective, n'a-t-on pas sous-estimé la valeur de la
foi comme vérité (p. 174). N'y a-t-il pas confusion entre la piété et la vie
religieuse (p. 123, 170). Est-il certain que Ton puisse assimiler la vie psychique
profonde telle qu'elle est révélée par le « Test de l'Arbre » et la vie religieuse
(p. 128). Les enquêteurs n'ont-ils pas négligé trop souvent le cadre ecclésiastique
au profit d'une piété individuelle ou familiale Ces questions sont d'autant plus
gênantes qu'il semble que l'œuvre de R. Voeltzel ait été totalement négligée.
D'autre part, il aurait été certainement important de comparer ces résultats à

ceux d'une enquête parallèle, publiée il y a deux ans à Zurich, mais la
bibliographie ignore les nombreux travaux analogues en langue allemande. Il serait
regrettable que cet effort reste confiné au territoire genevois.

Pierre Furter.

W. Schamoni : Ordonner diacres les pères de famille. Collection « Pré¬
sence chrétienne ». Paris, Desclée De Brouwer, 1961, 160 p.

Voici enfin, en traduction française, un des ouvrages qui a relancé les études
sur le diaconat, Familienväter als geweihte Diakone (Paderborn, 1953). La
traduction est due à l'abbé Winninger qui s'est, lui aussi, beaucoup occupé du



2l6 BIBLIOGRAPHIE

problème (cf. « Vers un renouveau du diaconat », Paroisse et Liturgie, Bruges,
1958). On connaît la thèse de W. Schamoni : que l'Eglise romaine cesse de
considérer le diaconat comme une simple étape transitoire vers l'accession au sacerdoce,

qu'elle lui rende son rôle de ministère durable et authentique. Ce ministère
rendrait de grands services dans les pays de Mission, dans les contrées où les
vocations sacerdotales sont rares, dans celles où la déchristianisation exige des
efforts catéchétiques auxquels les prêtres de paroisse ne suffisent pas. Ce ministère

diaconal donnerait aussi une possibilité de servir à des hommes en qui la
vocation au ministère ne coïncide pas avec la vocation au célibat... et pourrait
devenir un centre de repêchage pour des pasteurs protestants qui deviendraient
romains. Etant donné que chez nous aussi le problème du diaconat est à Tordre
du jour, on sera reconnaissant de pouvoir disposer maintenant de ce manifeste
dans une bonne traduction française.

Jean-Jacques von Allmen.

Roger Schütz, Prieur de Taizé : L'Unité, espérance de vie. Les
Presses de Taizé, 1962, 173 p.

Cet opuscule de petit format, aux gros caractères, se lit d'un trait, tant
il engrène dans la situation préoccupante contemporaine. Il fait suite à Vivre
l'aujourd'hui de Dieu, paru Tan dernier. L'auteur aborde avec courage et
lucidité la transformation accélérée de notre monde, et le défi qui est ainsi
jeté aux chrétiens et à leurs Eglises. L'unité de la planète se fait, dans les
convulsions, sur le plan de la civilisation matérielle et du règne de la technique.
Le monde de demain se fera-t-il avec ou sans les chrétiens telle est la question
redoutable qui nous est posée ; or, pour l'instant, on peut craindre sérieusement

que les Eglises ne soient plus « dans la course », entravées comme elles le sont
par le poids de leur passé et par leur désunion persistante. Dans un monde où
tout est en mouvement irréversible, les chrétientés vont-elles cultiver l'immobilisme

Avec beaucoup de faits à l'appui, l'auteur passe en revue les pays
d'ancienne chrétienté (la pratique religieuse grandit en Amérique et s'affaisse
toujours davantage en Europe), puis les zones d'implantation missionnaires
(où le bilan n'est guère encourageant), enfin le cas particulier du continent
sud-américain, où une vieille chrétienté catholique subit une forte concurrence
protestante, notamment sous forme pentecôtiste. Partout un fossé sépare
l'homme nouveau, l'homme de la technique, des postulats et implications de
la foi chrétienne : « Les milieux d'Eglise, qui aiment la discussion, et qui portent
en eux-mêmes une sorte d'atavisme de la parole, du verbe, pour ne pas dire
du verbiage, ne peuvent plus par la parole atteindre la génération qui monte »

(p. 88). Face à cette situation, les Eglises ne peuvent plus combattre en ordre
dispersé. Seule une Eglise unie peut apporter à l'homme de l'ère technique
l'élément vital dont il est frustré, mais à condition de ne pas se contenter d'une
unité dite spirituelle, « sans beaucoup d'exigences quant aux liens fraternels
qui doivent exister entre tous ceux qui portent le nom du Christ » (p. 135).
Ce livre, qui ne nous laisse aucune illusion trompeuse sur la gravité de notre
situation, est cependant tout pénétré d'un grand souffle d'espérance, qu'on sent
soutenue par la vie de prière de la communauté des frères dont l'auteur assume
la direction.

Richard Paquier.



BIBLIOGRAPHIE 217

Le mystère d'unité, volume I : Découverte de l'œcuménisme, 416 p. ;

vol. II : L'Eglise en plénitude, 276 p. Cahiers de la Pierre-qui-vire,
vol. 17 et 18, Desclée de Brouwer, 1961-1962.

On peut se demander s'il est utile de multiplier les symposia sur le
problème de l'unité de l'Eglise. Ne sont-ils pas déjà trop nombreux Les
nouveaux apportent-ils quelque chose d'essentiellement neuf Le temps n'est-il
pas venu de passer de la réflexion sur Tunité à la volonté d'action pour réaliser,
de Tunité, ce sur quoi un consensus paraît déjà se dégager, et qui n'est pas
peu de chose Voilà les questions que je me posais en abordant ces deux
fascicules de la Pierre-qui-vire. A les lire, il faut reconnaître cependant qu'ils
ne sont pas superflus, ne serait-ce que parce qu'ils font souhaiter que vienne
bientôt le jour où, talonnés par les théologiens, les spirituels et les laïcs cecu-
ménistes, les hommes d'Eglise se retrouveront pour traduire dans des faits
d'histoire l'attente des meilleurs d'entre les chrétiens. — Le mystère d'unité
comprend cinq parties : une première, d'approche, sur la nostalgie de Tunité ;

une seconde qui rapporte sur ce que l'on peut dire déjà de l'expérience
œcuménique, et une troisième, rétrospective, sur les divisions et les schismes. Ces

trois premières parties remplissent le tome I. Le tome II est porté par un
souci plus direct de spiritualité œcuménique : il veut apprendre à mieux connaître

(quatrième partie) et à mieux vivre (dernière partie) le mystère d'unité,
mystère qui trouve son fondement et son orientation dans la Trinité. — Parmi
les nombreux collaborateurs, on mentionnera spécialement Dom O. Rousseau,
les RR. PP. Congar, Le Guillou, Biot, Villain, le professeur J. Lortz pour les

catholiques-romains ; des théologiens protestants : J. Bose, R. Mehl, B. Morel,
P. Y. Emery ; des orthodoxes : les professeurs Alivisatos, Bonis, Meyendorff
et quelques moines ; des laïcs renommés : Suzanne de Dietrich, Jean Guitton,
André Mandouze, etc. — La présentation des volumes est admirable. Des
notices d'introduction, des tableaux récapitulatifs et un petit « vocabulaire
œcuménique» facilitent la lecture. Jean-Jacques von Allmen.

Leonhard Fendt : Einführung in die Liturgiewissenschaft (Sammlung
Töpelmann, zweite Reihe : Die Theologie im Abriss, Band 5,
Alfred Töpelmann, Berlin, 1958, 287 p.).

Dans ce dernier ouvrage, terminé peu avant sa mort, l'auteur définit la
Liturgiewissenschaft comme une science auxiliaire de la liturgique, science qui
se propose de faire l'inventaire et l'examen des sources et des formulaires du
culte chrétien. On comprend donc qu'une introduction à la science liturgique
consistera essentiellement à relever à grands traits l'histoire du culte. — Après
quelques remarques de principe, L. Fendt restitue cette histoire en quatre
parties : la première embrasse le christianisme primitif où les sources ne révèlent,

dit-il, que des traces. La seconde s'étend jusqu'à la fin du VIe siècle, et
la troisième jusqu'à la fin du Moyen Age. Celui-ci a exploité et accompli toutes
les possibilités liturgiques : « Un accroissement ne pouvait plus se produire »

(p. 185). Ce qui demeurait possible, c'étaient des simplifications, des transformations,

des adjonctions ou un rejet de la tradition liturgique. Ce qu'examine
la quatrième partie en traitant tour à tour des quatre styles liturgiques
conservateurs (luthéranisme, anglicanisme, romanisme post-tridentin, orthodoxie) et
des deux styles liturgiques novateurs (Eglise réformée ; puritanisme
antiliturgique et bibliciste, celui-ci étant liquidé en une page...). L'ouvrage se



2l8 BIBLIOGRAPHIE

termine par un relevé des sources, classées siècle par siècle, par une
bibliographie et des registres. — Il est hors de doute que cet ouvrage rendra de

grands services aux liturgistes. Les réformés feront bien de ne pas trop se

vexer du mépris avec lequel, une fois de plus, L. Fendt traite leur culte. Ils
feront bien aussi de recourir, pour comparaison, à W. Maxwell, qui a cherché
à démontrer la volonté de Calvin de rester fidèle à la grande tradition
occidentale et qui voit par conséquent la liturgique réformée primitive dans une
perspective très différente de celle de L. Fendt, et à mon sens dans une
perspective plus valable. (Cf. An Outline of Christian Worship, je éd., London,
1958, p. 87 ss.) Jean-Jacques von Allmen.

André Biéler : Liturgie et Architecture. Genève, Labor et Fides, 1961,
125 p.
Ce petit livre, fort joliment présenté, se donne pour tâche de fonder

théologiquement les problèmes que pose l'architecture des lieux de culte. C'est là une
préoccupation légitime et hautement louable : trop souvent, la forme extérieure
et l'aménagement intérieur des temples ont été abandonnés au bon plaisir
d'architectes n'obéissant qu'à des critères esthétiques plus ou moins au goût du

jour, sans égard à la nature et aux exigences du culte qu'on y célèbre. A. Biéler
tente de combler une lacune. Mais quels que soient les mérites de son livre,
on doit regretter l'étroitesse de la base théologique sur laquelle il construit ses

thèses concernant l'architecture religieuse. L'optique est désespérément unilatérale

: seule entre en ligne de compte la dimension communautaire du culte
chrétien. Je n'aurai garde d'en nier l'importance ; mais lorsque cet aspect de

la question est isolé de tous les autres, et qu'il est seul retenu, ou presque, les
conclusions ne peuvent être que gauchies et partielles, pour ne pas dire partiales.
D'une série de déductions rapides et d'équations massives (tout ce qui n'est pas
Parole de Dieu audible est de la « théologie naturelle » ; or, ce qui est « naturel »

est païen ou paganisant, donc toute expression visuelle doit être bannie du
culte, C.Q.F.D.), l'auteur aboutit à prôner le temple de forme circulaire aux
bancs concentriques, avec une table-pupitre au centre. La disposition
traditionnelle de la nef et du chœur est condamnée comme sacrale et cléricale. On

peut faire observer que ce plan multiséculaire du temple chrétien exprime
concrètement la transcendance et la sainteté d'un Dieu auquel on n'accède pas de

plain-pied, ce qui est pourtant bien dans la ligne du barthisme intégral que
professe l'auteur. C'est aussi un adjuvant à la contemplation et à l'adoration,
tenant compte de la nature humaine dans laquelle le sens de la vue est au moins
aussi important que celui de l'ouïe. Quant au cléricalisme, que nous sommes
unanimes à condamner, il ne dépend pas de la disposition des lieux de culte,
mais de la structure du culte lui-même. Le cléricalisme de la Parole, que la
Réforme a souvent substitué au cléricalisme du sacrement, fleurit dans le culte
monologué, où l'unique officiant choisit seul, selon ses idées ou ses goûts, et les
lectures bibliques et les prières et les chants Qu'il y ait ou qu'il n'y ait pas
dans le temple un chœur-abside et un autel de pierre, face à la communauté, ne
fait pas grand-chose à l'affaire Le livre d'A. Biéler simplifie aussi terriblement
le problème du ministère et des sacrements, qui est tout de même un peu plus
complexe que les dilemmes faciles auxquels on le réduit encore trop souvent.
L'esquisse de la déviation de l'Eglise ancienne et médiévale par rapport au
Nouveau Testament pèche aussi par un manque de sens des nuances : on se

croirait revenu au temps de Harnack. — A l'actif de cet opuscule, mentionnons



BIBLIOGRAPHIE 2ig

les renseignements utiles sur les lieux de culte des premiers siècles de l'Eglise
et les dix planches de plans d'églises, anciennes ou modernes, qui fixent concrètement

les éléments de la discussion. L'insistance sur le caractère communautaire

du culte et la critique mordante de notre culte réformé courant, et surtout
de la conception que s'en fait le fidèle moyen de nos Eglises, sont parfaitement
pertinentes. Richard Paquier.

Soziologie der Kirchengemeinde, herausgegeben von D. Goldschmidt,
Fr. Greiner und H. Schelsky. Stuttgart, Ferdinand Enke Verlag,
i960, 256 p. (Soziologische Gegenwartsfragen, Neue Folge.)
Les publications de sociologie religieuse abondent actuellement, et tout

ce qui paraît à ce sujet ne vaut pas la peine d'être retenu. L'ouvrage collectif
dont nous parlons ici en est digne pour les trois raisons suivantes surtout :

D'abord parce qu'il donne un aperçu honnête et solide sur l'état des recherches
de sociologie religieuse en Europe occidentale (l'importance de G. LeBras
est soulignée comme elle le mérite), aux Pays-Bas, en Grande-Bretagne et aux
Etats-Unis d'Amérique. Ensuite parce que, à propos d'enquêtes sur le territoire
de l'Allemagne fédérale, il pose des problèmes sérieux de pastorale qui ne
concernent pas ce pays seulement : les trop grandes paroisses de ville, la
déchristianisation, la « Kerngemeinde » des communiants et les dangers de repliement
ecclésial, le problème des paroisses protestantes dispersées dans des contrées
à majorité catholique-romaine (et vice versa), etc. Enfin, parce qu'il rassemble
une bibliographie de sociologie religieuse (française, allemande, anglaise,
hollandaise, italienne, espagnole) très complète, et qui recouvre les années

1930 à 1958 (p. 239-253). — Mais cet ouvrage se recommande aussi par le choix
interconfessionnel de ses collaborateurs : luthériens, réformé, anglicans,
catholiques-romains, baptiste, dissident... Ce qui ne va pas sans provoquer quelquefois
des conflits de statistique. Jean-Jacques von Allmen.

Marc Köhler : Artisans et partisans de la Croix. Collection « La
foi et la vie ». Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1961, 173 p.
Préface d'Oscar Cullmann.

Les artisans de la Croix, ce sont Judas, Caïphe et Pilate. Les partisans, eux,
sont représentés par le « bon larron » crucifié avec Jésus, le centenier et le
« disciple bien-aimé ». L'auteur nous en dessine les portraits, renouvelant ainsi,
avec style, un genre qui pouvait paraître quelque peu désuet. Disons, sans nous
faire prier, que nous avons pris un vif plaisir à lire ces croquis. Le genre est

périlleux : il est tentant de compléter les indications fragmentaires des sources
évangéliques par des extrapolations plus psychologiques ou romancées que
vraiment historiques. Le souci de rendre actuelles ces figures de la Passion peut
conduire l'écrivain ou le prédicateur à des transpositions plus habiles que vraies.
M. Köhler a su très honnêtement tenir compte de ces difficultés et, la plupart du
temps, les dominer — mieux nous semble-t-il dans la seconde partie. Les
abondantes notes dont il a fait suivre ces six portraits démontrent le sérieux de

son information et permettent la vérification, point par point, de ses
hypothèses ou de ses conclusions. — Le chapitre consacré au « disciple bien-aimé »

nous a particulièrement intéressé. L'auteur propose d'identifier ce mystérieux
personnage à Lazare, suivant en cela l'opinion de quelques rares savants. Hypothèse

séduisante, mais, nous semble-t-il, trop fragile, et surtout inutile. L'auteur
est obligé d'inventer toute une «histoire de Lazare » (p. 110) et d'y introduire



220 BIBLIOGRAPHIE

deux parties, une où Lazare est nommément désigné (Jean ii) et l'autre où —
et pourquoi donc — Lazare est anonymement présenté comme « le disciple
bien-aimé ». Faire reposer cette thèse sur Jean ii : ii, 36, où Lazare est appelé
« l'ami de Jésus » est trop fragile pour enlever la conviction. Il nous semble plus
simple et plus juste de ne pas chercher à mettre un nom derrière cet anonymat
voulu par l'auteur du quatrième évangile ; voulu parce qu'il devait désigner à

la fois un personnage historique et transhistorique, à savoir le croyant fidèle, ou
mieux, l'Eglise elle-même (comme nous avons déjà eu l'occasion de le dire d'une
manière plus détaillée dans une précédente recension, 1961, p. 189). L'auteur
lui-même, après avoir protesté contre cette idée (p. 108), n'écrit-il pas : « Lazare
se tient près de la Croix, il y figure l'Eglise... »? (p. in). — Cette petite
discussion n'enlève rien d'ailleurs à la valeur de ce livre qui replace avec beaucoup
de précision ces personnages dans leur contexte historique et permet une lecture
de la Passion plus concrète, plus émouvante. Eric Fuchs.

Hans A. de Boer : Chemins d'est et d'ouest. Espérances et conflits de
ce temps. Traduction d'Hélène Alexandre. Avant-propos de
W. Lüthi. Genève, Labor et Fides, 1961, 287 p.

« Je voulais prendre contact avec l'homme soviétique. Seul le dialogue conduit

à une connaissance mutuelle. Il ne faut surtout pas que nous nous installions

dans le ghetto de l'Eglise occidentale. Jésus n'a pas demandé aux hommes
de son temps s'ils étaient religieux... il est simplement allé à eux, il a parlé avec
eux. Je pense que nous devrions, en tant que chrétiens, nous attacher à cela. Je
voulais donc rencontrer des hommes de l'Est, chrétiens et non-chrétiens. Cette
rencontre est tout à fait possible » (p. 15). Cet ouvrage décrit ce que furent ces

contacts, dont certains, rendus possibles grâce à l'acharnement inébranlable
et la faculté peu commune de l'auteur d'aller là où nul n'a pu aller, nous paraissent

avoir été d'un très grand intérêt. — Regrettons néanmoins le désordre de

ces notes de voyage qui aurait été amusant pendant 50 pages, mais qui devient
insupportable étendu sur près de 300 pages : on se perd dans le fouillis de ces

anecdotes, de ces renseignements de tout genre, qui donne l'impression que
l'auteur a livré à l'éditeur, sans le relire, son livre de bord. Ajoutons que son
style — ou celui de sa traductrice — n'arrange rien. — Ceci est d'autant plus
fâcheux que ce livre a vraiment par ailleurs de très réelles qualités. Nous pourrions

les résumer en disant que l'accent majeur du livre de Boer est celui de la
liberté chrétienne, s'inscrivant dans la double direction de la réconciliation et
de la démystification lucide. A cet égard il faut citer, comme particulièrement
dignes d'intérêt, les pages consacrées à la situation religieuse en Allemagne
fédérale. De Boer dénonce courageusement comme un des principaux obstacles
à une vraie prédication de la réconciliation, la renaissance en Allemagne
occidentale de ce qu'il appelle « le mauvais esprit de servilité et du nazisme ». Il le

prouve en citant une série de faits impressionnants (en particulier sur l'influence
d'anciens nazis, jusque dans la direction de l'Eglise protestante, la tiédeur de la
lutte contre l'antisémitisme renaissant, la mise à l'écart systématique de tous
ceux qui sont opposés au militarisme allemand, tels Niemöller, Heinemann...)
(p. 251-273). — On le voit, l'auteur ne craint pas d'aborder de face les problèmes
les plus actuels de la vie des Eglises chrétiennes d'Occident, car il ne fait aucun
doute que ce « mauvais esprit » ne souffle pas qu'en Allemagne. Un livre courageux

et — malgré les défauts signalés plus haut — d'un grand intérêt.
Eric Fuchs.



BIBLIOGRAPHIE 221

Eusebio Colomer : Nikolaus von Kues und Raimund Lull aus Histoire
Handschriften der Kueser Bibliothek. Berlin, de Gruyter, 1961, de la
206 pages. Quellen und Studien zur Geschichte der Philosophie, philosophie
Band II.
L'auteur, Eusebio Colomer, religieux espagnol, a fait ses études en Allemagne

et place son travail sous le signe des relations culturelles qui unissent depuis
des siècles l'Allemagne et l'Espagne. C'est le professeur P. Wilpert, à Cologne,
qui lui a proposé ce sujet de dissertation. II s'agit d'un ouvrage de recherche
pure, bien informé, fondé sur les manuscrits. La place occupée par les livres
de Lulle dans la bibliothèque de Nicolas de Cuse, le nombre des ouvrages ou des

passages de Lulle copiés ou annotés par Nicolas font deviner une influence du
penseur espagnol sur le penseur allemand. L'auteur tente d'éclaircir cette
question, au moins dans une certaine mesure. — Il présente d'abord des vues
nouvelles sur l'origine du Iullisme de Nicolas de Cuse. La tradition serait
parisienne plutôt que padouane et l'intermédiaire serait Heimeric van den Velde,
le maître de Nicolas à l'Université de Cologne en 1425 et 1426. C'est pourquoi
la première partie du présent ouvrage est consacrée à Heimeric. La deuxième
partie présente les extraits opérés par le Cusain dans l'œuvre de Lulle et les

annotations, et la troisième partie analyse l'influence du penseur espagnol
sur Nicolas. L'auteur découvre cette influence dans la doctrine cusaine des

rapports de la foi et de l'intelligence, dans la doctrine de Dieu, du monde et du
Christ. Le lecteur est convaincu sans doute, mais il ne peut s'empêcher de

penser quelquefois que les thèses de Nicolas s'expliquent par le néoplatonisme
commun à Lulle et à Nicolas aussi bien que par Lulle lui-même. L'auteur ne
démontre peut-être pas assez le privilège de Lulle dans cette transmission à
Nicolas de doctrines connues et répandues. Voyez à ce sujet sa conclusion du
haut de la page 108. — En appendice, on trouve un texte d'Heimeric van den
Velde, les extraits de Lulle conservés dans le manuscrit cusain 83 et d'autres
pièces à conviction. Trois index couronnent cet ouvrage d'érudition qui intéresse
quiconque veut entreprendre une lecture attentive de Nicolas de Cuse.

Fernand Brunner.

Gerhard Krüger : Critique et morale chez Kant. Philosophie und
Moral in der kantischen Kritik. Traduit par M. Régnier. Préface
d'Eric Weil. Paris, Beauchesne et ses fils, 1961, 275 p.
Bibliothèque des archives de philosophie. Sixième section. Philosophie
moderne IV.
On ne cesse de redécouvrir Kant. Mais il faut commencer par le lire. Or,

les lecteurs pressés — ne le sommes-nous pas tous aujourd'hui — courent
à quelques textes « classiques » et s'empressent d'arracher au grand philosophe
des réponses dont il n'aurait guère accepté la paternité. J'entends encore
Pierre Thévenaz protester contre l'étiquette de « relativisme » accolée trop
souvent à cette doctrine qui eut pour intention première et dernière de renouveler

la métaphysique traditionnelle. — Aussi est-ce avec un intérêt sympathique

et très vif que nous avons accueilli l'étude de M. Krüger, de ce doux et

profond penseur allemand qui anima naguère, d'inoubliable façon, certains
entretiens de Royaumont. Fidèlement traduites par M. Régnier, excellemment
introduites par M. Eric Weil, ces pages déjà anciennes (1931) s'attachent à

restituer un Kant moins conventionnel et plus vrai, non l'auteur d'une Wissen-
schaftslehre que les spécialistes jugeront dépassée, mais celui d'une Lebenser-



222 BIBLIOGRAPHIE

fahrung fondée sur l'autonomie de la conscience morale, un Kant pour qui la
critique ne fut pas une discipline, mais une « éducation » (p. 23). — Toutefois,
par le fait d'une équivoque dont le philosophe, resté malgré lui prisonnier de
Newton et de l'Aufklärung, demeure partiellement responsable, un malentendu
a surgi très tôt, et l'influence exercée par Kant a été à l'opposé de son intention
(p. 23). Et si, de nos jours, le renouveau des préoccupations métaphysiques a
attiré l'attention sur le problème central posé par l'auteur des trois Critiques,
toute ambiguïté n'est pas surmontée. Ainsi M. Heidegger, auquel se réfère
M. Krüger, a bien montré que la problématique kantienne gravite autour de
l'idée de finitude, mais il a eu le tort d'interpréter cette dernière dans le sens
de la temporalité et non dans celui de la moralité. — Cette étude, dense et
parfois difficile, s'achève sur une conclusion qui relie Kant — « notre plus
ancien contemporain philosophique » (p. 27) — à Socrate, Platon et saint
Augustin. Si la tradition a été fortement ébranlée par lui, c'est qu'il était
engagé en elle. En proclamant l'autonomie morale de l'homme, il rejoint la
« conscientia coram Deo » d'Augustin. Certes, il reste un homme de son temps,
mais le problème qu'il a posé « dans une intention pratique » est un problème
« absolument actuel ». René Schaerer.

André Neher : L'existence juive. Solitude et affrontements. Paris, Le
Seuil, 1962, 285 p.

Il s'agit d'un recueil d'études séparées, si bien que le recenseur est contraint
à un choix : il ne saurait rendre compte de toute la richesse en extension et en
compréhension de cet ouvrage. — Parmi les textes consacrés à l'étude de la
pensée juive, relevons quelques pages. Les analyses de Caïn et Abel, de Saul, de
Job sont admirables de finesse et de clarté ; elles visent toutes à faire ressortir
les conditionnements éthiques des situations et des personnages, en même temps
qu'elles font apparaître, dans la lettre du texte, des structures « essentielles »

(et j'emploie ce mot ici dans sons sens phénoménologique). — Le texte intitulé
Transcendance et immanence, lequel est du reste, nous dit l'auteur, le plus ancien
en date, pose remarquablement bien les rapports entre le Juif et la Bible, mais
use peut-être d'un langage encore marqué par la métaphysique occidentale,
française surtout. — Les deux dernières parties de l'ouvrage quittent les
territoires de l'exégèse pour aborder ceux de l'actualité politique. Rien de plus
impressionnant que le texte consacré au problème du judaïsme dans l'Allemagne
actuelle ; certes, chacun a « su », après la guerre, combien les Juifs ont souffert,
mais qui, aujourd'hui, et en Allemagne surtout, le sait encore, et surtout agit
en n'oubliant pas Cette permanence, larvée, insidieuse, blanchie par une
fausse bonne conscience, de l'antisémitisme, doit, après tout ce qui s'est passé,
non seulement faire réfléchir, mais amener à agir l'homme de culture. De très
bonnes pages de l'auteur ont montré quelle est la situation actuelle du Juif face
au chrétien ; il faudrait aussi que le christianisme prenne sur lui de se situer
face au monde juif. J.-Claude Piguet.

Robert C. Tucker : Philosophy and Myth in Karl Marx. Cambridge
University Press, 1961, 243 p.
L'achèvement de la publication des œuvres de jeunesse de Marx, à la fin de

la dernière guerre, a provoqué dans les pays occidentaux un renouveau de la
marxologie qui se manifeste encore à l'heure actuelle. Aux études récentes de
Holstein, Calvez, Garaudy, Bigo ou Aron vient s'ajouter le présent ouvrage. —



BIBLIOGRAPHIE 223

Sur la base des « Manuscrits économiques et philosophiques de 1844 », l'auteur
décrit l'évolution de la pensée de Marx en insistant sur l'extrême cohérence de
la démarche qui mène de Kant à Hegel, à Feuerbach et au Manifeste communiste.

Il n'y a pas pour M. Tucker de solution de continuité entre la doctrine
de l'aliénation de l'homme telle que la présentent les œuvres de jeunesse et la
doctrine du Manifeste ou du Capital. Le développement ultérieur de la pensée
de Marx se trouve préfiguré dans les Manuscrits et s'explique par la transformation

progressive de la vision philosophique en vision mythique. Le conflit
intérieur qui déchire l'homme par suite de son aliénation s'objective dans la lutte
des classes ; le Capital marque le stade ultime de l'évolution : dans l'opposition
du « Kapitalmensch » au « Gesamtarbeiter », la philosophie atteint' au mythe.
— M. Tucker examine les thèses essentielles de la doctrine de Marx dans une
perspective nouvelle. Son analyse est objective et son interprétation originale
si ce n'est toujours absolument convaincante. W. Schiltknecht.

Comprendre. Revue de politique de la culture. Venise, Société euro¬
péenne de culture, 1962. N° 23-24.
Nous saisissons l'occasion d'un numéro particulièrement intéressant pour

signaler à nouveau à nos lecteurs cette Revue, ainsi que la Société européenne
de culture dont elle est l'organe. — Cette Société se propose de de promouvoir
en Europe (elle se double de groupements locaux, dont l'un en Suisse
romande) une « politique de la culture ». Par quoi il faut entendre que les hommes
de culture, les intellectuels de manière générale qui, jusqu'alors, pouvaient hésiter

entre deux attitudes opposées : la tour d'ivoire d'une part et T« engagement »

d'autre part, se voient offrir maintenant une troisième possibilité : la politique
de la culture, destinée à dialectiser l'antagonisme de la politique tout court et
de la culture séparée de toute incidence politico-sociale. Concrètement, cette
Société repose sur le fait que l'antagonisme « Est-Ouest », pour ne parler que de
lui, est essentiellement un antagonisme politique qui cache, sur de certains
points, une unité culturelle. Que le politique « cache » ainsi le culturel est un
malheur, qui peut conduire à la guerre ; mais il ne faut pas s'illusionner non
plus et croire que l'appel à la « culture » suffise à assurer l'unité de la culture.
Sur de certains points, dira la SEC, l'unité culturelle est réelle, sur d'autres elle
n'est que possible, sur d'autres enfin, peut-être, impossible : à l'expérience de le
dire. Et cette expérience consiste en un dialogue. On m'objectera : « Voilà près
de quinze ans qu'on nous rebat les oreilles avec cette idée de « dialogue »... » —
Peut-être, mais nous avons trop tendance communément à entendre parler de

dialogue (au risque d'en être lassé) au lieu de nous mettre une bonne fois à
dialoguer véritablement. Le dialogue véritable, en effet, n'est pas une idée qu'on
expose, mais une réalité vécue concrètement. — Je relève dans ce numéro une
contribution exceptionnelle de Julian Marias, le professeur et l'éditeur de Madrid,
consacrée à la guerre. Il est difficile, sur un sujet aussi général et traité dans toute
sa généralité, de dire davantage de choses intelligentes en si peu de place. L'auteur

relève tout d'abord que le caractère effroyable des armes atomiques rend
aujourd'hui la guerre « impossible », mais que justement ce fait est loin d'être
tranquillisant, car la guerre à laquelle on songe malgré soi ne pourra plus être
une guerre au sens ordinaire du terme : « On compte sur la guerre, dit l'auteur,
mais on ne dispose plus d'elle » (p. 39). La guerre cesse alors d'être une réalité
(éventuelle) pour devenir un cauchemar ; elle n'a plus de valeur historique, et
par-dessus tout, elle paralyse toute politique, tout effort d'imagination sociologique,

économique ou éthique : comme plus personne ne veut la guerre, mais



224 BIBLIOGRAPHIE

que chacun veut pouvoir faire la guerre (au cas où..., et cette hypothétique est
toujours pensée au mode irréel), la guerre devient presque un mythe contre
lequel nous sommes désarmés. La solution, pour l'auteur, consiste en un retour
au sociologique : non pas à la sociologie comme science, mais à une vision sociale
du problème ; car l'auteur remarque fort justement que « de 1500 à hier, on
aurait répondu sans hésiter que ce sont les nations qui ont fait les guerres »

(p. 41) ; mais aujourd'hui ce n'est plus aussi clair : les nations ne fonctionnent
plus comme telles, et elles n'ont certainement pas encore appris à fonctionner
d'une autre façon. La tâche la plus urgente de notre temps n'est donc pas de
trouver à ce problème dramatique une solution dramatique, mais « d'élaborer
dans le calme une théorie adéquate de la société et de l'histoire » (p. 42). La
grande tâche de notre temps, celle qui peut faire fuir le danger de la guerre, dit
en conclusion Julian Marias, consiste d'abord à rendre perméable le rideau de
fer ; et cela n'est possible, dit-il, qu'à force de sociologie.

J.-Claude Piguet.

Philosophie François Bonsack : Information, thermodynamique, vie et pensée.
contempo- Paris, Gauthier-Villars, 1961. Collection : Information et cyber-

RAiNE nétique.
En ces quelques lignes, il est difficile de donner une idée de cette thèse

de philosophie présentée à Genève et dont le titre annonce le nombre de questions

qui vont se présenter à l'esprit du lecteur. Justifier une appréciation est
donc exclu. L'information est un sujet relativement nouveau, parmi nos
philosophes du moins, et qui exige de celui qui veut y pénétrer une certaine habitude
dans l'application du calcul des probabilités. Par contre, le sujet n'est pas
nouveau pour l'auteur qui, en 1956 déjà, participait activement au premier
symposium réuni à Zurich par M. F. Gonseth sur : « Le robot peut-il servir
à la connaissance de l'homme » L'accès au nouveau domaine est facilité par
des exemples numériques, d'abord très simples et qui, progressivement,
illustrent des questions plus complexes. La parenté de ces problèmes avec la
thermodynamique et les notions d'entropie, de réversibilité et de ce que Helmholtz
a nommé l'énergie libre est mise en évidence et elle s'éclaire par l'introduction,
due à M. Bonsack, de deux notions en quelque sorte complémentaires : la
variabilité et la spécificité. On peut, à leur propos, énoncer un théorème
semblable à celui de Carnot-Clausius : « Un système abandonné à lui-même évolue
vers des états de moins en moins spécifiques » (p. 84). Tout cela paraîtra bien
technique à un lecteur de la Revue, mais voici que, en s'arrêtant aux difficultés
rencontrées, qu'elles soient inhérentes aux problèmes ou aux solutions qui lui
ont été données, entre autres par Brillouin, la réflexion de l'auteur découvre
des perspectives inattendues, la plupart du temps d'ordre vraiment philosophique

: la matière et la forme, les conséquences cosmologiques du principe
de Carnot, Tordre et la valeur, le prix de l'ordre, le déterminisme et la
réversibilité, le finalisme et la biologie, la nature de la création originale en art et
en science, etc. De sorte que, par la logique interne de sa réflexion persévérante,

l'auteur est amené à terminer son étude par une analyse de ce qu'il
appelle « l'innovation intellectuelle » et où se confrontent les notions de hasard,
de sélection, de reproduction et de reproduction variée. — Voilà comment un
problème en somme technique, par l'honnêteté de l'auteur qui l'empêche de
cacher les vraies difficultés du sujet, ouvre la porte à des problèmes
fondamentaux en philosophie et qui se trouvent traités d'une façon souvent fort
originale. S. Gagnebin.



BIBLIOGRAPHIE 225

Jean Starobinski : L'œil vivant. Essai. Paris, collection «Le Chemin».
Gallimard, 1961, 262 p.

Que devient la conscience quand elle se fait œil sur l'univers Bien plus
qu'elle ne constate, elle cherche, elle scrute, elle désire. Entre le regard qui
guette et la proie visée se joue une aventure pleine de risques, car la présence
qui se révèle n'est que l'aspect visible du caché qui se dérobe. De là, cette velléité
magique qui accompagne chacun de nos coups d'œil : découvrir ce qui est
couvert, saisir ce qui échappe. « De tous les sens, la vue est celui que l'impatience

commande de la façon la plus manifeste » (p. 13). Voir est moins un état
de paix satisfaite qu'une poussée inassouvie. Encore si mon regard était seul au
monde Mille autres regards convergent sur lui. Il n'y a pas de conscience
fascinante qui ne soit fascinée, convoitante qui ne soit convoitée. — Devenir tout
regard, « œil vivant », cette ambition que l'auteur de la Nouvelle Héloïse prête
à M. de Wolmar, nul ne l'éprouva plus fortement que lui-même. On ne s'étonne
pas que M. Starobinski, qui a consacré à Rousseau l'un des meilleurs ouvrages
de la critique contemporaine, ait accordé à cet écrivain la place d'honneur au
centre de son livre. Mais on admire qu'il ait trouvé tant de choses nouvelles à
dire sur l'exhibitionnisme, le narcissisme, la transparence voulue et l'innocence
rêvée de Jean-Jacques, le voyageur vu. — Trois autres études sont consacrées à

Corneille, Racine et Stendhal. Le héros cornélien commence par subir un éblouis-
sement ; mais il se ressaisit bien vite pour s'offrir isolé, triomphant, resplendissant

aux regards du monde ébloui. Chez Racine, l'œil de la raison cède à
l'aveuglement de la passion, et le retour d'une lucidité tardive ne fait que manifester
à l'homme son impuissance à sortir de l'abîme des ténèbres, où il s'enfonce sous
le regard des dieux établis dans un ciel de lumière. Ici, « l'acte de voir comporte
un échec fondamental » (p. 86). — Sensible, comme Rousseau, à la réprobation
du regard d'autrui, Stendhal répond par la contre-offensive du masque : il se

fait autre, il multiplie et varie ses visages. Mais il entend surtout s'imposer par
la fascination. Hélas, cette volonté se heurte aux résistances d'une société hypocrite.

Il demande alors à la littérature de lui assurer, dans l'avenir, par l'entremise

de quelques héros, la domination souhaitée. — Ce livre prend naturellement

sa place à côté des remarquables études de Georges Poulet sur le temps
et la distance, de Marcel Raymond sur Valéry, Rimbaud, Rousseau. Serait-ce
hors de France que la critique littéraire trouverait aujourd'hui ses représentants
les plus qualifiés La réussite exigeait ici tant de doigté, de finesse, de pénétration

que nous n'osons souhaiter que M. Starobinski fasse école. Mais, en face
d'une telle maîtrise, on ne peut qu'applaudir. René Schaerer.

S0REN Holm : Religionsphilosophie. Stuttgart, W. Kohlhammer, i960.
L'ouvrage du penseur danois, qui nous est aujourd'hui offert dans sa version

allemande, est le fruit d'une longue réflexion sur le caractère propre de la religion
et sa place dans la vie de l'esprit. M. Holm voit dans la philosophie de la religion
une discipline strictement philosophique, et n'entend ni en faire une introduction
à la dogmatique, ni une apologétique chrétienne. Toutefois il ne peut, dans sa

recherche, faire abstraction de sa position personnelle de croyant. — L'étude
du problème religieux n'a d'intérêt que pour qui se refuse à admettre le non-
sens et l'absurdité de la vie. Sans examiner longuement l'histoire des religions
M. Holm oppose le christianisme au bouddhisme, pour dégager la supériorité
d'une religion qui entend conférer une signification positive au monde, à la vie,
à la culture par laquelle l'esprit s'efforce de dépasser la nature. — Après avoir

15



22Ó BIBLIOGRAPHIE

défini la place de la philosophie de la religion dans l'ensemble du système
philosophique, Holm dégage l'a priori religieux, fondement de toutes les valeurs,
de toutes les normes idéales du vrai, du beau et du bon, le concept de Dieu. Il
envisage, sans leur attribuer une vertu démonstrative, les preuves classiques
de l'existence de Dieu, pour préciser ensuite les rapports de la religion avec les

activités autonomes de la science, de la morale et de l'art. — Quant aux formes
et aux modes d'expression de la religion, Holm s'attache moins à l'étude des
cultes et des rites qu'à celle du langage religieux : le symbole et le mythe. Il
combat les définitions trop étroites du lieu psychologique de la religion ; celle-ci
intéresse l'esprit dans sa totalité, et non seulement telle faculté particulière :

intellect, sentiment ou volonté. — Ni le panthéisme, ni le mysticisme qui tend à

nier la distance entre l'homme et Dieu, n'assurent à la religion sa vraie fonction.
La foi biblique au Dieu vivant nous fournit, elle, les symboles approximatifs les

plus précieux : le Seigneur, le Père. Le philosophe peut garder en les interprétant
dans un sens très spiritualiste et très large les notions d'inspiration, de révélation,
d'incarnation. S'il reconnaît en Jésus un messager unique de Dieu, M. Holm
croit au caractère perfectible et ouvert du christianisme plutôt qu'à son absoluité.

Face au monde et au problème du mal, M. Holm récuse toute théodicée
théorique et se borne à distinguer du mal moral (das Böse) l'élément «

démoniaque » présent dans la création. — Cet aperçu sommaire suffit à dire la richesse
d'un ouvrage où sont étudiés successivement les thèmes essentiels d'une
philosophie de la religion. Nous devons nous borner à présenter quelques réflexions
sur la position fondamentale de l'auteur.

Les premières démarches de M. Holm tendent à démontrer la nécessité
d'ancrer les valeurs dans l'absolu. L'a priori religieux fonde tous les autres
a priori, de la connaissance, de l'éthique, de l'esthétique. Le rapport que nous
établissons avec les valeurs, que nous constatons sans les avoir créées, est un
rapport religieux de dépendance. La religion est donc donnée première,
antérieure à toute autre activité de l'esprit, comme l'a affirmé Schleiermacher (dans
son Ethique comme dans ses Discours). Maint penseur français contemporain
(Lavelle, Le Senne, Miéville, etc.) ont eux aussi présenté une pensée qui rattache
à Dieu toutes les normes dont l'appel domine le développement de la culture
humaine. Nous admettons volontiers le caractère précaire et menacé d'une
culture sécularisée, coupée de tout lien avec la religion, laquelle est propre d'une
part à promouvoir la culture, de l'autre à exercer sur elle une critique salutaire.
Est-il cependant établi que l'art, la morale, la science soient incapables de se
constituer valablement en dehors de la religion Et celle-ci doit-elle être avant
tout définie par sa fonction « culturelle », comme tenta de le faire jadis, avec
pénétration, un Eucken

Est-il facile d'associer à une théorie de Ta priori religieux la pensée d'une
révélation H. Scholz Ta contesté jadis, à bon droit semble-t-il. Sans souscrire
au radicalisme de l'opposition pascalienne entre le Dieu des philosophes et
celui des chrétiens, nous avons peine à comprendre la transition proposée par
M. Holm entre les deux notions de Dieu auxquelles s'attache le philosophe d'une
part, le croyant de l'autre. Pour le philosophe, Dieu est inconnaissable ; nous
ne parlons de lui qu'en symboles approximatifs, et lui attribuons la réalité plutôt
que l'existence (ainsi s'exprimait aussi Lagneau). Holm dit et répète que la
religion n'a pas de contenu propre. Elle est le fondement d'où la morale, la science
et l'art tirent leur validité. Mais lorsque Holm se tourne vers l'histoire, vrai lieu



BIBLIOGRAPHIE 227

de la révélation divine, il salue en Jésus l'être en qui Dieu manifesta, sous un
mode unique, sa volonté à notre égard, se définissant en lui Dieu de l'amour et
du pardon. Certes notre auteur reste agnostique sur les questions de l'origine et
de la fin, n'admettant pas plus la conception sémitique du temps et de l'histoire

que la conception cyclique des Grecs. C'est par un acte de foi, tout
personnel, que le croyant attribue une valeur intemporelle au Christ, posant d'un
même coup la réalité et la portée décisive du message de l'Evangile. — Mais
désormais, dirons-nous, le chrétien qui a découvert le Dieu vivant, objet offert
à son adoration, ne va-t-il pas connaître un effort spirituel, une vie de prière,
qui réintégrera certains éléments de ce mysticisme que M. Holm a par ailleurs
condamné avec sévérité — Le passage du Dieu principe abstrait de la valeur
au Dieu de la religion concrète ne s'opère que par un saut, par une rupture. A nos
yeux, la philosophie de la religion doit tout d'abord montrer comment la
religion, donnée irréductible de la vie de l'Esprit, réclame la réalité de son objet.
Elle cherchera à définir simultanément la religion et Dieu. — Ce Dieu, révélé à
l'âme à travers des impressions et des expériences décisives, apparaîtra au chrétien

philosophe comme la source adorable de toute valeur et de tout idéal.
Mais s'il est, pour qui a rencontré le Dieu révélé, une synthèse possible entre
ce Dieu et celui des philosophes, défini comme valeur absolue, nous voyons mal,
même après la lecture de M. Holm, comment une démarche purement logique
peut établir le passage nécessaire d'un absolu inconnaissable au Dieu qui nous
a dit son amour, et a prononcé à notre égard la parole qui nous fait vivre, nous
régénère et nous sauve. Auguste Lemaître.

NOTICES BIBLIOGRAPHIQUES

Franciszek Sokolowski : Lois sacrées de l'Asie-Mineure. Paris, de
Boccard, 1955, 215 p. Publications de l'Ecole française d'Athènes.

Le texte grec de quatre-vingt-huit inscriptions, la plupart datant des trois
derniers siècles avant J.C. La publication de chaque inscription est précédée
d'une bibliographie et suivie d'un commentaire. Il n'y a pas de traduction,
mais le tout est assorti de deux appendices et de trois index des notions grecques
et des matières traitées. Nous avons ici une source inestimable et presque
inépuisable alimentant de manière bienvenue notre connaissance du climat
religieux en Asie-Mineure à l'époque hellénistique. C'est par exemple une excellente
toile de fond pour les voyages de l'apôtre Paul.

Frithjof Schuon : Comprendre l'Islam. Paris, Gallimard, 1961, 217 p.

« Ce que nous avons en vue, dans ce livre comme dans les précédents, c'est
en fin de compte la scientia sacra ou la philosophia perennis, la gnose universelle

qui a toujours été et qui sera toujours » (Avant-propos). Les quatre
chapitres du livre — l'Islam, le Koran, le Prophète, le Soufisme — ne présentent
donc pas le phénomène musulman en soi, mais en tant que manifestation d'une
gnose transcendante qui constitue l'unité profonde de toutes les religions. Les
faits, généralement exacts, sont interprétés notamment à la lumière des religions
et des philosophies de l'Inde.



228 BIBLIOGRAPHIE

H. Ringgren et O. V. Ström : Les religions du monde. Paris, Payot,
i960, 462 p. Traduit de l'allemand par René Jouan.
La version allemande de ce livre a été signalée aux lecteurs de cette revue

par Pierre Gander (RThPh III/9, 1959, p. 254). Il s'agit d'une véritable
encyclopédie de l'histoire des religions, mise au point par deux remarquables
représentants de l'école suédoise.

Henri Sérouya : Les Esséniens. Paris, Calmann-Lévy, 1959, 244 p.
Livre dépourvu de toute valeur scientifique. L'auteur cite les textes de

Philon et de Josephe relatifs aux Esséniens, estime que cette communauté est
de nature essentiellement juive, fait rapidement et de manière extraordinaire-
ment confuse l'historique des recherches qumraniennes, affirme que la secte
de Qumran n'est pas identique aux Esséniens, mais que ces derniers en revanche
ont eu une influence profonde sur le christianisme. — Philon et Josephe sont
datés du premier siècle avant J.-C. (p. 197).

Rudolf Meyer : Hebräisches Textbuch zu G. Beer - R. Meyer,
Hebräische Grammatik. Berlin, Walter de Gruyter, i960, 170 p.
Sammlung Göschen, yòg/yòga..
Ee professeur Meyer a publié dans la même collection de livres de poche

(n08 7637763a et 7647764a) une Hebräische Grammatik qui a le mérite d'être la
plus moderne et la plus scientifique de toutes les grammaires hébraïques existant

à l'heure actuelle. Or, voici un Übungsbuch contenant trente-cinq textes
qui permettront à l'étudiant de prendre contact avec la riche littérature hébraïque.

Les textes sont divisés en six groupes : quatre textes avec transcription
en caractères latins, dix textes en vocalisation tibérienne (c'est-à-dire avec les
signes de voyelles usuels), huit textes sans vocalisation, quatre textes en
vocalisation non-tibérienne, cinq textes littéraires extra-bibliques, et quatre inscriptions.

D'abondantes notes grammaticales, ainsi qu'un vocabulaire de cinquante
pages seront une aide précieuse à Thébraïsant débutant. Le petit volume est
vivement recommandé aux personnes désireuses de renouveler ou d'approfondir
leur connaissance de la langue sacrée.

A. E. RÜTHY : Probleme der Bibelübersetzung. Bern, Paul Haupt, 1959,
26 p. Berner Rektoratsreden.
On sait qu'il est impossible de traduire la Bible. Sinon, on peut s'en

convaincre en lisant la Rektoratsrede du professeur d'Ancien Testament à la Faculté
de théologie vieille-catholique de Berne. L'auteur y traite des obstacles
auxquels se heurte le traducteur de langue allemande. Ce qu'il en dit vaut mutatis
mutandis pour la traduction en français. Ici, les problèmes sont encore plus
subtils, vu le caractère plus rigide de la langue française.

Carlo Suarès : La Kabale des Kabales : La Genèse d'après la tradition
ontologique. Paris, Adyar, 1962, 87 p.
Un ouvrage déconcertant. L'auteur prétend parler au nom d'une anonyme

« tradition ontologique », ou de la « Tradition » tout court (astuce très à la mode).
Il possède effectivement quelques connaissances d'un certain courant de la
mystique juive, notamment des méthodes de la guématrie, c'est-à-dire de la
spéculation sur la valeur numérique des lettres hébraïques. Il nous propose une
interprétation « mystique » (d'un mysticisme athée) de Gen. 1-5 qui, par-ci par-
là, présente un certain intérêt. D'autre part, le texte est souvent rédigé dans un
charabia tellement ésotérique ou spécieux qu'on doute parfois des intentions
de l'auteur.



BIBLIOGRAPHIE 229

Michée, Sophonie, Joël, Nahoum, Habaqqouq. Texte français par Jean
Steinmann, introduction et commentaires par l'abbé Hanon.
Bruges, Desclée de Brouwer, 1962, 118 p., 43 illustrations.
Connaître la Bible.
Cette traduction incisive et personnelle due aux soins experts de Jean

Steinmann s'appuie volontiers, le cas échéant, sur des conjectures critiques
relatives au texte hébreu (sans les signaler), et elle accepte aussi des modifications

dans l'arrangement des péricopes. Les introductions et les commentaires
sont, eux aussi, basés sur les résultats de l'exégèse historique ; ils sont très précis,
souvent utiles, malgré certaines lacunes notamment dans le livre de Michée.
Les nombreuses illustrations, choisies avec adresse, non seulement agrémentent
les textes, mais les complètent de manière très suggestive. Enfin, un judicieux
questionnaire permet au lecteur attentif de se rendre compte lui-même des
connaissances acquises. Un volume qu'on aimerait trouver dans les mains des
étudiants en théologie aussi bien que des prédicateurs, catéchètes, animateurs
d'études bibliques, et des laïcs intéressés.

Albert Caraco : Plaidoyer pour les indéfendables. Apologie d'Israël.
Paris, Fischbacher, 1957, 202 p.
La lecture de ce livre aux aspirations — et aux qualités — littéraires exige

du temps, beaucoup de temps. L'« apologie » semble culminer dans l'appel
adressé aux Juifs d'accepter le Christ et d'assumer ainsi leur vocation au sein
de l'humanité : vocation eschatologique, précipitant l'accomplissement de ce
monde. Intention très louable certes, mais réalisée dans un style très tortueux.
Voici un extrait : « Je sais pour Lui (Jésus) le fonds de votre haine, à quoi vous
vous immolerez vous ruant dans les flammes, et d'autres iront à Jésus par indolence

ou félonie. Et moi je vous le dis : l'on aime en vous ce que vous n'êtes
plus, jamais ce que vous êtes et si Ton vous épargne, à qui l'aurez-vous dû, mes
frères A qui, je le demande A ce Jésus que nos silences désavouent » (p. 156).

Hans von Campenhausen : Lateinische Kirchenväter. Stuttgart,
W. Kohlhammer, i960,256 p. Urban Bücher, Die wissenschaftliche
Taschenbuchreihe, 50.
Voici encore un ouvrage de synthèse, rédigé par un maître, à l'usage du

public cultivé. Ces « Pères latins » font suite aux « Griechische Kirchenväter »

du même auteur dans la même collection (R. Th. et Ph. 1957, p. 134). Plus long,
et d'une impression plus serrée (trop même), ce livre de poche témoigne des
mêmes qualités : portraits vivants et nuancés, perspectives et comparaisons
éclairantes. Un bref parallèle entre les Pères grecs et les latins, introduit la
présentation de Tertullien, Cyprien, Lactance, Ambroise, Jérôme, Augustin et
Boèce.

Bruno H. Vandenberghe, O.P. : Saint Jean Chrysostome et la Parole
de Dieu. Paris, Ed. du Cerf, 1961, 232 p., 6 pi., 1 carte.
Ce beau livre n'apporte pas de recherches nouvelles, sa construction est parfois

lâche et sa rédaction rapide, mais il est bien informé et apporte de belles
citations, bien choisies et liées. Chrysostome à l'écoute de la Parole, porteur de
cette parole et crucifié pour elle et par elle, telles sont les trois parties de
l'ouvrage, qui contiennent de beaux chapitres et indiquent une perspective
éclairante. Celle-ci est malheureusement quelquefois cachée par des développements
biographiques superflus et par un manque de rigueur dans le plan. Mais cet
essai montre bien combien la Parole de Dieu est le centre unificateur de la vie
et de l'œuvre de Jean. Six illustrations commentées à la fin, des indications
bibliographiques et quelques tables historiques complètent cette utile introduction

au prédicateur, au réformateur, au confesseur qui parle encore aujourd'hui.



230 BIBLIOGRAPHIE

Jean-Claude Guy : Jean Cassien. Vie et doctrine spirituelle. Paris,
P. Lethielleux, 1961, 140 p. Collection « Théologie pastorale et
Spiritualité, recherches et synthèses », IX.
Ce bref, mais excellent précis paraît dans une collection qui porte bien son

titre et compte déjà des volumes suggestifs recensés ici (R. Th. Ph. 1961, p. 91,
277 et 301). Celui-ci résume en vingt pages les étapes de la vie et les trois œuvres
de Cassien. Puis c'est une perspective générale de sa doctrine spirituelle : elle ne
prétend pas au résumé, mais elle dégage la signification, la place et le caractère
des principaux éléments de cette spiritualité. Une seconde partie (75 p.), à
laquelle la première renvoie constamment, comprend seize textes importants
dans une traduction nouvelle. Deux appendices sont consacrés au semi-péla-
gianisme et à une bibliographie.

The Liturgy in English. Edited by Bernard Wigan, London, Oxford
University Press, 1962, 250 p.
Cet ouvrage contient une collection scientifique de textes liturgiques anglais.

Dans une première partie, on trouvera quinze liturgies eucharistiques anglicanes,
allant de la première de 1549 à celle de 1928 (refusée par le Parlement anglais),
en passant par celles des provinces anglicanes des Etats-Unis, du Canada,
d'Afrique, d'Asie, etc. Elles seront utiles non seulement aux historiens du culte,
mais encore à ceux qui désirent approfondir leur connaissance de l'anglicanisme,
de son unité et de ses diversités. La seconde partie comprend les quatre textes
suivants : le directory sur le culte promulgué du temps de Cromwell, la première
des cinq variantes que le Book of Common Order de l'Eglise d'Ecosse donne de la
liturgie de la Cène (1940), une liturgie de communion congrégationaliste et la
liturgie eucharistique de l'Eglise de l'Inde du Sud.

Le Baptême d'après les Pères de l'Eglise. Textes choisis et présentés
par A. Hamman. Paris, Bernard Grasset, 1962, 302 p.

Les spécialistes des Pères auront peut-être quelque peine à faire une entière
confiance scientifique à l'ouvrage dont nous parlons. Il n'empêche qu'il contribuera

certainement à ranimer la conscience baptismale des pasteurs et des laïcs,
et c'est déjà beaucoup. — Les textes rassemblés vont du de baptismo de Tertullien

à une lettre de Léon le Grand aux évêques de Sicile pour les persuader d'aligner

leur pratique baptismale sur celle de Rome. On y trouve des lettres de
Cyprien, d'Augustin, des sermons des trois grands Cappadociens, de Jean
Chrysostome, d'Augustin, etc. En revanche, on n'y trouve malheureusement pas
de textes liturgiques. Les rites baptismaux sont cependant présentés dans une
bonne introduction du P. Hamman qui situe aussi brièvement et sobrement
chaque texte qu'il publie.

Jean Rilliet : Le pasteur et son métier. Préface de Marc Bœgner.
Paris, Arthème Fayard, 1961, 180 p.
Sous ce titre, qui appelle d'emblée l'attention, l'auteur s'applique à peindre

aussi exactement que possible « les heurs et les malheurs » du ministère pastoral.
Il le fait de façon vivante ; si bien que, une fois la lecture de l'ouvrage commencée,

on ne peut pas facilement l'abandonner. Que de sujets abordés dans ce petit
livre : l'étudiant en théologie, le berger du troupeau, les tentations du pasteur,
pasteurs de romans, la famille pastorale, l'entretien fidèle avec le Christ... A
l'heure actuelle, on doit être particulièrement reconnaissant à M. Rilliet de
rappeler l'importance capitale des visites, du contact entre pasteurs et paroissiens.

Il y a beaucoup à recevoir de la méditation de chacune de ces pages.



BIBLIOGRAPHIE 23I

Paul Tournier : Les saisons de la vie. Genève, Labor et Fides, 1961,
57 P-

Dans cette brochure, on trouve la même tonalité spirituelle que dans les
autres écrits du médecin genevois. Six brefs chapitres : Les saisons de notre vie.
De l'enfant à l'adulte. Christianisme oppressif ou libérateur Accomplir sa vie.
De l'été à l'automne de la vie. Le sens de notre vie. — Il y aurait des observations

précieuses à tirer de chacun d'eux. Du troisième tout spécialement. L'auteur

y souligne la déviation grave qui marque très souvent notre attitude «

chrétienne » : se garder de tout ce qui est défendu, alors que la religion de la Bible,
celle du Christ, consiste à rechercher avec passion Dieu et sa grâce. Ces pages
aideront plusieurs à ne pas manquer « la plus grande aventure possible » : la vie
avec Dieu.

H. H. Berger : Ousia in de Dialogen van Plato. Een terminologisch
Onderzoek. Leiden, Brill, 1961, 326 p.
Deux résumés, l'un en anglais, l'autre en allemand (on regrette l'absence d'un

résumé en français) permettent à un plus grand nombre de lecteurs de suivre
l'essentiel de l'argumentation de M. Berger qui étudie la signification du terme
d'ousia à travers tous les dialogues platoniciens. Les diverses acceptions de ce
terme dépendent étroitement de celui d'être identique avec soi-même qui est le sens
original de ousia pour Platon. Son étude permet à l'auteur de prendre position
contre Vlastos, reprochant à Platon dans le Third Man de ne connaître qu'une
seule signification au terme d'être : en effet, l'être complètement identique avec
soi-même (ousia) doit se distinguer de l'être par participation.

Malebranche : Lumière et mouvement de l'esprit. Textes choisis.
Paris, Presses universitaires de France, collection « Les grands
textes », 1962, 252 p.
Ces textes sont groupés sous quatre chefs : la nature humaine, les facultés

de l'âme, la connaissance, la volonté. Une table des matières très détaillée et
un abondant index des sujets traités facilite la consultation de ces extraits, qui
nous paraissent fort judicieusement choisis dans les œuvres maîtresses du
grand métaphysicien. Cette petite somme en raccourci rendra service.

Leibniz : Nouveaux essais sur l'entendement humain. Textes choisis.
Paris, Presses Universitaires de France, collection « Les grands
textes », 1961, 278 p.
Leibniz avait rédigé son grand ouvrage en réponse à l'Essai sur Ventendement

humain de Locke, lorsqu'il apprit le décès du philosophe anglais. Cette nouvelle,
écrit-il, lui ôta l'envie de publier son livre et celui-ci ne parut que cinquante ans
après sa mort. On sait que les thèses de Locke sont mises au compte d'un
personnage fictif nommé Philalèthe, Leibniz prenant lui-même, pour exprimer les
siennes, le nom de Théophile. L'auteur du présent choix a judicieusement retenu
de préférence les répliques de Théophile. Un Index des matières complète cette
petite édition fort bien venue.

Michel Alexandre : Lecture de Kant. Textes rassemblés et annotés
par Gérard Granel. Paris, Presses Universitaires de France, 1961.
Collection Epiméthée, 245 p.
Il s'agit ici de cours et de fragments de cours tenus dans les lycées parisiens

par ce professeur de type « socratique », à l'instar d'Alain. La lecture de cet
ouvrage est intéressante, mais il faut déplorer la présentation : imprimer des
notes de cours prises par les élèves constitue certes une manière d'être fidèle à un
enseignement, mais ce n'est pas une manière qui est nécessairement agréable au
lecteur de l'ouvrage.



232 BIBLIOGRAPHIE

Swami Nityabodhânanda : Queste du Sacré. Paris, La Colombe, 1962,
145 p., «Investigations», 18.

Membre de Tordre de Ramakrishna, l'auteur propose, dans le dix-huitième
volume de la collection « Investigations » consacrée à la « recherche de la Vérité »,

une « queste » d'une certitude spirituelle, par la connaissance des cultes, de la
philosophie bouddhiste et de la métaphysique hindouiste, comme de l'exemple
des maîtres, Gandhi, Maharshi, Shri Aurobindo, etc.

Eugène Dupréel : La consistance et la probabilité constructive.
Bruxelles, 1961. Académie royale de Belgique, « Mémoires », LV, 2,
37 pages-
L'auteur propose de ramener l'opposition des contraires en ontologie et en

métaphysique à des concepts « capables de ne s'opposer à aucune relativité ».

La principale notion mise à jour dans cet ordre est le concept de consistance. —
Ce concept exclut qu'on recoure à l'idée ordinaire de causalité, et l'auteur y
substitue le concept de probabilité constructive, concept dynamique créant la
consistance dans la durée. — Ces deux concepts sont la charnière d'une
philosophie que son auteur définit comme un rationalisme pluraliste.

Jean Guitton : Justification du temps. Paris, Presses Universitaires
de France, 1961. « Initiation philosophique », 49, 122 p.
Nous signalons ici la nouvelle édition de ce livre devenu quasiment un

« classique » ; son succès est dû en grande part à la qualité de style de ces pages,
au ton direct de l'auteur, et à une pénétration philosophique remarquable à

propos d'un des problèmes les plus difficiles qui soient.

Frithjof Schuon : Sentiers de Gnose, Paris, La Colombe, 1957,
162 p., « Investigations », 20.

Cet ouvrage a pour auteur un disciple de René Guénon. Les amateurs
d'études gnostiques y trouveront une présentation de la Gnose comme lieu de
rencontre de la Science et de la Foi.

Roger Verneaux : Problèmes et mystères du mal. Paris, P. Téqui,
1956, 203 p.
Cet ouvrage de la collection « Cours et documents de philosophie » a son

origine dans une série de leçons données à diverses reprises à l'Institut catholique

de Paris. L'auteur (il en avertit dans la préface) n'a visé ni à la profondeur
ni à l'originalité. Il a cherché à présenter, de façon claire, une esquisse d'un
traité général sur le mal, « selon les vues les plus classiques de la philosophie
chrétienne ». Division en trois parties : Aperçus métaphysiques, aperçus théologiques,

aperçus moraux.

Henri Arvon : La philosophie du travail. Paris, Presses Universitaires
de France, collection « Initiation philosophique », 1961, ni p.
Partant, avec Hegel, des mythes de Promêthée et d'Hercule, qui incarnent

l'homme moderne aux prises avec des forces qu'il cherche, soit à déchaîner, soit
à dompter, l'auteur signale la valeur nouvelle conférée au travail par le
christianisme. Il attribue à Adam Smith et à la philosophie classique allemande le
mérite d'avoir dégagé une théorie raisonnée du travail, dont la praxis fichtéenne,
hégélienne et marxiste sera le prolongement naturel. Attribuant ensuite au
travail une finalité à la fois personnelle et communautaire, il en révèle les aliénations

et achève sa petite étude, fort bien conduite, sur l'examen du travail dans
ses rapports avec la civilisation.

Imprimerie La Concorde, Lausanne


	Bibliographie

