
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1962)

Heft: 3

Artikel: Histoire sainte et hérésie chez saint Épiphane de Salamine : d'après le
tome I du Panarion

Autor: Fraenkel, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HISTOIRE SAINTE ET HERESIE

CHEZ SAINT EPIPHANE DE SALAMINE

D'APRÈS LE TOME I DU PANARION

I. Introduction

Le sujet que nous voulons aborder ici se présente à nous comme
un terrain pratiquement inexploré. Certes, les historiens ont souvent
exploité le Panarion, cette « Pharmacie contre les hérésies », comme
une carrière dont ils ont tiré des renseignements précieux sur les
diverses tendances de l'histoire chrétienne des premiers siècles. Par
son habitude de citer ses sources in extenso, Epiphane nous a transmis
de nombreux textes qui ne nous seraient sans doute pas parvenus
autrement, puisqu'ils émanaient de milieux qui étaient fort suspects
aux yeux de l'Eglise officielle du IVe siècle. Pour n'en donner qu'un
seul exemple, c'est au Panarion que nous devons ce document
précieux entre tous pour notre connaissance de la Gnose du IIe siècle,
l'Epître de Ptolémée à Flore 1.

On s'est également attaché à rechercher les sources de notre livre,
parmi lesquelles figure saint Irénée avec son Adversus Haereses. On
sait aussi qu'Epiphane combattit l'influence d'Origène et qu'il soutint

cette lutte — à laquelle nous reviendrons — durant toute sa vie.
A sa mort, en 403, il revenait précisément de Constantinople, où il
s'était rendu afin d'obtenir, mais en vain, que Jean Chrysostome prît
des mesures disciplinaires contre des moines origénistes de Nitrie, que
Théophile d'Alexandrie avait expulsés d'Egypte et qui avaient
trouvé refuge auprès du patriarche de la ville impériale 2.

On connaît également le zèle puritain qu'Epiphane mit à
combattre les images, son désir de voir les églises badigeonnées à la chaux,
de voù les rideaux peints découpés pour en faire des linceuls aux

1 Voir Haer. 33, 3 ss. ; GCS 25/40 ss. ; cf. e. g. l'introduction de Harnack
in Kleine Texte für Vorlesungen und Übungen, N° 9, Bonn, 1904.

1 Voir Bonwetsch in RE3, s. n. esp. p. 420 ; bibliographie dans Altaner,
Patrologie, 5° éd., p. 281 ss. ; Quasten, Patrology, t. 3, p. 388. Cf. Karl Holl :

Die Zeitfolge des ersten orig. Streites, in Sitzungsber. d. Berliner A kad. d.
Wiss., 1916, Ges. Aufsätze zur Kirchen geschickte, II, 310-350.



I76 PIERRE FRAENKEL

pauvres et remplacés par des tentures unies — ce qu'il fit faire parfois
à ses propres frais '.

Mais on ne s'est guère demandé à quoi Epiphane attribuait l'origine

des erreurs qu'il poursuivait avec tant de zèle, ni comment il
concevait les rapports entre la foi proclamée à Nicée — qui pour lui
était l'unique vraie foi en le Christ — et les hérésies dont il dressa
l'inventaire dans son Panarion. Or, c'est précisément cela que nous
nous proposons de faire très brièvement ici. Le devoir de l'historien
de la théologie n'est-il pas de faciliter à la théologie actuelle le dialogue
avec ses devancières sur tel ou tel sujet toujours actuel. Il s'agit en
l'occurrence de distinguer entre ce que nous trouvons acceptable et
ce que nous devons rejeter. Tout système de pensée doit établir cette
distinction et la théologie actuelle, comme l'ancienne, n'échappe pas
à cette nécessité. Cependant, la manière de s'y prendre peut différer
considérablement. Ainsi la notion même d'hérésie est liée, chez
Epiphane, à toute une philosophie de l'histoire universelle qui ne saurait
être la nôtre. Mais la tâche de l'historien de la théologie n'est-elle pas
précisément de cerner ces différences et de montrer en même temps
les ressemblances, afin de ne pas proposer à nos contemporains des
notions périmées, sans pour autant laisser se rompre le contact, le
dialogue, avec l'œuvre théologique accomplie à travers les siècles

Rompre ce dialogue, ce serait s'excommunier soi-même, en se séparant
sans raison valable de l'histoire chrétienne ; ce serait aussi se mettre
dans le cas de ne plus nous comprendre nous-mêmes, car nous sommes
héritiers de la foi des anciens conciles et de toute une tradition
d'exclusivité et d'absolutisme théologique — tradition antisyncrétique —
qui en fait partie. L'origine et l'histoire de cette tradition doivent
nous intéresser autant, je crois, que celles, parfois plus réjouissantes,
certes, de la tradition de tolérance, dont nous sommes également héritiers

2.

II. La renommée d'Epiphane

Est-ce à la mauvaise renommée dont Epiphane a presque toujours
joui qu'il faut attribuer le peu d'attention accordée jusqu'ici à ses
idées Et pourtant, que deviendrions-nous si nous ne connaissions

que les idées des théologiens à la mode Pourtant Epiphane connut
une certaine vogue à un moment donné. Jérôme, qui avait traduit
certaines de ses lettres, dit dans son De viris illustribus que le Panarion

2 Voir Bonwetsch, loc. cit. ; cf. Lettre d'Epiphane à Jean de Jérusalem,
trad, latine de Jérôme, MPL, 22/517 ss.

1 Ni les dernières éditions des lexiques théologiques, ni les volumes de
la Bibliographia Patristica parus à ce jour (t. I-V) ne mentionnent des ouvrages
sur Thérésiologie d'Epiphane. K. Holl : Die Schriften des Epiphanius gegen die
Bilderverehrung, Sitzungsber. 1916, Gesamm. Aufsätze, II, 351-387.



HISTOIRE SAINTE ET HÉRÉSIE CHEZ SAINT EPIPHANE I77

et les autres ouvrages d'Epiphane sont lus et relus par les érudits pour
les informations qu'elles contiennent, et par le grand public même

pour le style — « ab eruditis propter res, a simplicioribus propter
verba quoque lectitantur » «.

Saint Augustin a aussi utilisé pour son De haeresibus ad Quod-
vultdeum (son successeur) un abrégé du Panarion, dont il croyait (à
tort) qu'il était l'œuvre d'Epiphane lui-même 2.

La Chronique Pascale, cette immense compilation du VIIe siècle,
nous a cependant conservé un passage d'une lettre, par ailleurs perdue,
de saint Athanase à Epiphane, où Athanase, qui n'a rien d'un
apôtre de la tolérance, reproche à notre auteur de s'être montré
trop combatif dans la querelle pascale : « O puisses-tu te réjouir avec
nous — écrit-il — comme tu as combattu avec nous. Cesse donc de
faire des reproches à tout le monde et prie plutôt pour que l'Eglise
puisse jouir d'une paix durable et que cessent les hérésies... » 3

Plus près de nous, le réformateur Mélanchthon écrit en novembre
1529 à son ami Camerarius qu'un autre ami, Lang, lui avait donné un
manuscrit grec du Panarion lors de son passage à Erfurt, et qu'il se

proposait d'en tirer un choix de textes. (Notons au passage que ce fut
d'après ce manuscrit qu'Oporin imprima à Bâle en 1544 la première
édition.) Cependant, dans une lettre ultérieure à Camerarius, Mélanchthon

formule un jugement plus critique sur Epiphane : les informations

historiques que fournit cet auteur sont d'importance, mais sa
théologie est beaucoup moins défendable ; elle semble même « omnino
languidior », les histoires elles-mêmes sont « negligenter perscriptae » 4.

Cette double condamnation n'allait pas rester sans écho : manque
de jugement théologique, présentation confuse : voilà ce qu'on
reproche à Epiphane encore de nos jours, en y ajoutant par-dessus
le marché quelques remarques, sans doute très justes, sur son
fanatisme. Ainsi font nos patrologies courantes ; et Pierre de
Labriolle a pu écrire dans l'Histoire de l'Eglise de Fliehe et Martin :

« A qui douterait encore que l'érudition la plus étendue puisse s'allier
dans le même esprit avec une réelle médiocrité d'intelligence et les

partis-pris les plus entêtés, on pourrait présenter Epiphane comme
un spécimen assez réussi de ce déplaisant amalgame. » s

Cependant, avant d'aborder notre sujet, disons encore quelques
mots de notre auteur pour marquer la place que le Panarion occupe
dans sa vie et le situer dans l'histoire de l'Eglise au IVe siècle.

1 Op. cit., CXIV, éd. Teubner, p. 60.
3 MPL 42/21 ss. ; cf. Quasten, p. 388.
3 MPG 26/1257 s.
4 CR i/ino et 1112. Cf. MPG 41/IV.
5 Op. cit., t. IV, p. 33 ; voir aussi Altaner, p. 272. Quasten, t. III, p. 385 ;

cf. effectivement Haer. 14 : 2, GCS 25/207 s.



178 PIERRE FRAENKEL

III. Vie d'Epiphane et composition du « Panarion »

Epiphane naquit près d'Eleutheropolis en Palestine en 315, l'année
même où Constantin, victorieux et plus ou moins converti, se fit
ériger par le Sénat de Rome cet arc de triomphe qui célèbre non
seulement l'Empereur, mais aussi cet « instinctus divinitatis » qui lui
avait assuré la victoire '.

Il appartient donc à la première génération qui vécut dans
un empire quelque peu christianisé, dans une Eglise impériale et
romaine. Il reçut sa formation chez des cénobites d'Egypte. Comme

pour Athanase, Jérôme, et tant de leurs contemporains, la vocation
monastique s'allie chez lui à une orthodoxie sans faille. Certainement,
il ne fut jamais tenté de dévier le moins du monde de la foi proclamée
à Nicée. Pendant les pires moments du règne de Constance, il resta
un partisan intrépide d'Athanase 2.

En 335, il fonda à Eleutheropolis un monastère dont il resta l'abbé
pendant trente ans. Il jouissait d'une réputation d'érudit : Jérôme
nous rapporte qu'il parlait cinq langues : le grec, le copte, le syriaque,
l'hébreu et — chose rare chez un Oriental — le latin 3.

Il avait plus de cinquante ans lorsqu'en 367 il devint métropolite
de Chypre. Son siège devint rapidement, comme plus tard celui
d'Augustin à Hippône, un centre d'informations théologiques auquel
s'adressaient individus et communautés en quête d'instruction. C'est
ainsi qu'il composa en 374 son premier grand ouvrage, cO 'A, xupwroç,

pour une Eglise de Pamphylie qui avait demandé une défense contre
les Pneumatomaques. Dans ce livre, il rangeait déjà Origene parmi
les hérésiarques, tout en expliquant la foi sur la base d'un credo qui
est une des sources de celui de Constantinople, 381. 4

Rappelons qu'Origène jouissait alors d'une réputation immense de
confesseur et de penseur chrétien. Si cinquante ans après sa mort il
se dessina une école anti-origéniste, qui se mit en devoir de combattre
surtout son platonisme, bon nombre de théologiens le défendaient,
et non les moindres. Ainsi, en 358, Basile et Grégoire de Nazianze
avaient composé une anthologie origénienne, la Philocalie. On peut
dire que ce fut Epiphane qui transforma ces débats de théologiens en
lutte contre l'hérésie et qui entraîna Jérôme, ancien admirateur
d'Origène, dans cette lutte 5.

1 Kirch : Ench. font. hist. eccl. ant., Nr. 391 ; cf. Doerries : Konstantin
der Grosse, p. 30. — Pour la suite, cf. RE3 s. n. ; Quasten, t. III, p. 384 ss. ;

Hist, de l'Eglise (Fliche et Martin), t. III, p. 452, et t. IV, p. 33 ss.
1 Voir Lietzmann : Gesch. d. alten Kirche, vol. IV, p. 143, sur l'orthodoxie

et le monachisme.
3 Contra Rufinum, livre III, MPL 23/483.
4 Cf. Denzinger : Ench. Symb., § 13.
5 Eusèbe : H. E. VI, 39, éd. Lœb, vol. 2, p. 24 ; Quasten, t. III, p. 205.



HISTOIRE SAINTE ET HERESIE CHEZ SAINT EPIPHANE I79

Il commença son Panarion peu après et le termina en 377. Cet
écrit, lui aussi, répondait à une demande d'information, venue de
deux moines, Akakios et Paul, qui lui avaient écrit : « le Sauveur
t'a suscité comme un nouvel apôtre pour notre génération, comme un
nouveau Jean-Baptiste pour nous prêcher ce qu'il faut croire et nous
montrer le chemin à suivre. » 1

Notre livre est donc le fruit d'un long travail préparatoire,
l'aboutissement d'une carrière de champion de l'orthodoxie. Mais il est

peut-être permis d'y voir aussi une préparation à l'action directe. En
effet, quinze ans plus tard, en 393, Epiphane se rendit personnellement

à Jérusalem, où il prêcha dans l'église du Saint-Sépulcre contre
l'origénisme en général, et plus particulièrement contre l'évêque Jean
de Jérusalem, un des chefs de la chrétienté. Epiphane ordonna
presbytre Paulin, frère de Jérôme, dans le diocèse même de Jean, où il
n'avait que faire. De plus, Jérôme traduisit la lettre explicative
d'Epiphane à Jean en son rude style latin, en y supprimant les

phrases polies du grec. Rien de tout cela n'était propre à apaiser les

esprits. Par son voyage, Epiphane obtint pourtant un résultat : celui
de faire condamner l'origénisme en 400 par le Synode d'Egypte, que
présidait Théophile, autre allié d'Epiphane. Néanmoins, il constitue
déjà une sorte de présage de cet autre voyage qu'Epiphane fit à

Constantinople et qui allait marquer la fin de sa carrière.

IV. Structure littéraire du « Panarion », t. I
Le tome I du Panarion se compose de la description des vingt hérésies

préchrétiennes et de l'incarnation du Christ. Un quart des

quatre-vingts hérésies que traite le Panarion se trouve donc situé
dans la préhistoire du christianisme. Quant à ce dernier, il en est

question deux fois dans ce livre, une fois à la fin de notre tome I et
une fois à la fin de l'ensemble de l'ouvrage, sous forme d'un résumé
de la foi. Mais il est aussi présent dès la création du monde. Voici ce

qu'en dit Epiphane : « En commençant à parler de la foi et de

l'incroyance, de la bonne croyance et de la mauvaise... je rappellerai le
début de la création du monde et les âges suivants... non d'après mes

propres idées, mais en suivant la révélation que Dieu nous a faite par
les prophètes. » Ailleurs aussi, Epiphane nous dit que l'Eglise et la
foi sont de tous les âges, tout comme les hérésies qui existent depuis la
création. Les deux vont ainsi de pair à travers toute l'histoire sainte 2.

Du reste, le tome I s'ordonne selon une conception historique qui
est en même temps un morceau d'exégèse biblique : le christianisme

* GCS 25/154.
* Prooimion, 2e, 1, GCS 25/169 ; cf. Lettre-préface, ibid., p. 155, et Prooi-

mion, 2e, ibid., p. 170.



i8o PIERRE fraenkel

est précédé de quatre ou cinq grands mouvements ou états religieux
de l'humanité. D'Adam à Noé, c'est le « barbarisme » ; de Noé jusqu'à
la tour de Babel et un peu au-delà c'est le « scythisme » ; de là jusqu'à
Abraham c'est 1'« hellénisme » et depuis lors le judaïsme ».

Cette liste des proto-hérésies, Epiphane la tire de Col. 3 : 11, qu'il
cite à plusieurs reprises : « Là où il y a la foi chrétienne, il n'y a ni
Hellène, ni Juif... ni Barbare ni Scythe. » 2

Le barbarisme prit son essor après la chute d'Adam et le meurtre
d'Abel, qui furent suivis d'autres crimes. Pourtant, à cette époque,
il n'y avait pas d'hérésies, c'est-à-dire de sectes, mais un seul peuple ;

et l'on ne pratiquait pas l'idolâtrie, bien que chacun vécût à sa façon
et sans loi 3.

Le scythisme lui ressemblait grosso modo. Les hommes possédaient
la loi naturelle implantée en eux, sans avoir besoin de l'apprendre.
Il n'existait encore aucune division ou hérésie. Par héritage d'Adam,
on possédait la même foi que l'Eglise, y compris la foi trinitaire, qui
se confond donc avec la loi naturelle. Il existait pourtant le bien et
le mal, la piété — chrétienne — et l'impiété, c'est-à-dire l'infidélité
envers la loi naturelle. C'est elle qui mena à la dispersion des peuples,
à l'époque de la tour de Babel 4.

C'est chez les peuples issus de cette dispersion que sont nées la
tyrannie, l'astrologie et surtout l'idolâtrie qui caractérisent l'hellénisme.

L'hellénisme ne connut, au début, que les icônes peintes, qui
donnaient cependant déjà aux hommes l'occasion de pécher. (Ici se

révèle notre puritain.) Tana, fils de Nachor, fit le premier des statues
de terre cuite, pires encore que les icônes. Les hommes avaient encore
tous la même religion — ou irréligion — mais par la suite, après avoir
adoré des démons et des morts dans leurs tombeaux, on en vint au
panthéon grec et à la multiplication des religions, chacun adorant
son idole préférée. Une erreur en engendra d'autres, ce qui donna
l'historiographie grecque, les fables égyptiennes, la magie et toute
une kyrielle d'abominations s.

Quant au judaïsme, relevons pour l'instant seulement qu'avec
tous les théologiens de son temps Epiphane est persuadé qu'Abraham,
son initiateur, fut, tout comme Adam, un croyant au sens chrétien
du mot. C'est la circoncision qui en fit un juif par la suite, en plus
d'un chrétien 6.

1 Haer. 8:3, GCS 25/187 s. ; cf. Haer. 4:1s., ibid., p. 179 et 183.
2 Anakeph., ire, paragr. 4, GCS 25/165 ; cf. Haer. 1, ibid., p. 173.
3 Anakeph. de t. I, GCS 25/162 ; Haer. 1, ibid., p. 172 s., en part. 1 :9, p. 173.
4 Haer. 2, GCS 25/174 ss.
5 Haer. 3, GCS 25/176 ss.
6 Haer. 4 : 1, GCS 25/179.



HISTOIRE SAINTE ET HÉRÉSIE CHEZ SAINT EPIPHANE l8l

V. Le problème des Samaritains

A ce point, un problème se pose : que viennent faire dans ce
système historique les Samaritains et comment expliquer le fait que le

judaïsme soit traité à trois reprises dans le tome I Et pourquoi les
Samaritains figurent-ils en cinquième position, après les Juifs et
avant les différentes sectes mineures, dans l"AvaKeqpa\a{uuaiç comme
dans la lettre à Akakios et Paul '

Le Père Denis Pétau qui, en 1622, nous donna entre Oporin et
Karl Holl la troisième des grandes éditions d'Epiphane, s'est déjà
posé cette question ; il trouvait Epiphane bien confus 2.

Pour ma part, je proposerais d'examiner la liste des hérésies
traitées par Epiphane ; je serais enclin à croire qu'il est possible d'y
discerner l'ordre que notre auteur a suivi et de comprendre la logique
de cet arrangement. La voici disposée en tableau :

Barbarisme 2. Scythisme 3. Hellénisme 4. Judaïsme
5. Stoïciens 14. Sadducéens
6. Platoniciens 15. Docteurs de la
7. Pythagoriciens Loi
8. Epicuriens 16. Pharisiens

(Juifs) 17. Hémero-
baptistes

18. Nazaréens

19. Osséens

20. Hérodiens

9. Samaritains
10. Esséniens

n. Sébouéens
12. Gorothéniens
13. Dosithéens (Juifs)

Ce tableau est basé sur certaines observations. Nous venons de

voir que, d'après Epiphane, les deux premiers états religieux de
l'humanité ne produisirent point de sectes. Il n'en est pas de même
des deux suivants, l'hellénisme et le judaïsme, auxquels Epiphane
attribue respectivement quatre et sept sectes. Notre auteur décrit
d'abord les quatre états religieux principaux puis les sectes grecques

1 Haer. 4, GCS 25/179 ss. ; Haer. 8 : 2 ss. ; ibid., p. 187 ss., et Haers. 14 ss.,
ibid., p. 207 ss. Cf. Anakeph. de t. I, 9, ibid., p. 116, et surtout Lettre-préface,
1 : 3, 2, ibid., p. 157.

2 Voir son Introduction dans MPG 41/154 et tables, ibid.



l82 PIERRE FRAENKEL

et les sectes juives. Entre elles, il place plusieurs sectes qui
s'apparentent également à l'hellénisme et au judaïsme. En tête de ces sectes,
Epiphane met les Samaritains. Ainsi apparaît le caractère singulier
du samaritanisme qui, provenant par syncrétisme des deux hérésies-
mères, se trouve lui-même être une hérésie-mère d'où naîtront d'autres
scissions et erreurs. Voilà comment s'explique, à mon avis, la structure

littéraire du premier tome du Panarion, et comment se justifie
la triple mention des Juifs : Epiphane en parle d'abord dans le
contexte des hérésies-mères, puis avant d'aborder le samaritanisme et
une troisième fois lorsqu'il revient à lui pour en décrire les sectes.

En faveur de cette solution, citons trois arguments : i° Saint
Epiphane numérote effectivement les Esséniens, Sébouéens, Gorothé-
niens et Dosithéens à partir du samaritanisme, non à la suite des

autres hérésies-mères C

2° En revanche, il numérote le samaritanisme lui-même à la
suite des hérésies-mères. D'ailleurs, il le traite d'une part de aïpemç
dirò 'EUnviauoO, tout comme la doctrine d'Epicure, et d'autre part de

lauapeiTiKri aïpecnç, r] ouaa €k toû 'louoaïffuoO — et cela après avoir
nommé les unxépeç ko\ tipuutotuttoi des premières quarante-six hérésies

: barbarisme, scythisme, hellénisme, judaïsme et samaritanisme.
Voilà aussi pourquoi on peut placer le samaritanisme soit parmi les
hérésies-mères, soit parmi les hérésies dérivées 2.

3° Epiphane décrit en effet le samaritanisme comme une religion
syncrétique. Il s'autorise pour ce faire de deux passages bibliques
qu'il combine, II Rois 17 : 24 ss. et Esdras 4 : des sujets assyriens
furent envoyés en Samarie à l'époque de l'Exil. Us furent mangés par
des lions. Pour enseigner la loi juive aux survivants, on expédia alors
Esdras et d'autres Juifs babyloniens ; mais, « à cette époque l'unique
religion d'Israël et les saintes écritures de la Loi tombèrent dans un
peuple étranger. De cette façon aussi leur doctrine fut comprise de
différentes façons. » La religion des Samaritains est donc un judaïsme
syncrétique, mal compris 3.

VI. Les mères des hérésies et leur filiation
Ce fait ne doit pas seulement servir à expliquer la structure littéraire

de notre livre, mais encore nous faire entrevoir une des grandes
théories hérésiologiques d'Epiphane : la filiation des hérésies entre
elles. Cette théorie repose sur trois éléments dont nous avons déjà

1 Haers. 10-13, GCS 25/203 ss.
2 Haer. 9, p. 197 ; cf. Lettre-préface 5, ibid., p. 159, et ibid., 9, p. 166.
3 Haer. 8 : 9, GCS 25/197, 9 : 2, ibid., p. 198 s.



histoire sainte et hérésie chez saint epiphane 183

rencontré deux. Epiphane connaît d'une part les quatre ou cinq
hérésies-mères — ces unrépeç koi irpunroTuuoi è£ div uévxe ai âXXai

€(pur|0av... » ; d'autre part, il utilise l'idée des différents états
religieux de l'histoire : parmi ces états, le barbarisme et le scythisme se

distinguent par leur universalisme, car dans leur sein subsiste une
religion naturelle chrétienne, tandis que les autres hérésies-mères

produisent de nombreuses sectes. La troisième donnée est l'Ecriture
sainte : « Les Samaritains représentent le début des hérésies qui
prennent naissance de l'écriture divine et cela après les hérésies
helléniques qui sont sans écriture et sont nées de cette intelligence paralysée

qui caractérise l'homme. » 2

Nous avons rencontré également quelques idées qui relèvent de

cette théorie de la filiation des hérésies : le progrès dans l'idolâtrie,
par exemple. Il y en a d'autres. Ainsi, Orphée aurait introduit en
Grèce des mystères égyptiens et babyloniens, qui produisirent sur
ce nouveau sol les sectes d'Epicure, de Zenon le Stoïcien, de Pythagore

et de Platon, liées par leurs origines et unies dans l'erreur, en

dépit des différences qui les séparent 3.

Ou encore, Epiphane nous avertit dans l'introduction de son livre
qu'il traitera certaines hérésies très brièvement, d'autres en
analysant plus précisément tùç pßac té kcù oiôàTuara, c'est-à-dire non
seulement leur enseignement, mais aussi leurs origines 4.

Cette filiation s'étend jusqu'à l'époque chrétienne même. Par
exemple, nous lisons que la secte juive des Osséens a donné naissance
à la secte gnostique des Elkasaïtes, formée sous le règne de l'empereur
Trajan s.

Peut-être pouvons-nous en conclure que l'hérésiologie d'Epiphane

comporte une véritable théorie biblique et historique de la
préhistoire des hérésies, et cela bien que les termes de aïpecnç et axtaua
décrivent chez lui, comme dans le Nouveau Testament et dans l'usage
profane, un simple groupement ou une séparation de fait, sans aucune
note de blâme. Tout comme l'empereur Constantin parle de a'ipeoic,

xaeoXiKr) et de même que Théodose bannit du palais les ennemis de
la « catholica secta » 6, de même Epiphane, lui aussi, peut dire que
l'hellénisme s'est par la suite décomposé en hérésies : öcnrepov eiç

alpécEiç Kcn-écnT] KcnriuTéptu t* xpóvip — comme si l'hellénisme même
n'était pas pour lui une erreur. Il lui arrive aussi de souligner le fait

1 Anakeph. de t. I, GCS 25/162.
2 Haer. 9:1, 1, GCS 25/197.
3 Haer. 4 : 2, 7 s., GCS 25/182 s.
4 Prooimion 2e, 2, GCS 25/170.
5 Haer. 19 : 1, GCS 25/218.
6 Eusèbe : H. E., X, 5, 21, éd. Lœb, vol. 2, p. 456 ; Histoire de l'Eglise

(Fliche et Martin), t. IV, p. 16.



184 PIERRE FRAENKEL

que deux sectes enseignent la même doctrine, de sorte que leur
séparation paraît simplement sociologique ou numérique ».

Cette neutralité de la terminologie — frappante chez un hérésio-
logue successeur d'irénée et de Tertullien, qui avaient déjà utilisé ces
mots comme termes techniques pour dénoncer l'erreur — ne fait
ressortir que plus clairement le caractère historique (ou pseudo-historique,

si l'on veut) des théories d'Epiphane 2.

VIL Les quatre-vingts serpents et l'antidote

En observant cet usage neutre des termes techniques on pénétrera
encore plus avant dans la pensée hérésiologique de notre auteur. Il
nous déclare dans sa lettre-préface qu'on trouvera dans chaque tome
« un certain nombre d'hérésies et de schismes » et que l'ensemble se

chiffre à quatre-vingts 3.

En face de ces quatre-vingts se trouve l'unique foi chrétienne.
C'est là une idée théologique très commune, que d'opposer la vérité
unique aux erreurs innombrables. Rien d'étonnant à la retrouver,
une fois de plus, dans la conclusion de la préface, comme dans d'autres
passages. Ce qui est frappant, cependant, c'est qu'Epiphane insiste
sur ces deux chiffres : un contre quatre-vingts 4.

Pourquoi ce chiffre plutôt qu'un autre Pour y arriver, Epiphane
fait maintes acrobaties. Ne lui arrive-t-il pas de dire que deux hérésies

sont identiques quant à leur enseignement Ne mentionne-t-il
pas d'autre part quatre sectes des docteurs de la loi dont il ne fait pas
état dans son enumeration s

On sait qu'Epiphane rapproche ce chiffre d'un passage du Cantique
des Cantiques (6 : 8 s.) qui parle de « soixante reines, quatre-vingts
concubines et des jeunes filles sans nombre... Mais unique est ma
colombe, ma parfaite amie. » 6

Les concubines sont les hérésies, tandis que l'unique fiancée est

l'Eglise, liée à son unique époux, le Christ. Ce rapprochement entre
les hérésies et les concubines fait tout simplement ressortir le caractère

illégitime des erreurs multiples, une seule et parfaite Eglise étant
l'épouse du Christ. Mais Epiphane donne encore d'autres explications
de ce chiffre. Notons d'abord qu'il mentionne les quatre-vingts héré-

1 Anakeph. de t. I, 3, GCS 25/164 ; cf. Denis Pétau dans MPG 41/154.
Voir aussi Haers. 11 et 12, GCS 25/204 s.

2 Cf. W. Elert : Abendmahl und Kirchengemeinschaft, p. 90.
3 Loc. cit., GCS 25/157.
4 Ibid., p. 161 ; cf., par exemple, Prooimion 20, 2, GCS 25/170, et loc. cit.

infra.
5 Voir, supra, Haers. 11 et 12 ; cf. Haer. 15 : 2, GCS 25/210. Cf. aussi

Denis Pétau dans MPG 41/153 s.
6 Voir Quasten, t. III, p. 388.



histoire sainte et hérésie chez saint epiphane 185

sies pour la première fois, dans YAnkyrotos, où il donne ce nombre
sans l'expliquer, insistant simplement sur le fait que vingt hérésies

appartiennent à l'époque de l'Ancien Testament, tandis que soixante
sont postérieures à l'Incarnation du Christ ».

Epiphane aurait-il calculé ce chiffre avant de le rapprocher du
verset du Cantique des Cantiques Le fait est que ce rapprochement
n'est pas sans lui créer quelques difficultés. Car si les quatre-vingts
concubines sont des hérésies, comment faut-il comprendre les soixante
reines et les jeunes filles sans nombre A plusieurs reprises, Epiphane
explique que les soixante reines sont soixante générations d'hommes
cependant que les jeunes filles représentent les philosophies et écoles
de pensée qui existent dans le monde sans qu'il en fasse état dans
son livre « puisqu'elles sont innombrables » 2.

C'est dans la postface du Panarion qu'il faut aller chercher cette
explication. Dans cette postface on traite de la foi chrétienne et
accessoirement de ces philosophies foisonnantes dont « certaines sont
louables et d'autres ne le sont pas » 3.

D'ailleurs, certains textes trahissent quelque flottement dans
l'usage de ces comparaisons : dans le De fide lui-même, nous pouvons
lire que : « Quatre-vingts concubines se trouvent mêlées aux soixante
reines. Elles existaient... avant la foi, c'est-à-dire avant la fiancée
elle-même, qui seule est une vierge sans tache, une colombe... L'Eglise
est née d'une seule foi... Celles qui vinrent avant et après ont été
appelées concubines : elles ne sont pas complètement étrangères à
l'alliance ni à l'héritage ; cependant, elles n'ont pas reçu de dot de
la part du «logos»... et ne lui appartiennent que grâce à la
conscience. » 4

Dans ce même chapitre, Epiphane parle également de l'hérésie
arienne et de l'anabaptisme en les rangeant parmi les jeunes filles
sans nombre. Les veavmeç pourraient donc être aussi des hérésies,
tandis que les concubines ne seraient pas entièrement étrangères à la
foi s.

En somme, la ligne de démarcation entre les deux catégories nous
paraît trop floue pour que l'allusion aux quatre-vingts concubines
puisse à elle seule expliquer ce chiffre d'une manière entièrement
satisfaisante. Cette impression est renforcée par un autre passage où
il est dit que les concubines (qui sont des esclaves et ne sont point

1 Op. cit., 12 : 7 s., GCS 25/20 s. ; cf. aussi 13 : 1, ibid., p. 21.
1 Panarion, De fide 9 : 1, GCS 37/504 ; cf. ibid., infra, p. 504 ss. ; 12:2,

p. 512 et 12 : 4, ibid., infra ; 13 : 12, p. 513 ; 21 : 1, p. 521. Pour les générations,

voir aussi 5:1s., p. 500 s.
3 De fide 9 : I, loc. cit. supra.
4 Loc. cit., 5 : 6, GCS 37/501.
5 Loc. cit., 13 : 2 ss., en particulier 13 : 6-10, GCS 37/513 ss.



i86 pierre fraenkel

honorables comme la femme libre, l'unique épouse, bien qu'elles
aussi appartiennent à l'homme) sont les quatre-vingts hérésies. Cependant,

Epiphane poursuit : « Que personne ne s'étonne que d'un
endroit à l'autre on ne leur donne pas le même nom. Qu'on se rappelle
plutôt que souvent une hérésie se scinde en plusieurs parties dont
chacune porte un nom différent (ôri hoXXókic. me1 éctuTriv udXiv kKâarr\

aïpeotç oxioaaa eiç uoXXà uépn xai ovouavra otéaxri). » Ensuite, Epiphane
oppose les quatre-vingts hérésies à l'unique colombe, l'Eglise et
la vraie foi, qui sont éternelles. « Nous la louons à nouveau dans

nos cantiques maintenant... après toutes ces hérésies, c'est-à-dire
après les concubines... Le logos lui-même les a comptées ainsi dans
le Cantique des Cantiques disant : soixante reines, quatre-vingts
concubines et des jeunes filles sans nombre. » Par la suite, Epiphane
reprend le thème de la concubine d'après Galates 4 et semble oublier
le Cantique des Cantiques. Nous voyons une fois de plus que dans
le De fide la distinction entre reines, concubines et filles n'est pas
nette, qu'il peut y avoir plus d'hérésies que quatre-vingts, et que
plusieurs thèmes s'enchevêtrent dans un seul passage ».

Que dire alors de ce chapitre du tome III sur l'hérésie de Color-
basus où nous lisons que dans le Cantique des Cantiques la vraie Eglise
est appelée colombe à cause de sa bonté et de sa pureté. « Celles qui
n'appartiennent pas (au Christ) mais qui usurpent son nom, il les

appelle concubines et reines, parce qu'elles se donnent un nom royal,
celui du Christ. Mais s'il y a quatre-vingts concubines, qui sont les

hérésies, puis des jeunes filles sans nombre, il dit : «... une seule est
ma colombe... » Cette épouse et cette colombe tranquille n'a ni
poison, ni dents pour mordre, ni griffes (utite iòv éxouoa uV|T€ uuXo-

OTOui6aç urJTe xévTpa) comme tous ces êtres semblables aux reptiles,
qui crachent du venin, et dont l'ambition est de faire du mal au
monde et de violenter ceux qui leur obéissent. » Et pour conclure,
Epiphane parle « d'écraser ce qu'on peut appeler une araignée
venimeuse, un serpent à quatre mâchoires » et de « couper et d'arracher
en un instant la tête du serpent bicéphale qui peut ramper dans les
deux sens » 2.

Notre auteur a donc oublié une fois de plus sa distinction entre
reines, concubines et jeunes filles, ce qui explique mal le chiffre de

quatre-vingts. Bien plus, il transforme son image : les femmes qui
font concurrence à l'unique épouse, c'est-à-dire les hérésies, deviennent

des bêtes féroces et dangereuses, surtout des serpents venimeux,
en opposition avec la colombe pure et inoffensive.

De fide 6:4-7:7, GCS 37/502 s.

Haer. 3 : 5-9, GCS 3r/43 s.



histoire sainte et hérésie chez saint epiphane 187

Nous pouvons maintenant revenir au tome I et examiner l'autre
explication des quatre-vingts hérésies, qui s'apparente à la précédente.
Voici ce qu'Epiphane dit dans la préface de son ouvrage : « Nous
nous proposons de vous faire connaître les noms des hérésies et leurs
activités impies, pour que vous sachiez qu'elles sont des serpents
venimeux et dangereux (worrep louç koù ònXTyrripia 5vxa). En même
temps, nous voulons vous préparer l'antidote pour guérir ceux qui
ont été mordus et pour protéger ceux qui seraient en danger de tomber

parmi eux... Nous écrivons... cette Pharmacie (TTavdpiov) ou
Boîte à remèdes pour ceux qui ont été mordus par les bêtes féroces...
Elle comprend quatre-vingts hérésies, qui sont les symboles mystérieux

(cùvfyucn-a) des bêtes féroces ou des serpents. » »

Nous n'avons pas pu retrouver la tradition à laquelle Epiphane
fait peut-être allusion, qui voulait qu'il y ait quatre-vingts espèces
d'animaux nuisibles ou de serpents venimeux. Il ne paraît pas non
plus que les exégètes antérieurs ou même postérieurs aient expliqué
le passage du Cantique des Cantiques comme faisant allusion à des
animaux nocifs 2.

Mais il reste acquis qu'Epiphane ne veut pas seulement écarter les

quatre-vingts hérésies (ce que suggère la comparaison avec les
concubines), mais surtout guérir ceux qui en ont été atteints (ce qui est
le sens de l'image des serpents). Voilà en l'occurrence la fonction
particulière de l'idée de la foi unique, antidote unique. Epiphane explique
d'ailleurs qu'après avoir décrit les quatre-vingts hérésies, il parlera
du « fondement unique de la vérité » donné par le Christ dans l'Eglise.
C'est encore dans le même sens qu'il interprète le commandement
missionnaire dans Mtt. 28. Il signifie entre autres qu'il faut conduire
les hommes dirò aipecreujv eiç uCav êvoTnTa en les munissant du sceau
trinitaire du baptême 3.

Nous trouvons d'ailleurs ce thème de l'hérésie-serpent et de
l'hérésie-venin, suggéré peut-être par le récit de la chute d'Adam et

par certains Psaumes, chez les amis d'Epiphane, surtout chez Jérôme,
qui le reprend dans plusieurs lettres, ainsi que, sous une autre forme,
chez Théophile d'Alexandrie 4.

Mais surtout, Epiphane lui-même reprend à plusieurs reprises ce
thème d'empoisonnement et de guérison, par exemple lorsqu'il se

1 Loc. cit., GCS 25/155.
2 Voir Origene, MPG 17/277; Théodoret, MPG 81/172 s.
3 Préface, GCS 25/155 ; Christianisme, 3, 5, ibid., p. 231. Cf. De fide, 19 : 1,

GCS 37/520.
4 Jérôme : Ep. LXXXVIII ad Theophilum, MPL 22/755 ; Ep. ad Eusto-

chium, ibid., col. 902, se référant à Ps. 67 : 31 et 73 : 19 ; Ep. CXXIV ad
Avitum, ibid., col. 1072 ; Ep. CXXXIII ad Ctesiphontem, ibid., col. 1148 ;

Théophile : Lettre pascale de 402, trad, latine de Jérôme, ibid., col. 807.



PIERRE FRAENKEL

compare aux auteurs scientifiques qui décrivent les animaux sauvages,
les reptiles, les racines et bois médicinaux. Comme eux, il veut décrire
les hérésies de telle façon que ceux qui ont été empoisonnés trouvent
dans son livre les racines et les herbes aux vertus curatives ».

VIII. La foi chrétienne à travers l'histoire
des hérésies anciennes

i° La foi antérieure aux hérésies

Comme nous avons vu, la foi et l'hérésie vont de pair à travers
l'histoire sainte. Cela n'empêche pas Epiphane, comme ses

prédécesseurs, de croire que la foi chrétienne est antérieure aux hérésies.
Déjà Irénée et Tertullien avaient utilisé cette idée dans leurs ouvrages
antihérétiques. Ils l'appliquaient à l'apostolicité de la foi, qu'ils
opposaient au caractère secondaire, apocryphe et illégitime des

erreurs, gnostiques et autres. La règle de Tertullien : « Primum est
quod verum, secundarium vero quod falsum » devait connaître un
grand succès dans les controverses et nos Réformateurs n'ont pas
manqué de la citer contre leurs adversaires. Epiphane, lui, l'applique
sans hésiter aux protoplastes : « Le début de tout — écrit-il — est la
sainte Eglise universelle... car Adam fut créé non pas circoncis, mais
incirconcis... non pas idolâtre, mais connaissant Dieu, le Père, le Fils
et le Saint-Esprit, car il fut prophète. » 2

C'est encore ici qu'apparaît Col. 3 : 11, car pour Epiphane la
Kcu'vn KTicnç que ce verset oppose aux Barbares, Scythes, Hellènes et
Juifs, est celle de l'origine du monde, avant la chute, lorsque Adam
était encore parfaitement bon 3.

C'est encore au même ordre d'idées que se rattachent certaines
conceptions que nous connaissons déjà, comme celle de la filiation des
hérésies entre elles et de la progression dans l'erreur à travers l'histoire

sainte 4.

Sans aller trop au-delà de nos textes, on peut peut-être en
conclure qu'en combattant les hérésies Epiphane croyait défendre non
seulement une religion, la meilleure ou la seule valable, mais toute
l'œuvre de Dieu, telle que le Créateur l'avait voulue et donnée. En

1 Prooimion 2e, 3, GCS 25/171 ; cf. en particulier Haer. 19 : 6, 4, ibid.,
p. 224.

2 Haer. 2:4s., GCS 25/174 s. Pour Irénée et Tertullien, cf. par exemple
B. Hägglund : Die Bedeutung der régula fidei, in Studia Theologica, XII, 1,
1958, p. 4 s., 16 s., 25 ss.

3 Haer. 8:3, 3, GCS 25/188, cf. Haer. 1 : 1, ibid., p. 172.
4 Voir supra et cf. par exemple Anakeph. I, 3, GCS 25/163, Haer. 1 : 3,

ibid., p. 172 ; Haer. 3 : 4-9, ibid., p. 177 s.



HISTOIRE SAINTE ET HÉRÉSIE CHEZ SAINT EPIPHANE 189

d'autres termes, le combat contre l'hérésie semble avoir son lieu
théologique fort près de l'œuvre du salut telle que la concevaient
Athanase et la plupart des théologiens grecs : salut qui défait l'œuvre
du Diable en faveur de celle de Dieu. Nous retrouvons ici le thème de
la guérison dont nous avons déjà parlé ».

2° La foi contemporaine des hérésies

Fait non moins important, la foi est depuis toujours contemporaine

des hérésies. Pour les deux premiers états rehgieux de l'humanité,

elle s'identifie même avec les « hérésies » d'alors, grâce à l'identité

de la loi naturelle avec la foi chrétienne. « La foi avait alors la
forme du christianisme (xpiOTiavtauoO rrjv ekova) — écrit-il à propos
du scythisme — tandis que l'incroyance portait la marque de
l'impiété et de la transgression (aaeßem et uapavoufa), étant contraire
à la loi naturelle. » 2

Cette idée, qu'Epiphane répète à plusieurs reprises et que nous
avons déjà relevée, nous semble montrer deux choses : d'une part
que la véritable erreur est pour Epiphane, même à cette époque
lointaine, un abandon du christianisme, une vraie hérésie chrétienne ;

car pour lui il n'y a pas plusieurs religions : seuls existent le christianisme

et ses hérésies ; d'autre part, que ces erreurs relèvent toujours
d'un véritable choix, puisque la vraie foi est toujours offerte aux
hommes simultanément aux erreurs. Cela est vrai même pour l'hellénisme,

pour qui Epiphane, ennemi des Origénistes, n'éprouvait que
peu de sympathie. Dans son histoire des hérésies grecques, il ne
mentionne d'ailleurs pas qu'elles aient renfermé quelque élément de
vérité 3.

Pourtant, dans le résumé qui précède le tome I, il dit de l'hellénisme

: « Il y avait alors la vraie piété » (eeoaeßeloc 6e xaPaKTriP
ÙTifipxev) et en même temps la loi naturelle, qui venait de ces peuples,
manifestée depuis le début du monde. Elle toucha en route le barbarisme,

le scythisme et l'hellénisme avant de se fondre avec la religion
d'Abraham. » 4 Même l'hellénisme représente donc pour Epiphane
une hérésie qui se présente comme l'alternative du christianisme.

Il va de soi que cette conception s'applique encore plus clairement
aux Juifs et Samaritains, détenteurs des Saintes Ecritures. Car pour
Epiphane non seulement l'Ancien Testament contient d'innombrables

textes qui prouvent les vérités chrétiennes : l'incarnation, le

Saint-Esprit, le sacrifice du Christ, le baptême et ainsi de suite

1 Voir par exemple J. N. D. Kelly : Early Christian Doctrines, ch. XIV,
en particulier p. 375 ss.

» Haer. 2 : 7, GCS 25/175, cf. 2 : 3, ibid., p. 174.
3 Haer. 3, GCS 25/176-179 ; Haers. 5-8, ibid., p. 183-187.
4 Anakeph. I, 3, GCS 25/164.



igO PIERRE FRAENKEL

(Gen. i : 26, Nomb. 11 : 16, Gen. 49 : 9 ss.) », mais la loi enseigne les

types dont le Christ représente l'accomplissement, et les types mêmes

prêchent cet accomplissement de sorte que Juifs et Samaritains sont
coupables s'ils sont restés pris dans les types sans arriver jusqu'à
l'accomplissement 2.

Les Samaritains ne connaissent-ils pas, dans le Pentateuque,
Abel, Enoch, Joseph, le bâton d'Aaron et d'autres prophéties de la
résurrection et l'annonce de la Trinité S'ils n'en voient rien et ne
se soucient pas d'étudier les livres saints comme il faut, ils restent
dans une ignorance coupable 3.

Il y a plus que tout cela. De nombreux personnages de l'ancienne
alliance étaient véritablement chrétiens. Les prophètes ont clairement
annoncé non seulement le monothéisme, et l'ont cru, mais en lui la
Trinité aussi : èv xr) uovctpxia r) xpfaç dei KaxnïYéXXexo 4.

Ou encore : « Les Juifs reçurent l'annonce prophétique du Christ
qui viendrait et qui est appelé le vrai prophète de Dieu, l'Ange et le
vrai fils de Dieu, qui serait incarné et compté parmi ses frères. C'est
ainsi que parlent toutes les Saintes Ecritures, surtout le Deutéronome.

» 5

Nous voyons donc que pour Epiphane les hérésies scripturaires,
elles aussi, sont des abandons coupables de la foi chrétienne.

30 La foi succède aux hérésies

Epiphane va très loin dans ses formulations, lorsqu'il parle de la
foi qui succède aux hérésies : « L'œuvre salvatrice du Christ apparaît
à la suite de ces hérésies et en prenant d'elles ses origines (èx xouxuuv

xiûv aipéaeuiv èmepdvri). » 6 En même temps, nous voyons ici
reparaître le thème de la guérison, car le christianisme, dit Epiphane,
« arrête, éteint et émiette les hérésies » (KaxeXaße eößeae Kai

òieaKÉòaae). 7

C'est bien dans le sens d'une conversion des hommes à la foi et
non dans celui d'une extirpation historique de l'erreur qu'il faut
comprendre ces expressions. Combattre l'hérésie, c'est donc avant tout
convertir et guérir les hommes, car Epiphane nous dit très clairement

1 Voir par exemple Haer, 2 : 5, GCS 25/175 ; Haer. 8 : 6, 7 s., ibid., p. 192 ;

Haer. 9:4s., ibid., p. 200 ss. ; Haer. 9 : 5, 2 s., ibid., p. 203 ; Haer. 20: 2,
ibid., p. 226.

2 Haer. 8 : 5, 4 s., GCS 25/190 ; 8 : 6, 5 ss., ibid., p. 192 ; 8 : 7, 1, ibid.,
V- I93-

3 Haer. 9 : 2, 2 s., GCS 25/198 ; cf. 9 : 3, 1-5, ibid., p. 199 s.
4 Haer. 8:5, 5, GCS 25/190.
5 Haer. 8:5, 6, GCS 25/191 ; cf. 8 : 7, 2, ibid., p. 193.
6 Lettre-préface, GCS 25/157.
7 Christianisme, 1, GCS 25/227.



HISTOIRE SAINTE ET HERESIE CHEZ SAINT EPIPHANE igi

que l'histoire des hérésies continue après l'époque du Christ par des

erreurs qui usurpent son nom ».

Pourfendeur attitré des hérésies, Epiphane aurait eu mauvaise
grâce à nier l'existence continue des erreurs qui le préoccupaient.
D'ailleurs, il relève avec soin la continuité des hérésies postchrétiennes

avec les préchrétiennes, dont nous avons déjà fait état à propos

de la Gnose Elkasaïte 2.

Ainsi Epiphane voit son temps sous le même jour que l'histoire
sainte. Il pense que le choix entre la vérité et l'erreur lui est imposé
toujours de la même façon qu'aux hommes dont parle Col. 3 : 11 ;

car l'Incarnation du Christ n'a pas été la fin de l'histoire des hérésies,
mais son centre : La doctrine chrétienne, dit-il, « existe depuis
toujours, mais grâce à la venue du Christ dans la chair, elle a été révélée
au milieu du déroulement chronologique de l'histoire des hérésies
dont nous venons de parler, et pour nous, elle a été implantée par la
prédication du Christ dans la mémoire des hommes » 3.

Pierre Fraenkel

1 Lettre-préface, GCS 25/157 s. ; Christianisme, 4, 9, ibid., p. 233.
2 Voir Haer. 19 : 1, 4 ss., GCS 25/218 ; cf. aussi infra, en particulier 19 : 1,

10, ibid., p. 219; 19:5, 4 ss., p. 223 s.; 19:6, 4, p. 224; 20:3, 2, p. 226.
Voir aussi Haer. 53, GCS 31/314 ss.

3 Lettre-préface, GCS 25/155. Cf. De fide 6 : 8, GCS 37/502.


	Histoire sainte et hérésie chez saint Épiphane de Salamine : d'après le tome I du Panarion

