
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1962)

Heft: 1

Artikel: Guerre et paix à l'âge atomique un dialogue entre théologiens et
savants

Autor: Rivier, Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

GUERRE ET PAIX À L'ÂGE ATOMIQUE

UN DIALOGUE ENTRE THÉOLOGIENS ET SAVANTS

I
Ecrasée, avilie et déchirée par la dernière guerre mondiale,

l'Allemagne n'a cessé depuis, en dépit de son « miraculeux » redressement
économique, de vivre dans l'inquiétude et dans l'angoisse.

Parmi les grands débats intérieurs qui, voici des années, agitent
notre voisine du nord, le plus grave, celui qui est en train de marquer
le plus profondément ses élites, c'est la dispute engagée autour de sa
défense nationale. U y a deux raisons manifestes à cette crise
profonde et prolongée : la première est l'inévitable intervention des

armes atomiques, la seconde est la division de l'Allemagne en deux
fractions d'obédiences politiques irréductiblement opposées.

C'est ainsi que la doctrine de réarmement atomique défendue par
le gouvernement de Bonn a provoqué une série de réactions très vives
dans tous les milieux autant scientifiques que militaires, appartenant
aussi bien aux Eglises qu'à la politique. C'est dire qu'ont été et sont
mises à rude épreuve les consciences chrétiennes d'Allemagne,
lesquelles portent encore les meurtrissures de l'époque nazie.

Dans ces conditions, il n'est guère surprenant que dans les Eglises
allemandes fût ressentie toujours davantage l'obligation de rechercher

en commun les normes d'une attitude « chrétienne » face au
problème de l'armement atomique. Une contribution essentielle à cette
recherche a paru récemment dans un important volume publié par
YEvangelische Studien-Gemeinschaft '. Cet ouvrage groupe une

1 Atomzeitalter, Krieg und Frieden, édité par Günter Howe, Eckart-
Verlag, Witten und Berlin, i960. Il s'agit du dix-septième volume de la collection

« Forschungen und Berichte », mise en chantier par YEvangelischen Studien-
Gemeinschaft, laquelle émane des Eglises évangéliques des Etats du Rheinland,
de Westphalie, de Brème, de Bade et Kurhessen-Waldeck et de Wurtemberg,
des Eglises évangéliques luthériennes de Bavière, de Hanovre, de Hambourg,
d'Oldenburg, de Lübeck et du Schleswig-Holstein, de l'Eglise protestante du
Palatinat, de l'Eglise réformée de l'Allemagne du Nord-Ouest, du cercle des
académies évangéliques et du Synode des Eglises évangéliques d'Allemagne.



30 DOMINIQUE RIVIER

série de mises au point dues aux membres d'une commission scientifique

spéciale, réunie par YEvangelische Studien-Gemeinschaft à la
demande de l'aumônerie de l'armée fédérale allemande. Choisis en
fonction de leur compétence professionnelle et non selon leur affiliation

politique ou confessionnelle, les membres de cette commission
sont des hommes indépendants — théologiens, juristes, historiens et
physiciens — tous bien informés des problèmes particuliers à leur
domaine posés par la guerre atomique. Si les mises au point n'engagent

que leurs signataires, elles sont le fruit d'une intense collaboration

s'étendant sur plus de deux années au cours desquelles les membres

de la commission ont échangé leurs vues soit par correspondance,
soit de vive voix à l'occasion de séances plénières durant jusqu'à deux
jours consécutifs.

II
Signés du savant atomiste de renom C. F. von Weizsäcker, lequel

occupe actuellement une des chaires de philosophie à l'Université de

Hambourg, les deux premiers rapports J traitent des aspects
scientifiques, techniques et militaires des explosions atomiques. Il s'agit
là de mises au point qui, sans prétendre toujours à l'originalité, sont
d'une clarté et d'une honnêteté exemplaires. Partout où la science est
encore arrêtée, et notamment dans l'évaluation des effets biologiques
des radiations ionisantes, cette ignorance est mentionnée et les
réserves qui en résultent nettement précisées.

Dans la seconde de ces mises au point, le professeur von Weizsäcker
fait pourtant des effets d'une guerre atomique mondiale totale une
appréciation originale et de la plus grande importance : additionnées
aux morts immédiates, les pertes qui seraient vraisemblablement
supportées par les générations futures donnent un total de 500 à 700
millions d'âmes : si atroces, si monstrueux que soient ces chiffres —
correspondant environ aux 20 % de la population actuelle du globe — ils
sont encore loin, bien loin de signifier cette destruction totale du genre
humain prophétisée par toute une littérature pseudo-scientifique et
claironnée par la majeure partie de la grande presse.

Dans l'article suivant 2 le professeur Richard Nürnberger fait
l'histoire des relations internationales qui, de 1943 à 1955, conduisirent

les gouvernements responsables de la paix du monde d'une
alliance victorieuse à l'impasse atomique où ils se trouvent de nos
jours. A côté d'une description saisissante de la détérioration
progressive intervenue dans les rapports entre les peuples anglo-saxons

1 C. F. Weizsäcker : Physikalische, technische und biologische Tatsachen,
et C. F. von Weizsäcker : Militärische Tatsachen und Möglichkeiten.

* Richard Nürnberger : Die internationalen Beziehungen und die atomare
Rüstung.



GUERRE ET PAIX À L'ÂGE ATOMIQUE 3I

et russes, l'auteur expose la série des doctrines stratégiques successivement

adoptées par les grandes puissances et dont l'ultime en date,
celle de la « pax atomica per terrorem », pourrait bien, en menant le
monde au bord même de l'abîme, s'avérer la dernière tout court

Puis c'est au tour du professeur Ulrich Scheuner \ de l'Institut
für Internationales Recht und Politik an der Universität Bonn, de

rapporter sur l'évolution au cours des cent cinquante dernières
années des concepts de guerre en général et de « guerre juste » en
particulier, et cela du strict point de vue du droit international. Cette
évolution est avant tout caractérisée par la réduction progressive du
nombre des éventualités de « guerres justes » au seul et unique cas de

légitime défense face à un agresseur. Cette exclusion quasi totale de
la guerre comme moyen de sauvegarder le droit des peuples n'est pas
la conséquence d'un adoucissement général des mœurs internationales,
mais provient avant tout d'un changement progressif de la structure
politique du monde, lequel a passé de l'ère des nations exerçant la
justice par des guerres limitées, à celle de la sécurité collective fondée

sur l'acceptation de solutions arbitrales. Au point que, selon le

professeur Scheuner, la tâche principale de notre siècle en politique
internationale devrait être l'abolition de la guerre, grâce à un
désarmement progressif joint à une limitation correspondante des
souverainetés nationales.

Les quatre études mentionnées jusqu'ici ont un caractère strictement

technique ou scientifique, sans référence aucune à la révélation
chrétienne, et notamment à la théologie. C'est probablement ce qui
en explique le ton neutre et serein ; mais c'est aussi ce qui en limite
la portée essentielle toutefois au débat qui, dans les pages suivantes,
va s'ouvrir sur l'armement atomique.

III
Les trois dernières mises au point offrent avec les premières un

contraste frappant : tandis que là, les données objectives entraînaient
sans peine l'adhésion de la raison, ici, théologie et éthique repoussent
au second plan science et technique : on est au nœud du problème,
et le discours change de ton. Le sort des consciences individuelles est
en jeu, et non plus seulement les conditions de vie politique ou matérielle

des peuples en général.
La première 2 de ces études théologiques est l'Oberkirchenrat

Erwin Wilkens, de Hannover-Herrenhausen. L'auteur commence par
souligner la lourde responsabilité incombant aux hommes qui, dans

1 Ulrich Scheuner : Krieg und Kriegswaffen im heutigen Völkerrecht.
1 Erwin Wilkens : Theologisches Gespräch über die nuklearen Waffen.



32 DOMINIQUE RIVIER

l'Eglise, doivent se prononcer dans un débat sur la guerre : il s'agit là
d'un sujet qui a divisé et qui divise profondément les chrétiens. C'est
une raison impérative de ne pas se laisser entraîner dans une discussion
politique, car celle-ci ne saurait qu'aggraver une scission déjà
scandaleuse à beaucoup. D'ailleurs, le problème de la guerre tel qu'il
apparaît aux Eglises est fort différent de celui que pose aux politiques
l'usage de la force armée. Vient alors un rappel des résolutions votées
en 1958 par le Synode des Eglises évangéliques d'Allemagne,
lesquelles commençaient par y définir leur attitude unanime : face à

l'utilisation des armes d'anéantissement massif, incompatible avec
« la conscience d'une humanité qui respecte Dieu », face au désarmement

général, dont l'application devrait être le souci majeur des
hommes d'Etat, face enfin aux essais nucléaires dont il faudrait
obtenir la cessation immédiate. Ces résolutions concluaient sur la
double affirmation suivante : « La préparation et l'utilisation d'armes
d'anéantissement massif apparaissent comme un péché devant Dieu,
mais il existe des situations dans lesquelles utiliser les armes mêmes
de l'adversaire (fussent-elles d'anéantissement massif) demeure une
responsabilité acceptable pour un chrétien. »

L'exposé continue par une analyse détaillée des principales
positions théologiques défendues actuellement dans les débats autour de
l'armement atomique, positions qui vont d'un extrême à l'autre : de
celle de Gollwitzer, selon lequel toute défense nationale usant d'armes
d'anéantissement massif irait contre le droit et surtout contre la
volonté de Dieu, parce que de la création, elle détruirait beaucoup
plus que ce qu'elle voudrait sauver ; à la position diamétralement
opposée de Walter Runneth, selon lequel d'une part l'Eglise n'a pas
d'ordre à donner aux chrétiens dans le domaine politique ou militaire,
et qui d'autre part assigne à la paix dans la justice et la liberté une
valeur éthique pour le moins égale à tout ce que pourrait détruire une
guerre utilisant des armes d'anéantissement massif.

L'article s'achève sur une courte étude critique de la notion
théologique du bellum justum aboutissant notamment à cette conclusion
qu'il est maintenant urgent d'examiner de façon fondamentalement
nouvelle les attitudes de non-résistance au mal et de résistance
passive. L'intervention des armes d'anéantissement massif ayant
probablement découvert la vraie nature — démoniaque — de la guerre.
Celle-ci voit en effet chaque jour diminuer ses prétentions à la défense
du droit de la liberté et de l'ordre.

L'avant-dernière mise au point r est due à la plume de Günter
Howe, à la fois secrétaire de la commission scientifique spéciale et

1 Günter Howe : Die atomare Bewaffnung als geistesgeschichtliches und
theologisches Problem.



GUERRE ET PAIX À L'ÂGE ATOMIQUE 33

éditeur de l'ensemble du volume. De tous les rapports qui s'y trouvent

rassemblés, c'est le plus riche de substance et le plus élevé de

point de vue.
L'étude commence par une série de considérations sur la physique

moderne et les perspectives nouvelles que ses découvertes
fondamentales — disparition de la frontière entre objet et sujet, intervention

d'un temps historique au sein même de son univers — dévoilent
au philosophe comme au théologien. Ces réflexions amènent l'auteur
à considérer la série d'impasses auxquelles se trouve acculé l'homme
moderne, qu'il soit artiste, psychologue, politique ou savant : ces
situations sans issue ne sont-elles pas le signe d'une prochaine « mutation»

de la conscience individuelle, analogue à celle qui, autour de
l'an 200 avant Jésus-Christ, fit passer l'homme « du plan mythique à
celui du mental »

C'est ici le lieu pour Howe de faire avec Karl Barth l'histoire et le
procès de l'alliance constantinienne entre l'Eglise et l'Etat. Sous sa
forme actuelle, cette alliance doit être dépassée afin de permettre la
substitution progressive du royaume de Dieu à celui du monde, et
l'accession du croyant au christianisme areligieux suggéré par
Bonhoeffer. Abordant ensuite le dilemme éthique imposé au chrétien
d'Occident par la défense de la liberté et de la justice au moyen
d'armes d'anéantissement massif, l'auteur montre que depuis le
Moyen Age l'éthique a suivi une évolution en quelque sorte parallèle
à celle de la physique. C'est ainsi que la séparation aristotélicienne
entre logique, physique et métaphysique a détruit avec l'unité de la
pensée celle du sujet pensant, et notamment l'unité du croyant
moderne. Or, cette séparation pourrait bien être aussi fictive que
celle introduite par la physique classique entre sujet et objet Et de
même que les physiciens modernes n'ont pu surmonter les difficultés
consécutives à cette séparation qu'en y substituant la notion de
complémentarité, les chrétiens de ce siècle pourraient être bien inspirés en
faisant appel à une nouvelle casuistique où ne s'excluraient plus des

positions irréductibles qui seraient seulement deux aspects différents
d'une même réalité. C'est ainsi que face au dilemme du salut de la
liberté par les armes atomiques, les chrétiens devraient accepter
comme complémentaires les deux attitudes : celle du pacifiste d'une
part, selon laquelle la création de Dieu est menacée de destruction
par la puissance formidable des armes d'anéantissement massif, celle
du défenseur de la liberté d'autre part, qui court délibérément le
risque de « vivre avec la bombe atomique » pour assurer une autre
partie de l'ordre de conservation, celui de la paix dans la justice. C'est
dans une obéissance et un repentir communs que les partisans de
ces attitudes opposées témoigneront de leur union devant Dieu et
devant le monde. Et ce nouveau service demandé au chrétien ne



34 DOMINIQUE RIVIER

sera possible que par la recherche simultanée d'une plus grande et
plus profonde fidélité au Christ Pantocrator.

Cette conclusion conduit naturellement au dernier rapports du
professeur Schlink, de l'Institut œcuménique de l'Université de

Heidelberg, qui étudie de quelle façon l'Eglise protestante doit apporter
le témoignage de la Parole aux hommes divisés par le dilemme

de l'armement atomique. Afin de bien situer le problème, l'auteur
commence par une série de réflexions théologiques sur la signification
évangélique de la vie et de la mort de l'individu, de la paix et de la
guerre, de la vie et de la mort de l'humanité, et cela dans la perspective

des deux ordres de la conservation et du salut. Ces considérations
préalables permettent de montrer comment doit être dépassée l'alternative

insoluble devant laquelle se trouvent tous les chrétiens qui
veulent proscrire l'utilisation des armes d'anéantissement massif,
alternative selon laquelle il faut ou bien désarmer unilatéralement
afin de forcer moralement l'adversaire à faire de même, ou bien vivre
dans l'équilibre de la terreur, comme suspendu au-dessus de l'abîme
d'une guerre nucléaire générale. Afin de tenter ce dépassement, il est
d'abord nécessaire d'accepter le dilemme atomique comme la preuve
manifeste du fait que le monde est aujourd'hui sous le jugement de
Dieu. Et si l'homme se trouve dans cette situation critique, c'est
parce qu'il a voulu disposer de sa vie et de son intelligence pour
soi-même, répétant en cela la faute d'Adam. Face à la solidarité des

chrétiens, tous sous le jugement de Dieu, l'Eglise doit alors se garder
de rallier telle ou telle position déjà occupée sans elle par des hommes
politiques. Elle doit aussi veiller à ne pas porter de jugement sur
ceux qui ont pris position — « Qui m'a établi pour être votre juge »

(Luc 12 : 14) — mais bien plutôt dire à tous : « Repentez-vous, et le
Royaume de Dieu est proche de vous» (Mat. 3:2).

Cela précisé, il est possible de dégager les grandes lignes de ce que
devrait être le témoignage de l'Eglise à l'âge atomique.

Après avoir rappelé que l'angoisse du monde a pour cause le
jugement de Dieu, l'Eglise doit annoncer Jésus-Christ comme seul
sauveur des hommes, parce que seul il peut rétablir la vraie paix,
celle des hommes avec Dieu. De même que l'Eglise devrait démontrer

cette vérité aux nations par la paix qu'elle fait régner en elle
parmi ses fidèles, le chrétien devrait convaincre son prochain par le

rayonnement même de sa paix intérieure individuelle. C'est ainsi
qu'aujourd'hui l'Eglise doit annoncer son message à la fois aux
individus et aux gouvernements.

Aux individus, il faut d'abord affirmer l'insuffisance fondamentale
de toute attitude tranchée face au dilemme atomique, aussi bien celle

1 Edmund Schlink : Die Atomfrage in der kirchlichen Verkündigung.



GUERRE ET PAIX À L'ÂGE ATOMIQUE 35

du pacifiste que celle du défenseur de la liberté dans la justice. Puis elle
doit rappeler aux partisans de ces attitudes opposées qu'au lieu de
s'exclure les uns les autres de l'Eglise, ils devraient s'aider mutuellement

dans leur insuffisance et leur déchirement : c'est la vraie façon
de proclamer l'unité de l'Eglise, unité qui, en aucun cas, ne saurait
être démontrée par l'adoption d'une attitude unique face au dilemme
atomique, bien au contraire.

Aux gouvernements qui possèdent des armes d'anéantissement
massif, l'Eglise devrait recommander de signer des traités de
renoncement à ces armes, et à ceux qui n'en possèdent pas encore, de ne
pas chercher à s'en procurer, pour autant que le risque soit supportable.

Quant au renoncement unilatéral à ces armes, si l'Eglise peut
le demander aux chrétiens en tant qu'individus, elle ne saurait
l'exiger de tout un peuple où les chrétiens sont en minorité. Enfin,
l'Eglise doit annoncer le grand espoir de la chrétienté : Christ est
présent dans le monde, et la terreur devant le déchaînement d'une
catastrophe mondiale ne peut être que le signe de la prochaine
victoire du Rédempteur. Les chrétiens d'aujourd'hui doivent faire appel
au Saint-Esprit, le Paraclet, et témoigner devant le monde qu'en
dépit de la multiplicité de leurs attitudes et de leurs opinions
politiques, ils ne forment qu'un seul peuple, dont l'unité est cachée
dans la seule Parole et les seuls sacrements.

IV

Le caractère sommaire des comptes rendus qui précèdent ne
saurait cacher les flagrantes divergences existant entre les membres
de la commission scientifique spéciale. Est-ce un sentiment de gêne
devant ces divergences, est-ce l'action d'une pression extérieure,
politique ou ecclésiastique, est-ce simplement la volonté d'aboutir à de
communes conclusions rien dans l'ouvrage ne permet de trancher
en faveur de l'une ou de l'autre de ces hypothèses. Mais le fait est

que ces remarquables mises au point sont suivies de onze thèses ayant
recueilli l'unanimité, à la fois des auteurs des rapports et des autres
membres de la commission spéciale, notamment des professeurs
Janssen de Münster et Gollwitzer de Berlin. Quel que soit l'intérêt
considérable de ces thèses, un seul coup d'œil jeté sur elles permet de
saisir le prix qu'il a fallu payer pour atteindre à ce consensus generalis :

sur les onze thèses présentées, quatre seulement, la seconde, la
septième, la huitième et la dixième, traitent de la situation particulière

du chrétien et de ses responsabilités à l'époque nucléaire. Les
sept autres sont manifestement fondées sur une appréciation rationnelle

et séculière de la situation. C'est dire que ces propositions ne



36 DOMINIQUE RIVIER

reflètent que très incomplètement le contenu des mises au point qui
les précèdent.

Les quatre premières thèses posent la paix comme une condition
nécessaire à l'existence même de la civilisation technique et font à
l'homme — et particulièrement au chrétien — un devoir immédiat
de collaborer à l'abolition progressive de la guerre. Les quatre thèses
suivantes, tout en précisant les conditions du dilemme atomique,
indiquent les deux voies complémentaires qui s'offrent aux
gouvernements pour sortir de l'impasse : renoncement aux armes
d'anéantissement massif d'une part, ou armement atomique maximal afin
de garantir la paix par la terreur d'autre part ; aujourd'hui, l'Eglise
ne saurait condamner celui qui opte pour l'une de ces deux voies.
Quant aux trois dernières thèses, elles sont les avertissements que,
selon la commission, il faut lancer aux soldats, aux gouvernements et à
tous les hommes plongés dans le dilemme atomique. Voici, à titre
d'exemple, la dernière de ces exhortations : « Nicht jeder muss dasselbe
tun, aber jeder muss wissen, was er tut. »

La lecture de ces thèses — et notamment des dernières — doit
fort probablement laisser tout lecteur attentif de l'ouvrage sur une
profonde déception : il y a décalage patent entre le niveau souvent
magistral des études liminaires signées des membres de la commission
et le ton à la fois peu compromettant et lénifiant des thèses auxquelles
ces études ont abouti. Oui, c'est bien cher qu'il a fallu payer pour
obtenir l'unanimité Et tel a été, fort probablement, le sentiment
unanime de la commission scientifique spéciale Peut-être est-ce
même la raison pour laquelle l'ouvrage finit sur deux commentaires
apportés in extremis aux thèses, précisément par deux membres
éminents de la commission elle-même : les professeurs Karl Janssen
de Münster et Helmut Gollwitzer de Berlin.

Les deux commentateurs s'efforcent de justifier et d'expliquer les
thèses qu'ils ont signées, mais de façon combien différente Tandis
que le premier défend la méthode adoptée pour la rédaction des

thèses, méthode qui, à tout fondement théologique, a préféré la base
rationnelle la plus large afin d'atteindre si possible tous les hommes
intelligents, le second insiste vigoureusement sur le caractère provisoire
des résolutions de la commission : et c'est l'occasion pour le professeur

Gollwitzer de défendre une fois encore les deux principes qu'il
a placés au centre de ses méditations sur l'armement atomique.
Premièrement, la paix est absolument nécessaire, et secondement,
la doctrine de la guerre juste exclut fondamentalement la guerre
atomique. Le théologien berlinois expose à ce propos une des

conséquences les plus controversées qu'il tire de ses principes, à savoir
que l'armement atomique peut être reconnu comme acceptable par
l'Eglise chrétienne lorsqu'il s'agit des Etats-Unis d'Amérique, mais



GUERRE ET PAIX À L'ÂGE ATOMIQUE 37

qu'il doit être condamné sans réserve par la même Eglise si c'est la
République fédérale allemande qui veut s'équiper en engins nucléaires.
Selon Gollwitzer, l'illusoire du paradoxe repose sur le fait que l'unique
justification à l'armement atomique se trouve précisément dans
l'exclusion, par la terreur qu'il inspire, de la guerre atomique elle-
même comme moyen de régler les conflits internationaux.

V

Pris dans son ensemble, le livre publié par la commission spéciale
de YEvangelische Studien-Gemeinschaft constitue certainement le document

le plus important et le plus sérieux qui ait paru à ce jour surla
question de l'armement atomique. Et si des réserves de taille doivent
être faites à propos des thèses présentées par la commission — notamment

du fait que, dans l'appréciation des différents types de guerre,
elles négligent sa forme la plus insidieuse, la guerre idéologique qui
dégrade sournoisement l'opinion publique et les individus — il s'agit
manifestement là d'une partie moins importante du livre. Par contre,
les études qui les précèdent représentent chacune une contribution
de premier ordre à la discussion du problème atomique — même dans
notre pays — tant par l'information de première qualité, la disponibilité

intellectuelle et la hauteur de vue dont jouissent les auteurs que
par la foi, l'espérance et la charité qui tout au long de l'ouvrage
paraissent les animer tous.

Dominique Rivier.


	Guerre et paix à l'âge atomique un dialogue entre théologiens et savants

