
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1962)

Heft: 1

Artikel: Les origines du christianisme Égyptien

Autor: Kasser, Rodolphe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ORIGINES DU CHRISTIANISME ÉGYPTIEN

« Les origines de l'Eglise d'Egypte sont enveloppées de l'obscurité
la plus complète. La première fois que nous entendons parler de cette
Eglise, vers la fin du IIe siècle, elle paraît déjà 'vieille ; il y a déjà
longtemps qu'il y a des chrétiens à Alexandrie et dans la vallée du
Nil. » Ainsi s'exprime Gustave Bardy dans son ouvrage La question
des langues dans l'Eglise ancienne, Paris, 1948, p. 38. Dans ce chapitre
de son livre, Bardy s'est intéressé aux origines du christianisme égyptien

en général ; or, ce que nous examinerons particulièrement ici,
ce sont les origines du christianisme égyptien de langue copte ; mais
si l'on veut tenter d'obtenir une vision claire et objective de ce point
particulier, on ne saurait se dispenser d'envisager en même temps
tout son contexte général.

Le point de départ géographique du christianisme étant la Palestine,

il semble naturel que, lorsque cette religion nouvelle a franchi
les limites de son pays d'origine, elle se soit répandue d'abord dans
les contrées immédiatement limitrophes. De même, si nous renversions

un récipient plein d'eau sur une table, l'inondation, de proche
en proche, gagnerait de tous les côtés à la fois. Mais on voit tout de
suite combien cette image est fallacieuse et mal adaptée à l'objet qui
nous concerne : cette table est horizontale et lisse... mais si elle était
bosselée ou penchée, l'eau ne s'y répandrait pas avec régularité ; en
renversant le récipient d'un seul coup, nous donnerions à l'inondation
un point de départ temporel unique : et encore, la direction du jet
d'eau devrait être perpendiculaire à la table, faute de quoi l'eau aurait
tendance à progresser beaucoup plus d'un côté que d'un autre. Ces

conditions idéales sont loin d'être réunies en ce qui concerne les

origines du christianisme. Où est le point de départ unique L'envoi
des douze ou des soixante-douze disciples La Pentecôte Le synode
de Jérusalem Il paraît bien évident que le christianisme a commencé
à filtrer hors du cercle des Douze pendant le ministère même de Jésus,
avant sa passion : christianisme incomplet sans doute, mais déjà
authentique, et recueilli, emporté au hasard d'une rencontre. Et puis,



12 RODOLPHE KASSER

la religion nouvelle a pu trouver, dans un pays, un terrain beaucoup
plus favorable qu'ailleurs. Elle a pu, prêchée dans certaines régions

par une personnalité aussi forte que celle de Paul, prendre racine et se

développer beaucoup plus vite qu'en des contrées moins favorisées.
Mais gardons-nous de considérer le Nouveau Testament comme un
document décrivant de façon complète tous les débuts de la mission
chrétienne. L'auteur des Actes des apôtres a écrit ce qu'il a vu, ou ce

qu'il a pu apprendre directement : toutefois, il ne pouvait être
partout en même temps, ni même interroger tous les témoins, ou tous
ceux qui détenaient des renseignements sur cet ensemble d'événements.

Il y eut sans doute d'autres missions que les missions
pauliniennes, des missions en terre païenne, dont les résultats ne furent
peut-être pas spectaculaires... à moins que les Eglises nées de ces
missions n'aient été, dès le début, suspectées d'hérésie, et qu'on ait
voulu, plus tard, parler d'elles le moins possible.

Pratiquement, l'Israël ancien n'avait que deux voisins importants,

où l'implantation juive a été notable : au nord, la Syro-Méso-
potamie, et au sud, l'Egypte. A l'est, se trouvait l'Arabie, déserte, à

peine peuplée, mal penetrable ; à l'ouest, il y avait la mer Méditerranée,

dont les Israélites ne s'occupaient guère, et dont ils étaient d'ailleurs

partiellement séparés par les Phéniciens au nord et les Philistins
au sud.

A l'époque chrétienne, la situation n'a changé que sur un point :

l'Arabie, restée en dehors du monde romain, est encore une zone
presque fermée, mais, en revanche, l'ouest s'est ouvert : par les ports
de sa côte, la Palestine est entrée en contact direct avec le commerce
maritime intense favorisé par l'unité politique imposée à la Méditerranée.

Cette contrée devient donc également voisine de pays aussi
lointains que l'Afrique, l'Italie, la Grèce, l'Asie. La Syrie fut touchée

par le christianisme dès le début des temps apostoliques (Actes u : 19,
26), et bien que le grec y fût la langue officielle dans les villes, les
premières versions bibliques en langue syriaque paraissent remonter au
moins au IIe siècle. L'Asie fut atteinte par la mission paulinienne,
mais pas immédiatement. Lors de son premier voyage, Paul ne
s'aventura pas aussi loin. La seconde fois qu'il se mit en route, l'apôtre,
empêché par l'Esprit (Actes 16 : 6), évita d'abord la vaste contrée
environnant Ephèse, sans doute parce que l'Evangile y avait déjà
été annoncé ; au moment de son retour, il ne toucha cette ville que
par la mer. Il faut attendre le troisième voyage pour voir Paul aborder

franchement et traverser toute la province d'Asie. Cependant,
avant de se rendre à Ephèse, l'apôtre avait déjà commencé l'évangélisation

de la Grèce : mais là, il n'y avait pas à proprement parler de

problèmes de traduction, puisque la « koinè » s'y trouvait chez elle.
Lorsque, dans la dernière période de son ministère, Paul arriva en



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EGYPTIEN I3

Italie, il y fut accueilli par des chrétiens déjà organisés, semble-t-il,
en communautés (cf. Actes 28 : 14). Nous ignorons, enfin, quand
l'Evangile fut apporté en Afrique ; sans doute est-ce à une époque très
ancienne. L'Afrique était l'une des régions de l'Empire où le grec
s'était le moins bien implanté ; mais les dialectes locaux, berbère,
punique, étant en forte décadence, ce fut bientôt le latin qui prévalut.
La première version biblique latine date d'avant Tertullien (160-240
env.), et pourrait avoir été faite en Afrique, avant de gagner Rome,
avec cette vague linguistique nouvelle qui fit reculer, en Occident, le

grec devant le latin.
Examinons maintenant le cas de l'Egypte : dès la seconde moitié

du IIIe siècle, nous y trouvons une Eglise florissante, bien implantée
même chez les indigènes ne parlant pas le grec, et dotée au moins de
l'une des versions coptes, la sahidique, parvenue, au-delà du stade des
essais individuels, à sa forme classique, celle qu'elle gardera pendant
les siècles suivants. Est-il vraisemblable que cette version classique
n'ait pas été précédée de traductions partielles et provisoires, plus
anciennes

Rappelons, avant d'examiner ce problème, que l'Egypte s'était
largement hellénisée dès la conquête d'Alexandre, soit dès le début
du IIIe siècle avant Jésus-Christ. En Basse-Egypte, le grec
prédominait fortement dans les villes, et l'usage officiel de cette langue
s'était même étendu à la haute vallée du Nil : aussi, quand il fut
question de promouvoir le parler indigène vulgaire, le copte, à l'état
de langue littéraire, fut-on amené tout naturellement à adopter
l'alphabet grec (complété de quelques signes) pour remplacer les
caractères démotiques, d'un usage trop compliqué. De plus, le copte
s'enrichit d'un nombre considérable de mots grecs, qui font souvent
double emploi avec leurs synonymes d'origine égyptienne.

N'oublions pas, en outre, qu'il existait là-bas, en particulier à

Alexandrie, ville fortement hellénisée, une importante minorité juive
de langue grecque, à qui l'on doit la plus ancienne version de l'Ancien
Testament, celle des Septante. Toutes ces conditions, jointes à
l'intense curiosité religieuse des autochtones, faisaient de l'Egypte un
terrain extrêmement favorable à la pénétration de toutes sortes de
doctrines nouvelles ; le christianisme en profita sans doute au même
titre que les autres mouvements religieux, ses rivaux. Mais s'il n'avait
pas à craindre un accueil trop hostile, un danger plus subtil pouvait
le guetter dans ces milieux en pleine effervescence spirituelle : celui
d'être associé à d'autres enseignements pleins de merveilleux
mystères, d'être confondu avec eux, d'être profondément altéré dans
l'esprit d'adeptes enthousiastes, et naturellement portés au syncrétisme.

Toutefois, si ce danger fut réel (les écrits de sectes plus ou
moins « gnostiques » nous le prouvent), on aurait tort d'en généraliser



14 RODOLPHE KASSER

les effets et de ne voir qu'hétérodoxie là où pouvaient se manifester,
de façons déconcertantes et diverses, les multiples aspects d'un
christianisme fidèle à ses origines, mais mal ébauché, à peine ordonné,
rudimentaire.

Que savons-nous de certain sur les origines des communautés
chrétiennes d'Egypte D'après une légende incontrôlable, saint
Marc lui-même aurait apporté l'Evangile dans la terre du Nil... Quoi
qu'il en soit, les Actes des apôtres nous font rencontrer, à Ephèse et à

Corinthe, un chrétien égyptien, sans doute de langue grecque, Apollos,
d'Alexandrie (Actes 18 : 24-19 : 1) ; cet homme, bien qu'imparfaitement

instruit dans la vraie doctrine, était plein de zèle et de science.

L'épître de Barnabas, du début du IIe siècle, semble également
originaire d'Alexandrie. L'Egypte nous a fourni, en outre, deux petits
débris de papyri bibliques grecs, qui ne sont guère plus tardifs : ce sont
le P52 (Jean, à Manchester), et le P64 (Matthieu, à Oxford). On pourrait

citer aussi, parmi les copies bibliques, encore fort anciennes, mais
beaucoup mieux conservées et d'un développement plus considérable,
également trouvées dans cette contrée favorisée, le P66 (Papyrus
Bodmer II, évangile de Jean) et le P75 (Papyrus Bodmer XIV-XV,
évangiles de Luc et Jean), de la fin du IIe siècle ou du début du IIIe,
et encore les P45 et P46 à peine plus tardifs (Collection Chester-Beatty,
importants fragments des évangiles, des Actes et des épîtres
pauliniennes), etc. Il est vrai que l'Egypte est un pays qui se prête
particulièrement bien à la conservation des documents anciens. Il n'en
reste pas moins que ces témoignages sont fort instructifs, et nous
prouvent concrètement la haute antiquité des communautés
égyptiennes ; la diffusion de l'Evangile ne semble pas avoir été moins
rapide ici qu'ailleurs. Il n'y a donc aucune raison de ne pas admettre
que l'Egypte ait bénéficié de sa situation privilégiée (proximité de la
Palestine), et qu'elle ait été l'une des premières régions à être touchées

par la religion nouvelle.
Toutefois, jusqu'à la fin du IIe siècle, l'Eglise chrétienne d'Egypte

semble avoir été presque uniquement de langue grecque. Ce n'est
qu'au IIIe siècle qu'on se préoccupa sérieusement d'évangéliser les

campagnes, où le copte seul était bien compris ; au témoignage de

Denys d'Alexandrie, lors de la persécution de Décius, parmi les

martyrs, il y eut de nombreux chrétiens porteurs de noms
authentiquement égyptiens. Il n'est donc pas surprenant qu'au IIIe siècle
on ait eu besoin d'une version copte biblique, et c'est sans doute à
cette époque que fut fixé le texte de la traduction sahidique officielle ;

les plus anciens manuscrits bibliques coptes retrouvés ne nous laissent
guère de doute sur ce point.

Reste à savoir s'il y a eu, avant cette version, et peut-être même
avant le IIIe siècle, des essais de traductions bibliques en copte ; or.



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EGYPTIEN 15

cette question délicate est intimement liée à celle des origines du
copte comme langue littéraire. Il y a d'abord un aspect purement
paléographique du problème. Si la paléographie grecque des IIe, IIIe,
IVe et Ve siècles est assez bien connue, les dates qu'on a essayé
d'attribuer aux plus anciens témoins coptes restent encore extrêmement
discutées. Il est vrai que le copte utilise un alphabet grec en tous
points semblable à celui des manuscrits grecs, à l'exception de quelques
signes empruntés par le copte au démotique. Il serait donc fort
tentant d'appliquer purement et simplement au copte les critères de la
paléographie grecque. Mais ce serait méconnaître un aspect essentiel
de la question : un copiste grec du IIIe siècle a derrière lui une
véritable tradition, et son style est l'aboutissement d'une antique et
longue évolution graphique ; un copiste copte de même époque en est
encore aux premiers essais de son écriture, ou, du moins, n'a pour
ainsi dire encore aucune tradition calligraphique copte derrière lui.
Ce fait est particulièrement visible pour les signes empruntés au
démotique : dans les plus anciens manuscrits coptes, ils n'ont pas
encore acquis le style général des lettres grecques, ne sont, pour ainsi
dire, pas « noyés » dans la régularité de la ligne ; mal assimilés, trop
individualisés, ils prennent aussi des formes extrêmement diverses
d'une copie à l'autre. Or, les mêmes maladresses, les mêmes indices
d'inexpérience, peuvent-ils être retrouvés dans les signes d'origine
grecque Ou, pour ces derniers, le copiste copte bénéficie-t-il des

avantages de l'ancienne tradition calligraphique grecque Ces
premiers copistes coptes avaient-ils été en même temps des copistes de
textes grecs, rompus à leur métier Questions fort importantes,
auxquelles il nous est, actuellement, impossible de répondre avec certitude.

Quoi qu'il en soit, on peut s'attendre à trois phénomènes
possibles :

a) Les premiers copistes coptes (les traducteurs du grec ont
imité le style calligraphique de leur modèle grec, plus ancien ; peut-
être même ces scribes ont-ils intentionnellement archaïsé leur écriture.
Une écriture copte devra donc toujours être déclarée un peu plus
tardive (d'un demi-siècle, d'un siècle) qu'elle ne le paraîtrait d'après
les critères de la paléographie grecque. Cette opinion est celle de
coptisants très autorisés, et fut professée entre autres par W. C. Crum,
L. Th. Lefort et P. Kahle ».

b) La calligraphie copte fut soumise, dès le début, aux mêmes
lois, et sujette à la même évolution que la calligraphie grecque ; les

1 Cf. P. Kahle : Bala'izah I', Oxford, 1954, p. 260 : « It should be obvious on
all considerations that it is extremely dangerous to date fully standardised
Coptic texts earlier than the fourth century. » Il faut retenir cette invitation à la
prudence, sans toutefois négliger l'irritant problème posé par les dates que nous
proposent les spécialistes de la paléographie grecque.



l6 RODOLPHE KASSER

mêmes critères doivent donc être utilisés pour les manuscrits coptes
et grecs. C'est le principe appliqué couramment par les spécialistes
de la paléographie grecque, quand il leur est demandé de dater un
témoin copte : ils n'hésitent pas à faire remonter au IIIe siècle un
assez grand nombre de manuscrits coptes anciens. Toutefois, leurs
estimations « optimistes » se heurtent à plusieurs difficultés d'ordre
historique et linguistique, dont nous aurons l'occasion de parler plus
loin.

c) On pourrait admettre aussi que l'écriture copte ait acquis, dès
les débuts, et même pour les lettres grecques, un style assez
particulier, et que ce style » ait influencé à son tour la calligraphie grecque.
Cette possibilité devrait être envisagée en tous cas dans les périodes
où la littérature copte prit devint florissante, et où l'hellénisme
commença à lui céder du terrain en Egypte, en particulier à partir
des IV-Ve siècles, avec l'extension du mouvement monachique, allié
avec une renaissance du nationalisme égyptien 2. Si donc tel ou tel
style copte particulier avait, à un certain moment, influencé la
calligraphie grecque, on pourrait alors envisager de situer la date d'un
document copte plus haut qu'il ne le semblerait au premier abord.
Cette éventualité, purement théorique, et que rien jusqu'ici n'est
venu confirmer, ne devrait cependant jamais être exclue du champ
des possibilités.

Mais revenons au problème des origines du copte littéraire. Il
existe une succession logique dans l'ordre des faits linguistiques, et
cette succession va de l'égyptien au copte en passant par le démotique

et le vieux-copte. Or, dans le temps, ces mêmes faits ne se
succèdent pas de façon aussi précise : le copte n'est pas né d'un seul

coup, balayant tout ce qui l'avait précédé. Le dernier texte hiéroglyphique

daté est du 24 août 394 de notre ère. Le démotique, issu du
nouvel-égyptien, commença à mourir au Ier siècle après Jésus-Christ...
mais il se survécut encore jusqu'au Ve siècle : le dernier texte démotique
daté est du 2 décembre 452. Cependant, dès la fin du Ier siècle de
notre ère, se manifestèrent, ici et là en Egypte, des tentatives d'écrire,
au moyen de caractères grecs, la langue littéraire ancienne, puis la
langue populaire qui allait être la langue littéraire nouvelle 3. Com-

1 Spécialement le style épaissi dit du IVe siècle.
3 La rapidité et la vivacité de cette renaissance fait d'ailleurs penser que

l'hellénisation de l'Egypte resta plus superficielle qu'on ne le croirait : l'existence

même de personnalités aussi exceptionnelles qu'Origene n'infirme pas
notre impression.

3 L'idiome vulgaire qui deviendra le copte a sans doute été parlé plusieurs
siècles avant d'être écrit. Cf. M. Cramer : Das christlich-koptische Aegypten
einst und heute, Wiesbaden, 1959, p. 1 : « Vermutlich hat es um diese Zeit [époque



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME ÉGYPTIEN I7

prenons bien que c'était là une transformation révolutionnaire ». Or
il est rare que les révolutions suivent un cours régulier. Celle-là,
affectant un domaine particulièrement complexe, ne se manifesta pas
de façon uniforme ; surtout, elle ne progressa pas partout au même
rythme : certains milieux égyptiens paraissent avoir évolué beaucoup

plus rapidement que d'autres. D'une part, il est bien possible
que l'essentiel du processus de désaffectation du langage littéraire
classique se soit achevé très tôt, dans le courant même du IIe siècle ;

et l'on a pu dire que le copte proprement dit était déjà essentiellement
formé lorsque le christianisme commença à pénétrer dans les milieux
indigènes2. Mais d'autre part, cet achèvement n'a pas empêché,
simultanément ou même plus tard, la naissance et le développement
d'autres recherches de systèmes graphiques, expérimentés dans des

textes où les formes linguistiques anciennes sont encore préférées au
véritable copte. Les documents extrêmement divers nés de telles
tentatives sont classés sous la rubrique générale « vieux-copte ». On y
trouve, à côté des caractères grecs, des lettres démotiques plus
nombreuses que celles qui furent conservées par les dialectes coptes
classiques. Le vieux-copte ne resta pas toujours au stade d'essais
individuels et isolés : les documents nous montrent que certaines de ses
formes avaient atteint, au IIIe siècle, un degré de standardisation
assez avancé. Par malheur, peu de témoins de ces diverses tentatives
nous ont été conservés ; mais l'âge de ceux qui ont survécu est
étonnamment variable. Parmi eux, le plus ancien qui soit connu est sans
doute cet horoscope de la fin du Ier siècle 3 écrit au verso d'un manuscrit

grec du British Museum 4. Ensuite, on a des documents vieux-
coptes en tous cas jusqu'au IVe siècle s, à une époque où le copte

du démotique] eine Umgangs- und Schriftsprache gegeben deren gemeinsame
Wurzel das Neuägyptische ist. Vergleichbirist — in etwa — das Hervorwachsen
des mittelalterlichen Vulgärlatein und des Italienischen aus der gemeinsamen
Wurzel des klassischen Latein. »

1 Elle est semblable à celle qui s'accomplit aujourd'hui en Chine, où l'on
cherche à substituer à l'écriture traditionnelle un système graphique alphabétique.

L'Egypte aussi était un pays très conservateur, et c'est là, pourtant,
qu'allait s'accomplir un changement absolument radical, comportant l'abandon
de traditions près de quatre fois millénaires.

2 Cf. P. Kahle : Bala'izah, I, p. 255 : « We may. therefore, with considerable
justification conclude that before Christianity spread to Egypt proper about
the middle of the third century, Sahidic was already essentially developed,
and that, as far as the evidence goes, it had become the principal, if not the
sole, written and spoken dialect of the more educated pagan Egyptian. »

3 Entre 95 et 130
4 Cf. F. G. Kenyon : Catalogue of Greek Papyri in the British Museum,

London, 1893, No. XCVIII, Vol. I, PI. LXXIII ; J. Cerny, the Late P. E.
Kahle, R. A. Parker, The Old Coptic Horoscope, The Journal of Egyptian
Archaeology, Vol. 43, Oxford, 1957, p. 86 s.

î Incantations contenues dans un texte magique grec de la Bibliothèque
nationale (entre 275 et 400 : cf. A. Z., XXXVIII, p. 85-93 ; XXI, p. 89-109.



IÖ RODOLPHE KASSER

classique était certainement déjà bien formé et largement utilisé :

mais sans doute existait-il encore, ici ou là, quelques groupes
d'irréductibles, qui préféraient « leur » copte à celui qui s'était imposé
ailleurs. Des témoins encore plus tardifs nous montrent que, en ce qui
concerne l'alphabet tout au moins, les nouveaux usages mirent beaucoup

de temps à s'imposer partout : le Papyrus Bodmer VI, des
IVe-Ve siècles, est écrit en un véritable copte, certes (avec beaucoup
d'archaïsmes), mais il utilise encore des lettres d'origine démotique
en surnombre », et qui sont tout à fait semblables à celles des textes
vieux-coptes. Enfin, et c'est la tendance inverse, jusqu'au VIIIe siècle,
on trouve des textes (en dialecte bachmourique écrits avec l'alphabet

grec seul, sans le secours des lettres tirées du démotique, ces
dernières étant remplacées par les caractères, seuls ou groupés, formant
en grec les sons qui s'en rapprochaient le plus 2 : peut-être est-ce une
survivance locale d'un usage fort ancien, remontant aux premières
tentatives d'écrire le copte, et témoignant d'un essai (fait par des
chrétiens de ne plus utiliser du tout l'alphabet ancien, symbole
détesté du paganisme.

Ainsi, pendant près de trois siècles certainement, et peut-être
encore pendant plus longtemps, des stades linguistiques logiquement
successifs ont coexisté en Egypte. La découverte d'un document
tardif rapportant un fait linguistique primitif ne saurait donc exclure,
ni même rendre invraisemblable l'existence de faits linguistiques plus
évolués à une période plus ancienne 3. Rappelons-nous que notre
documentation reste extrêmement lacuneuse, et ne représente qu'une
infime proportion de ce qui a pu être écrit 4. L'antiquité, à la diffé-

1 II omet le g> du copte classique, comme tous les textes vieux-coptes,
mais possède quatre signes supplémentaires, correspondant, approximativement,

aux sons k, n, é et aleph ; son écriture est, en cela, très semblable à
celle de l'Old Coptic Horoscope de la fin du Ier siècle, dont les éditeurs ont, à tort,
interprété le k démotique comme un z égyptien.

3 W. Crum : Coptic Documents in Greek Script, Proceedings of the British
Academy, vol. XXV.

3 Nous ne pouvons nous rallier sans autres à l'opinion de F. LI. Griffith,
acceptée par P. Kahle, Bala'izah I, p. 262 : « Can the theory of the early date
of the Coptic Versions be reconciled with the overlapping date of the Old Coptic
texts The Old Coptic texts in the Paris Papyrus, dating from the end of the
third century or probably later, were evidently written by a « good scribe » if
not a « learned man », yet the alphabet and orthography are still clumsy. It
seems somewhat improbable that the Coptic alphabet and the Versions of the
Bible should already have been perfected, though rougher and ill spelt versions
were current at the time », A. Z. XXXIX, 78 s. Ce raisonnement ne nous paraît
pas convaincant : le cloisonnement spirituel de l'Egypte aux He-HIe siècles
rendait la coexistence d'un vieux-copte rudimentaire et d'un copte très évolué
parfaitement possible.

4 Qui aurait affirmé, avant la découverte des P. Bodmer III et VI, que
nous aurions un jour un manuscrit bohaïrique du IVe siècle, et un texte biblique
des IV-Ve siècles écrit en caractères vieux-coptes



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME ÉGYPTIEN ig

rence du monde moderne, méconnaissait totalement la valeur
documentaire des « premiers essais », ébauches trop imparfaites pour mériter

de survivre ; seule l'œuvre achevée était digne d'être conservée
et transmise : les brouillons, témoins d'une période de tâtonnements,
étaient non seulement méprisables, mais encore suspects, et capables
tout au plus de déshonorer la mémoire de leur auteur. En outre, les

premiers essais littéraires coptes chrétiens datent d'une époque où le
christianisme était en butte à toutes sortes de restrictions, quand ce
n'étaient pas des persécutions, destructrices de vies et d'écrits. Quand
on essaie d'explorer les origines du christianisme de langue copte,
l'argument « ex silentio » doit donc être manié avec une grande
prudence.

L'idée d'utiliser le copte à des fins littéraires est-elle née dans
un groupement ethnique ou religieux particulier, d'où elle s'est
répandue, du fait de ses succès, et de sa commodité, dans les

groupements religieux concurrents, puis dans l'ensemble du peuple
égyptien

Pendant longtemps, on a cru devoir attribuer cette innovation
au christianisme : le copte ne paraissait-il pas être comme surgi du
néant au IIIe siècle, époque où se manifeste aussi la grande activité
évangélisatrice des chrétiens égyptiens de langue grecque envers ceux
de langue égyptienne Et l'usage du démotique, symbole abhorré du
paganisme, ne s'était-il pas éteint au moment où la prépondérance
des cultes anciens était définitivement abattue

Aujourd'hui, beaucoup d'auteurs admettent que l'usage littéraire
du copte remonterait plutôt à l'une ou l'autre des sectes hétérodoxes
pullulant en Egypte au IIe siècle, et l'on cite en particulier les
gnostiques. Ces sectes, nées probablement dans les milieux de langue
grecque, se seraient tournées très tôt vers les milieux de langue
égyptienne, et ce serait leur prosélytisme ardent qui aurait déterminé,
avec quelque retard, l'activité missionnaire de l'Eglise orthodoxe
envers le peuple copte. Il faut remarquer toutefois que, malgré ce qui
a pu être dit ou écrit, les manuscrits gnostiques ou manichéens ne
sont pas paléographiquement antérieurs aux plus anciennes copies
bibliques coptes. On ne peut accepter comme des données objectives
les dates proposées par les divers éditeurs de ces textes, car les uns
sont naturellement « optimistes », les autres « pessimistes ». Il faut
comparer ces manuscrits entre eux, comme l'a fait si excellemment
P. Kahle (Bala'izah, I, p. 269-278), et il apparaît alors que la priorité
des copies non chrétiennes n'est pas aussi évidente qu'on veut bien
le dire '.

1 Cf. infra, note 5.



20 RODOLPHE KASSER

L. Th. Lefort » s'était demandé si ce n'étaient pas les Juifs
d'Egypte qui, les premiers, avaient fait du copte une langue littéraire

en créant, très tôt, une version protosahidique (partielle de
l'Ancien Testament. En effet, d'une part, il semble qu'une partie au
moins de la traduction syriaque de l'A.T. soit antérieure à celle du
N.T., et ait été faite par des Juifs, à l'usage de leurs coreligionnaires
d'Adiabène, qui n'entendaient plus suffisamment ni l'hébreu ni le

grec. D'autre part, Lefort a cru pouvoir relever dans la version
sahidique de certaines parties de l'A.T. des constructions archaïques,
absentes des traductions néotestamentaires, et qui pourraient suggérer

que l'A.T. ait été traduit en copte par des Juifs, avant que le N.T.
l'ait été par des chrétiens. Mais la valeur probante de tels arguments
a été fortement contestée 2 : il était normal que, dans une Eglise
chrétienne, la version du N.T. eût été plus fréquemment révisée et
« modernisée » que celle de l'A.T. ; il n'y avait donc rien d'étonnant
à ce que le style de l'A.T. copte contînt un nombre relativement élevé
de constructions archaïques. Et surtout, on s'est demandé en quel
endroit d'Egypte aurait pu se trouver une colonie juive assez importante,

ayant perdu l'usage non seulement de l'hébreu, mais encore
du grec, au point d'avoir besoin d'une version copte de l'A.T. 3. S'il
faut donc abandonner cette hypothèse comme étant, dans l'état
actuel de nos connaissances, trop invraisemblable, il n'en reste pas
moins que nos plus anciens manuscrits coptes bibliques contiennent
des textes de l'A.T. 4. Est-ce une pure coïncidence Est-ce un hasard
également si la seule copie s de texte biblique utilisant un alphabet
nettement vieux-copte, le Papyrus Bodmer VI, nous rapporte encore
une section de l'A.T., plus de la moitié du livre des Proverbes 6 Ce

1 Muséon,UXl, p. i68 s., LXII, p. 19 s.
1 Voyez surtout P. Kahle : Bala'izah, I, p. 263-264.
3 Les « besoins » d'une communauté religieuse de cette époque ne sauraient

cependant être jugés d'après notre optique actuelle (cf. infra, p. 13 s.). Peut-être
nous faisons-nous, d'ailleurs, de ce judaïsme, une idée trop restrictive,
correspondant à un état de réaction, de rigidité, de sclérose, qu'il n'atteignit que plus
tard.

4 Voyez la liste établie par P. Kahle : Bala'izah, I, p. 269-274, et surtout
p. 278 : du IIIe siècle, nous n'avons qu'un seul manuscrit copte, de TA. T. ; des
IIIe-IVe siècles, 2 mss., également de l'A. T. ; dès le IVe siècle, l'équilibre se
modifie lentement : A. T. 18 mss., N. T. 17 mss., gnostiques-manichéens 15 mss.,
autres 15 mss. ; des IVe-Ve siècles, A. T. 18 mss., N. T. 14 mss., gnostiques, etc.
4mss., autres 6 mss. ; du Ve siècle, A. T. 12 mss., N.T. 25 mss., gnostiques, etc.
7 mss., autres 9 mss.

5 Evidemment : la seule copie retrouvée jusqu'à ce jour.
6 Chose curieuse : c'est également le livre des Proverbes qui fut le premier

ouvrage traduit dans la version arménienne ; ce fut un commencement «

judicieux », selon l'historien Moïse de Khoren (cf. G. Bardy : La question des langues
dans l'Eglise ancienne, p. 35).



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME ÉGYPTIEN 21

fait, s'il n'est pas dû simplement à des causes fortuites, à la fortune
aveugle qui a conduit, à travers mille dangers, certains manuscrits
jusqu'à nous, ne nous oblige naturellement pas à admettre que les

premiers traducteurs de l'A.T. en copte aient été nécessairement des

Juifs : ce pourraient être également des chrétiens, avant que la
formation du canon néotestamentaire eût été achevée, à une époque où
les écrits du N.T. n'étaient pas considérés comme « Ecriture sainte »

au même titre que ceux de l'A.T. En revanche, on imaginerait mal
des gnostiques ou des manichéens traduisant la Bible en commençant
par l'A.T., et non par le N.T.

L'idée de substituer, dans la langue égyptienne, les caractères

grecs aux caractères démotiques, fut suscitée par une nécessité
pratique généralement reconnue, et indépendante de la situation ou des

intentions de tout groupement religieux particulier. Du moment
qu'on savait de moins en moins bien lire les caractères démotiques,
il fallait les transcrire phonétiquement au moyen de lettres grecques.
On le fit d'abord pour des étiquettes de momies, et surtout pour des
formules de magie, où il était essentiel de prononcer correctement les

mots sacrés. La seule question est de savoir à qui remonte la
généralisation de ce procédé. Peut-être à une catégorie de lettrés tels que
les notaires Sans doute aussi à un ou plusieurs mouvements
religieux, vivement préoccupés d'atteindre rapidement les masses populaires

ignorant la langue grecque. Pour cela, le christianisme peut
fort bien entrer en ligne de compte, aussi bien que n'importe laquelle
des sectes gnostiques, manichéennes, ou autres, si nombreuses en
Egypte au IIe siècle. Il est possible que ces divers mouvements aient
tous adopté le copte presque simultanément. En tous cas, il serait
injuste de dénier au christianisme égyptien du IIe siècle une ardeur
missionnaire authentique, même si les résultats de cette mission ne
se sont fait sentir qu'au IIIe siècle ».

Nous avons déjà dit que nous ne savons presque rien de l'Eglise
égyptienne au IIe siècle. De ce silence des documents et des auteurs,
on déduit généralement qu'elle était numériquement peu importante,
et qu'elle ne s'était pas étendue en dehors des milieux hellénistiques 2.

Par Clément d'Alexandrie (f 217), nous apprenons que durant la
persécution de Septime Sévère (en 202) des chrétiens furent amenés

1 II nous paraît inutile et invraisemblable d'attribuer la généralisation de
ce procédé à une personnalité particulièrement clairvoyante (p. ex. Hiéracas,
cf. P. Kahle : Bala'izah, I, p. 259). A cette époque (et bien avant la fin du
IIIe siècle), les inconvénients du démotique (avec son alphabet essentiellement
consonnantique) étaient si largement ressentis, que les avantages évidents du
copte se manifestèrent sans doute par eux-mêmes, et causèrent sa diffusion
progressive (lente, puis de plus en plus rapide).

z Cf. H. I. Bell : Evidence for Christianity in Egypt during the Roman period,
Harward Theological Review, XXXVII, p. 185 s.



22 RODOLPHE KASSER

à Alexandrie, où ils furent mis à mort ; ils provenaient om AiyvJirrou
koù Onßouooc cnraariç. Le patriarche Démétrius (en fonctions de 188
à 231) nomma trois évêques, mais son successeur Héraclas (231 à 247)
en nomma vingt. Il faut attendre le patriarcat de Denys (247 à 264)

pour voir le nombre des communautés chrétiennes se multiplier très
largement ». Origene, le premier, nous parle de chrétiens Aî-fûrr-noi

(en les distinguant des « grecs »), mais le nombre de ces premiers
« coptes » n'attire pas l'attention avant la persécution de Décius (250) :

parmi les martyrs de cette persécution, Denys d'Alexandrie met en
évidence les Egyptiens de souche, tels que Ater, Héron, Isidore,
Macar, Némésion.

Le premier écrivain égyptien dont nous entendons dire qu'il écrivit
aussi en copte, est l'étrange Hiéracas (270 à 360 environ) 2. C'est
aussi à la fin du IIIe siècle que le monachisme commence à se

développer en Egypte, avec saint Antoine, et beaucoup d'autres moines
originaires des classes pauvres de l'Egypte, ne sachant, tous, que le

copte. Il faut attendre le IVe siècle pour avoir des écrivains coptes
de quelque importance, tels que Pakhôme, Athanase, et surtout
Schénouté. C'est aussi à la fin du IIIe siècle qu'ont dû être composées
les premières traductions indigènes de livres gnostiques ou
manichéens. Le grec resta cependant la langue dominante dans l'Eglise
jusqu'au Concile de Chalcédoine (451).

Si l'Evangile fut apporté en Egypte par des missionnaires du
type d'Apollos, prédicateurs intelligents et zélés, mais porteurs d'une
doctrine incomplète, le christianisme égyptien du IIe siècle a pu
paraître, dans les époques suivantes, suspect et hétérodoxe. On aura
préféré passer sous silence ses douteuses conquêtes. Et peut-être
s'est-il déjà passé alors ce qui se passa plus tard dans cette terre
d'Egypte, si opiniâtrement particuiariste et nationaliste : des essais
de ramener ces premiers convertis à une doctrine plus orthodoxe ont
pu pousser la majeure partie d'entre eux dans des sectes parachré-
tiennes, comme celles de la gnose ou le manichéisme. Ce temps de

crise, d'épuration, aura laissé derrière lui une Eglise orthodoxe fortement

diminuée, et obligée de reprendre l'évangélisation des natifs
égyptiens sur d'autres bases... Faute de documents, nous sommes,
hélas, obligés de nous contenter ici de suppositions.

En admettant même que l'usage littéraire du copte ait commencé
dans la seconde moitié du IIe siècle, y eut-il une version biblique copte
à cette époque Etait-elle vraiment nécessaire dans une Eglise où,

1 Cf. Eusèbe de Cesaree : Hist, eccl., VII, 24. On sait que Denys s'intéressa

très sérieusement à la conversion des indigènes de langue égyptienne.
1 Cf. C. Schmidt : ZNTW, XXIV, p. 221 s. : auve-fpcuyciTO òè EXXr|viKiI)Ç

xe koi AÎYuirnctKLUç.



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EGYPTIEN 23

semble-t-il, les neuf dixièmes des auditeurs comprenaient le grec
Avant de répondre à cette question, nous devons essayer de nous
débarrasser de notre mentalité « utilitariste » d'hommes modernes.
Pour nous, une traduction biblique est une grande entreprise, nécessitant

beaucoup de soins et de compétences... non seulement parce
qu'il s'agit de sauvegarder la pureté de l'Evangile, mais aussi parce
qu'il faudra mettre au service de cette œuvre de grands moyens
financiers, et que l'argent ne doit pas être gaspillé. Une traduction
nouvelle doit donc être, en quelque sorte, « rentable » ; elle doit être
rendue vraiment indispensable par l'existence d'un grand nombre
d'hommes incapables d'entendre l'Evangile autrement que par ce

moyen. Quand la preuve de ce « besoin » a été faite, le projet peut
être accepté et réalisé ; la traduction nouvelle sera imprimée et tirée
à un grand nombre d'exemplaires ; on veillera donc à ce qu'elle soit
aussi parfaite que possible, étant donné la large diffusion qui lui sera
assurée. Il en fut certainement aussi de même, toutes proportions
gardées, pour les versions « officielles » de l'Eglise ancienne, comme la
sahidique et la bohaïrique classiques : la communauté veilla
constamment à assurer et à conserver la pureté d'un texte qu'elle couvrait
de son autorité.

Mais, en dehors de ces versions « officielles », il y eut sans doute
beaucoup de traductions partielles et individuelles, nées de la nécessité

immédiate de l'évangélisation dans telle ou telle situation donnée,

s'adressant à un public restreint, peut-être même, dans certains
cas, à un seul homme ». Quand on examine, par exemple, l'œuvre de
saint Jérôme ou de saint Augustin, on est frappé de voir avec quelle
rapidité on pouvait se décider à faire la traduction sommaire d'un
texte, dans un but limité. L'essentiel n'était-il pas de communiquer
le plus rapidement et le plus efficacement possible le message du salut
à des hommes que leur ignorance exposait au danger, toujours imminent,

de la mort éternelle Aujourd'hui, il ne viendrait à personne
l'idée d'entreprendre la traduction d'un texte dans une langue étrangère,

si cette traduction a déjà été faite, et peut être trouvée en
librairie. Mais, à cette époque, les circonstances pratiques n'étaient
pas du tout les mêmes. Un chrétien de langue grecque voulait-il
communiquer un évangile à l'un de ses amis ne sachant que le copte Il
savait peut-être qu'ailleurs d'autres avaient déjà traduit le même

passage et que cette version primitive existait quelque part... Mais
où la trouver Comment en obtenir une copie Quelle perte de temps
nécessiterait une telle recherche, et comme le résultat pouvait en être
hasardeux Mieux valait faire une nouvelle traduction, rapidement,

1 Nous pensons au cas où tel passage biblique était communiqué à l'occasion

d'une correspondance épistolaire.



24 RODOLPHE KASSER

sommairement, puisqu'il ne s'agissait pas d'élaborer une version
officielle, destinée au grand public ».

Nous évoquons là, pour illustrer notre propos, un exemple purement

conventionnel. Mais en fait, les premières traductions de la
Bible en copte furent sans doute des versions orales, improvisées, à

l'occasion du culte, pour ceux des auditeurs qui ne comprenaient pas
suffisamment le grec ; il s'agissait donc d'une sorte de traduction
« simultanée », qui visait avant tout à rendre intelligible le message
évangélique, et qui usait de tous les moyens servant à réaliser cette
fin, n'hésitant pas, vraisemblablement, à clarifier le texte, à l'expliquer

par des gloses ou des périphrases : c'était ainsi, presque autant
qu'une version, même très libre, une actualisation du mot à mot
original, et, en quelque sorte, une prédication. De telles « traductions »

n'étaient évidemment pas destinées à être mises par écrit et diffusées ;

mais on comprendra aussi que, très tôt, tel ou tel auditeur ait désiré
fixer, par la sténographie ou par quelque autre moyen, le message
extraordinaire qu'il avait entendu, et dont il voulait faire bénéficier
également sa famille ou son entourage. L'imperfection de telles
versions improvisées dut apparaître bien plus fortement lorsqu'elles
furent devenues « texte », et qu'elles purent être comparées méthodiquement

avec l'original : il fallut alors les réviser, les améliorer, ce

qui fut fait très tôt sans doute, et progressivement, suivant des méthodes

et des principes divers, qui reflètent eux-mêmes les différents
stades évolutifs de l'Eglise primitive. Mais les choses ne pouvaient en
rester là. On avait d'abord, il est vrai, destiné ces premiers textes à un
usage tout à fait privé ; or il vint un moment où telle assemblée locale,
en son entier, sentit le besoin d'entendre la Parole de Dieu avant tout
dans « sa » propre langue. C'est ainsi que, plus tard, les meilleures de

ces versions individuelles purent être utilisées, ici ou là, dans les

communautés 2. Toutefois, il fallait qu'elles fussent à la hauteur de
leur nouvelle tâche : on ne cessait donc de les amender, et pour cela,
il fallait se reporter à un texte normatif, le texte original... qui avait,

1 Dans un même ordre d'idées, si on admet les arguments présentés par
le professeur G. Garitte à propos de l'Evangile selon Thomas (Muséon, LXXIII,
1-2, Louvain ,1960), il ne nous paraît pas du tout si invraisemblable qu'un tel
texte ait pu être rédigé premièrement en grec, puis ait été traduit en copte,
et qu'ensuite cette version copte ait été retraduite en grec par un gnostique
hellénique n'ayant pas l'original grec sous la main, ou ne sachant pas même que
cet original existait. Du moment qu'il ne s'agissait pas de versions officielles, de
tels avatars paraissent parfaitement possibles.

1 P. Kahle : Bala'izah, I, p. 260, admet comme possible l'existence de
telles versions individuelles peu avant le milieu du IIIe siècle, à Alexandrie, en
une sorte de semi-sahidique, et, plus tard, plus au nord, dans la vallée du Nil,
en un sahidique déjà standardisé.



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EGYPTIEN 25

lui aussi, quelque tendance à évoluer ». Enfin, ce fut l'Eglise (ethnique)
tout entière qui voulut avoir « sa » Bible ; or, de même qu'il ne pouvait
y avoir qu'une Ecriture sainte, il fallut établir une Bible copte, une
version officielle. La première traduction qui atteignit ce stade suprême
fut apparemment la version sahidique classique. Par son origine, la
version bohaïrique n'est peut-être pas beaucoup plus tardive, mais
elle n'acquit son importance que plus tard et évinça la sahidique au
XIe siècle seulement. Ceux qui furent chargés d'établir le texte unique
utilisèrent sans doute, du moins en partie, l'une ou l'autre des traductions

individuelles alors en circulation : celle qui leur parut, pour tel
passage, la meilleure, quitte à l'améliorer encore ici ou là.

Il faut voir maintenant si quelques faits viennent corroborer nos
déductions. Reste-t-il quelques traces de versions coptes primitives,
différentes de la sahidique et de la bohaïrique classiques Avant la
découverte des Papyri Bodmer, on n'avait guère, dans ce domaine,
que des lambeaux, trop courts pour permettre une étude comparative
des textes et des procédés de traduction. Mais maintenant, nous avons
plusieurs documents de grande envergure, et fort intéressants à ce

point de vue.
Le P. Bodmer III, manuscrit du IVe siècle contenant l'évangile de

Jean et les trois premiers chapitres de la Genèse en bohaïrique, reposa
immédiatement le problème de l'ancienneté de la version bohaïrique
classique. En effet, la presque totalité des manuscrits attestant cette
version ne remontent pas plus haut que le IXe siècle, et cette version
elle-même paraît souvent basée sur un original grec tardif : tout
cela ne plaidait guère en sa faveur, et c'est pourquoi on la considérait
en général comme plus récente que la sahidique ; dans l'Introduction
au N.T. grec de Nestle (23e édition), on la datait encore du VIe siècle
(la sahidique, du IIIe siècle). Toutefois, quelques égyptologues et
coptisants, dont P. Kahle, s'étaient élevés contre une date aussi
tardive :

D'une part, le bohaïrique, en tant que dialecte, présente de
nombreuses caractéristiques archaïques, rendant peu probable qu'il soit
parvenu au stade de langue littéraire aussi longtemps après les autres

1 Dans ce contact continuel entre le grec et le copte, les contaminations ont
pu être réciproques. Serait-il inconcevable qu'au IIe siècle, par exemple, des
formes textuelles coptes primitives aient influencé par contre-coup des copies
grecques En particulier, les mots grecs du texte copte n'ont-ils pu s'infiltrer
dans l'original et y supplanter des termes ressemblants, qui s'y trouvaient
légitimement, mais avaient l'inconvénient de représenter une « lectio difncilior », ou
qui, simplement, paraissaient moins précis, moins expressifs C'est peut-être
ce qui s'est passé pour iToòovmTrip en Jean 13 : 5 : qui sait, du P. Bodmer II
(grec, des IIe-IIIe siècles), ou du P. Bodmer III (bohaïrique, du IVe )siècle),
lequel de ces deux témoins, ou lequel de leurs modèles, grec ou copte, a pu
influencer l'autre



26 RODOLPHE KASSER

dialectes coptes ; en outre, dans son écriture, le bohaïrique a conservé,
lui seul, le chai, lettre qu'on trouve, aux origines, dans les textes
vieux-coptes, et qui n'a pas été conservée par les autres dialectes.

D'autre part, trois fragments de manuscrits anciens semblent
attester l'existence de la version bohaïrique classique au IVe siècle

déjà :

i° Le Papyrus Michigan 926, cahier d'écolier, contient, après des
exercices d'écriture syllabiques, un court fragment biblique bohaïrique,
lequel, bien que très lacuneux, semble pouvoir être rattaché à la
version bohaïrique classique. Sa date fut d'abord longuement discutée,
puis on crut pouvoir la situer au IVe siècle : il est difficile de dater
avec précision une écriture d'écolier exagérément grande et
maladroite. Relevons cependant que ce texte contient plusieurs
caractéristiques dialectales se rencontrant également dans le P. Bodmer III.

2° Le Ms. Or. 6948 (3-4) du British Museum, en fayoumique
(IVe-Ve siècles), contient un fragment du livre des Actes, et semble
devoir être rattaché à la version bohaïrique.

30 Enfin, le fragment de l'épître aux Philippiens, en sahidico-
bohaïrique, Bala'izah n° 19 (IVe-Ve siècles), est également court,
lacuneux, et ne se rattache qu'approximativement à la version bohaïrique

classique.

Ces trois fragments ne prouvent pas précisément l'antiquité de la
version bohaïrique classique dans son ensemble, mais prouvent qu'en
tous cas certaines sections bibliques étaient déjà traduites en bohaïrique

(ou dans quelque autre dialecte) à cette époque, et dans des
versions partielles, individuelles, qui furent réutilisées lors de la
rédaction de la version bohaïrique classique.

Le P. Bodmer III, en fait, ne se rattache ni à la version bohaïrique
classique, ni à la sahidique. Le bohaïrique qu'il utilise est parfois
teinté de sahidismes, les procédés de traduction rappellent souvent
ceux de la version sahidique, mais presque toujours la ressemblance
de ces deux textes s'arrête là. Sans doute avons-nous affaire à une
version bohaïrique partielle et indépendante, ou peut-être encore la
traduction en bohaïrique de l'une des versions sahidiques individuelles
ayant précédé celle qui devint officielle. Les relations du P. Bodmer III
avec la version bohaïrique classique sont plus précises. Si ces deux
formes textuelles diffèrent beaucoup par leurs procédés, et même par
leur vocabulaire, si elles présentent, l'une par rapport à l'autre, des
variantes considérables, on retrouve en revanche des membres de

phrase entiers du P. Bodmer III dans la version bohaïrique classique.
On peut donc déduire légitimement, pensons-nous, que lors de la



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME ÉGYPTIEN 27

rédaction de ce nouveau texte « officiel » on se servit, entre autres,
de la version bohaïrique partielle représentée par le P. Bodmer III ».

Dans le choix de son vocabulaire, ce papyrus présente plusieurs
caractéristiques insolites nous ayant paru être les indices d'une
version biblique issue de milieux gnostiques. Un examen plus attentif de

ces particularités nous a amené à réviser notre jugement, et nous n'oserions

plus, aujourd'hui, être aussi affirmatifs 2. Nous pensons maintenant

que le milieu dans lequel notre texte a vu le jour n'était peut-être
pas encore marqué d'une orthodoxie aussi rigoureuse que celle qui
marqua les versions coptes classiques. Le P. Bodmer III utilise, par
exemple, le terme grec de AOTOC, qui fut par la suite éliminé du texte
officiel, sans doute pour éviter de donner prise à la spéculation
gnostique ; on pourrait en déduire que la rédaction de notre texte fut
effectuée avant que la lutte entre le christianisme orthodoxe et la
gnose ait atteint son point le plus aigu : ce serait la période à laquelle
s'ajoutèrent, au noyau de l'évangile selon saint Thomas, ses
sentences les plus iréniques, soit la fin du IIe siècle 3.

Nous avons déjà évoqué les caractéristiques graphiques du
P. Bodmer VI. Ce document suit la version sahidique classique, avec,
toutefois, de nombreuses variantes. Il n'est pas impossible que ce

papyrus dérive d'un modèle archaïque, attestant un stade primitif
du texte officialisé par la suite.

Il faudrait parler enfin d'un papyrus encore inédit, contenant, en
un sahidique fortement teinté de bohaïrismes et d'akhmîmismes, une
forme raccourcie du livre de Josué. Ce papyrus nous donne un texte
entièrement indépendant de la version sahidique classique, et qui sera
sans doute fort intéressant à étudier. La traduction originale contenue
dans le P. Bodmer III avait été faite soigneusement et pouvait rivaliser,

pour l'exactitude, avec les versions coptes classiques. Ici, la
situation est bien différente : nous avons affaire soit à une version
extrêmement libre, soit à un texte sauvage. Sans doute, une traduction

aussi approximative n'était-elle pas destinée à l'usage ecclésiastique

courant.

1 Voyez, à ce sujet, l'étude analytique détaillée que nous avons donnée
dans le Muséon, LXXIV, 3-4, Louvain 1961.

1 Faut-il vraiment qualifier de « gnostique » tout ce qui ne correspond pas
à la terminologie de l'Eglise « orthodoxe » des IIIe-IVe siècles

3 Signalons une autre coïncidence, qui n'est sans doute qu'un archaïsme
commun : l'Evangile de Vérité n'utilise qu'une fois (33 : 2) la conjonction copte
très courante correspondant à Kaf, mais dont l'usage régulier et abondant
provient sans doute d'un effort de littéralisme dû aux traducteurs bibliques coptes.
De même, le P. Bodmer III fait usage de cette conjonction avec une parcimonie
remarquable. Or, ces deux textes donnent chacun, du même mot, une forme
orthographique inconnue jusqu'ici : ouohe (P. B. III) et ouaha (Ev. Vér.).



28 RODOLPHE KASSER

Récapitulons maintenant notre propos. D'une part, les premiers
essais d'écriture copte ne paraissent guère antérieurs à la fin du
Ier siècle après Jésus-Christ, et, de par les besoins de la propagande
gnostique ou chrétienne, le copte littéraire semble avoir pris consistance

dans le courant du IIIe siècle, ou, à la rigueur, au début de ce
siècle. Mais d'autre part, les documents retrouvés nous attestent, dès
la seconde moitié du IIIe siècle, l'existence d'une version biblique
sahidique déjà parvenue à son point d'achèvement. Nous ignorons
trop de choses sur l'Eglise chrétienne d'Egypte au IIe siècle, ses

doctrines, ses luttes internes ou externes, ses essais d'expansion, pour
oser porter sur ce point un jugement catégorique. Disons simplement
qu'en comparant les faits connus en Egypte avec ceux qui nous sont
rapportés de Syrie, de Rome, d'Afrique, il ne nous paraîtrait pas
surprenant d'apprendre, un jour, par quelque nouveau témoin, que les

premières traductions bibliques en langue copte aient été faites déjà
dans la seconde moitié du IIe siècle, ou, du moins, à la fin du IIe siècle.
A travers ces traductions, on pourrait alors entrevoir des textes
originaux aussi anciens, ou plus anciens que la plupart des témoins les

plus antiques de la Bible grecque. C'est une éventualité dont il faut
tenir compte, chaque fois qu'on utilise les versions coptes archaïques
dans une étude de critique textuelle, d'autant plus qu'on peut retrouver,

dans tout écrit copte, avec un grand degré de certitude, une
partie du vocabulaire grec de l'original dont il est issu.

Souhaitons que d'autres documents, s'ajoutant à ceux qui nous
sont déjà accessibles, viennent jeter une nouvelle lumière sur les

origines du christianisme en Egypte, et nous permettent ainsi de
mieux connaître l'évolution religieuse de ce pays, qui a joué un rôle
si important dans l'histoire de l'Eglise primitive.

Rodolphe Kasser.


	Les origines du christianisme Égyptien

