Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1962)

Heft: 1

Artikel: Les origines du christianisme Egyptien
Autor: Kasser, Rodolphe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380771

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EGYPTIEN

« Les origines de I’Eglise d’Egypte sont enveloppées de I'obscurité
la plus compléte. La premiére fois que nous entendons parler de cette
Eglise, vers la fin du IIe siécle, elle parait déja vieille ; il v a déja
longtemps qu’il y a des chrétiens & Alexandrie et dans la vallée du
Nil. » Ainsi s’exprime Gustave Bardy dans son ouvrage La question
des langues dans I'Eglise ancienne, Paris, 1948, p. 38. Dans ce chapitre
de son livre, Bardy s’est intéressé aux origines du christianisme égyp-
tien en général ; or, ce que nous examinerons particuliérement ici,
ce sont les origines du christianisme égyptien de langue copte ; mais
si I'on veut tenter d’obtenir une vision claire et objective de ce point
particulier, on ne saurait se dispenser d’envisager en méme temps
tout son contexte général.

Le point de départ géographique du christianisme étant la Pales-
tine, il semble naturel que, lorsque cette religion nouvelle a franchi
les limites de son pays d’origine, elle se soit répandue d’abord dans
les contrées immédiatement limitrophes. De méme, si nous renver-
sions un récipient plein d’eau sur une table, 1'inondation, de proche
en proche, gagnerait de tous les cétés a la fois. Mais on voit tout de
suite combien cette image est fallacieuse et mal adaptée a I’objet qui
nous concerne : cette table est horizontale et lisse... mais si elle était
bosselée ou penchée, 'eau ne s’y répandrait pas avec régularité ; en
renversant le récipient d'un seul coup, nous donnerions a I'inondation
un point de départ temporel unique : et encore, la direction du jet
d’eau devrait étre perpendiculaire a la table, faute de quoi I'eau aurait
tendance a progresser beaucoup plus d’un c6té que d’'un autre. Ces
conditions idéales sont loin d’étre réunies en ce qui concerne les
origines du christianisme. Ou est le point de départ unique ? L’envoi
des douze ou des soixante-douze disciples ? La Pentecote ? Le synode
de Jérusalem ? Il parait bien évident que le christianisme a commencé
a filtrer hors du cercle des Douze pendant le ministére méme de Jésus,
avant sa passion : christianisme incomplet sans doute, mais déja
authentique, et recueilli, emporté au hasard d'une rencontre. Et puis,



I2 RODOLPHE KASSER

la religion nouvelle a pu trouver, dans un pays, un terrain beaucoup
plus favorable qu’ailleurs. Elle a pu, préchée dans certaines régions
par une personnalité aussi forte que celle de Paul, prendre racine et se
développer beaucoup plus vite qu’en des contrées moins favorisées.
Mais gardons-nous de considérer le Nouveau Testament comme un
document décrivant de fagon compléte tous les débuts de la mission
chrétienne. L’auteur des Actes des apotres a écrit ce qu’il a vu, ou ce
qu’il a pu apprendre directement : toutefois, il ne pouvait étre par-
tout en méme temps, ni méme interroger tous les témoins, ou tous
ceux qui détenaient des renseignements sur cet ensemble d’événe-
ments. I1 y eut sans doute d’autres missions que les missions pauli-
niennes, des missions en terre paienne, dont les résultats ne furent
peut-étre pas spectaculaires... a moins que les Eglises nées de ces
missions n’aient éteé, dés le début, suspectées d’hérésie, et qu'on ait
voulu, plus tard, parler d’elles le moins possible.

Pratiquement, 1'Israél ancien n’avait que deux voisins impor-
tants, ot I'implantation juive a été notable : au nord, la Syro-Méso-
potamie, et au sud, I’Egypte. A T'est, se trouvait I’Arabie, déserte, a
peine peuplée, mal pénétrable ; & I'ouest, il y avait la mer Méditerra-
née, dont les Israélites ne s’occupaient guére, et dont ils étaient d’ail-
leurs partiellement séparés par les Phéniciens au nord et les Philistins
au sud.

A 1’époque chrétienne, la situation n’a changé que sur un point :
I’Arabie, restée en dehors du monde romain, est encore une zone
presque fermée, mais, en revanche, I'ouest s’est ouvert : par les ports
de sa cote, la Palestine est entrée en contact direct avec le commerce
maritime intense favorisé par I'unité politique imposée a la Méditer-
ranée. Cette contrée devient donc également voisine de pays aussi
lointains que I’Afrique, I'Italie, la Grece, I’Asie. La Syrie fut touchée
par le christianisme dés le début des temps apostoliques (Actes 11 : 19,
260), et bien que le grec y fiit la langue officielle dans les villes, les pre-
mieres versions bibliques en langue syriaque paraissent remonter au
moins au II¢ siécle. L’4sie fut atteinte par la mission paulinienne,
mais pas immédiatement. Lors de son premier voyage, Paul ne
s’aventura pas aussi loin. La seconde fois qu’il se mit en route, I'apétre,
empéché par I'Esprit (Actes 16: 6), évita d’abord la vaste contrée
environnant Ephése, sans doute parce que I'Evangile y avait déja
été annoncé ; au moment de son retour, il ne toucha cette ville que
par la mer. Il faut attendre le troisiéme voyage pour voir Paul abor-
der franchement et traverser toute la province d’Asie. Cependant,
avant de se rendre a EEphese, I'apdtre avait déja commencé I'évangé-
lisation de la Gréce : mais 13, il n’y avait pas a proprement parler de
problémes de traduction, puisque la « koiné » s’y trouvait chez elle.
Lorsque, dans la derniére période de son ministére, Paul arriva en



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME KEGYPTIEN 13

Italie, 11 y fut accueilli par des chrétiens déja organisés, semble-t-il,
en communautés (cf. Actes 28: 14). Nous ignorons, enfin, quand
I’Evangile fut apporté en Afrique ; sans doute est-ce a une époque tres
ancienne. L’Afrique était 'une des régions de I’Empire ou le grec
s’était le moins bien implanté ; mais les dialectes locaux, berbére,
punique, étant en forte décadence, ce fut bientét le latin qui prévalut.
La premiére version biblique latine date d’avant Tertullien (160-240
env.), et pourrait avoir été faite en Afrique, avant de gagner Rome,
avec cette vague linguistique nouvelle qui fit reculer, en Occident, le
grec devant le latin.

Examinons maintenant le cas de I'Egypie : dés la seconde moitié
du IIIe siécle, nous y trouvons une Eglise florissante, bien implantée
méme chez les indigénes ne parlant pas le grec, et dotée au moins de
I'une des versions coptes, la sahidique, parvenue, au-dela du stade des
essais individuels, & sa forme classique, celle qu’elle gardera pendant
les siecles suivants. Est-il vraisemblable que cette version classique
n’ait pas été précédée de traductions partielles et provisoires, plus
anciennes ?

Rappelons, avant d’examiner ce probléme, que 'Egypte s’était
largement hellénisée dés la conquéte d’Alexandre, soit dés le début
du IIIe siécle avant Jésus-Christ. En Basse-Egypte, le grec prédo-
minait fortement dans les villes, et 1'usage officiel de cette langue
s’était méme étendu a la haute vallée du Nil : aussi, quand il fut
question de promouvoir le parler indigéne vulgaire, le copte, a I’état
de langue littéraire, fut-on amené tout naturellement a adopter
I'alphabet grec (complété de quelques signes) pour remplacer les
caractéres démotiques, d'un usage trop compliqué. De plus, le copte
s’enrichit d’'un nombre considérable de mots grecs, qui font souvent
double emploi avec leurs synonymes d’origine égyptienne.

N’oublions pas, en outre, qu’il existait la-bas, en particulier a
Alexandrie, ville fortement hellénisée, une importante minorité juive
de langue grecque, a qui l'on doit la plus ancienne version de 1’Ancien
Testament, celle des Septante. Toutes ces conditions, jointes a 'in-
tense curiosité religieuse des autochtones, faisaient de 'Egypte un
terrain extrémement favorable a la pénétration de toutes sortes de
doctrines nouvelles ; le christianisme en profita sans doute au méme
titre que les autres mouvements religieux, ses rivaux. Mais s’il n’avait
pas a craindre un accueil trop hostile, un danger plus subtil pouvait
le guetter dans ces milieux en pleine effervescence spirituelle : celui
d’étre associ¢ a d’autres enseignements pleins de merveilleux mys-
téres, d’étre confondu avec eux, d’étre profondément altéré dans
I'esprit d’adeptes enthousiastes, et naturellement portés au syncreé-
tisme. Toutefois, si ce danger fut réel (les écrits de sectes plus ou
moins « gnostiques » nous le prouvent), on aurait tort d’en généraliser



I4 RODOLPHE KASSER

les effets et de ne voir qu’hétérodoxie l1a out pouvaient se manifester,
de fagons déconcertantes et diverses, les multiples aspects d'un
christianisme fidéle a ses origines, mais mal ébauché, 4 peine ordonné,
rudimentaire.

Que savons-nous de certain sur les origines des communautés
chrétiennes d’Egypte ? D’aprés une légende incontrélable, saint
Marc lui-méme aurait apporté I’Evangile dans la terre du Nil... Quoi
qu’il en soit, les Actes des apdtres nous font rencontrer, a Ephése et &
Corinthe, un chrétien égyptien, sans doute de langue grecque, Apollos,
d’Alexandrie (Actes 18: 24-19: 1) ; cet homme, bien qu’imparfaite-
ment instruit dans la vraie doctrine, était plein de zele et de science.
L’épitre de Barnabas, du début du 1Ie siecle, semble également ori-
ginaire d’Alexandrie. L’Egypte nous a fourni, en outre, deux petits
débris de papyri bibliques grecs, qui ne sont guére plus tardifs : ce sont
le P52 (Jean, a Manchester), et le P% (Matthieu, a Oxford). On pour-
rait citer aussi, parmi les copies bibliques, encore fort anciennes, mais
beaucoup mieux conservées et d'un développement plus considérable,
également trouvées dans cette contrée favorisée, le P% (Papyrus
Bodmer II, évangile de Jean) et le P (Papyrus Bodmer XIV-XV,
évangiles de Luc et Jean), de la fin du II¢ siécle ou du début du IIIe,
et encore les P45 et P48 3 peine plus tardifs (Collection Chester-Beatty,
importants fragments des évangiles, des Actes et des épitres pauli-
niennes), etc. Il est vrai que 'Egypte est un pays qui se préte parti-
culiétrement bien a la conservation des documents anciens. Il n’en
reste pas moins que ces témoignages sont fort instructifs, et nous
prouvent concrétement la haute antiquité des communautés égyp-
tiennes ; la diffusion de I’Evangile ne semble pas avoir été moins
rapide ici qu’ailleurs. Il n’y a donc aucune raison de ne pas admettre
que 'Egypte ait bénéficié de sa situation privilégiée (proximité de la
Palestine), et qu’elle ait été 1'une des premiéres régions a étre touchées
par la religion nouvelle.

Toutefois, jusqu’a la fin du IIe siécle, I'Eglise chrétienne d’Egypte
semble avoir été presque uniquement de langue grecque. Ce n’est
qu'au III® siécle qu'on se préoccupa sérieusement d’évangéliser les
campagnes, ou le copte seul était bien compris; au témoignage de
Denys d’Alexandrie, lors de la persécution de Décius, parmi les
martyrs, il y eut de nombreux chrétiens porteurs de noms authen-
tiquement egyptiens. Il n’est donc pas surprenant qu’au IIIe siécle
on ait eu besoin d'une version copte biblique, et c’est sans doute a
cette époque que fut fixé le texte de la traduction sahidique officielle ;
les plus anciens manuscrits bibliques coptes retrouvés ne nous laissent
guére de doute sur ce point.

Reste a savoir s'il y a eu, avant cette version, et peut-étre méme
avant le III® si¢cle, des essais de traductions bibliques en copte ; or,



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EGYPTIEN 15

cette question délicate est intimement liée & celle des origines du
copte comme langue littéraire. Il y a d’abord un aspect purement
paléographique du probléme. Si la paléographie grecque des II¢, IIIe,
I'Ve et Ve siécles est assez bien connue, les dates qu’on a essayé d’at-
tribuer aux plus anciens témoins coptes restent encore extrémement
discutées. Il est vrai que le copte utilise un alphabet grec en tous
points semblable 4 celui des manuscrits grecs, a ’exception de quelques
signes empruntés par le copte au démotique. Il serait donc fort ten-
tant d’appliquer purement et simplement au copte les critéres de la
paléographie grecque. Mais ce serait méconnaitre un aspect essentiel
de la question : un copiste grec du III¢ siecle a derriére lui une véri-
table tradition, et son style est 1’aboutissement d’une antique et
longue évolution graphique ; un copiste copte de méme époque en est
encore aux premiers essais de son écriture, ou, du moins, n’a pour
ainsi dire encore aucune tradition calligraphique copte derriére lui.
Ce fait est particuliérement visible pour les signes empruntés au
démotique : dans les plus anciens manuscrits coptes, ils n’ont pas
encore acquis le style général des lettres grecques, ne sont, pour ainsi
dire, pas « noyés » dans la régularité de la ligne ; mal assimilés, trop
individualisés, ils prennent aussi des formes extrémement diverses
d’une copie a l'autre. Or, les mémes maladresses, les mémes indices
d’inexpérience, peuvent-ils étre retrouvés dans les signes d’origine
grecque ? Ou, pour ces derniers, le copiste copte bénéficie-t-il des
avantages de l'ancienne tradition calligraphique grecque ? Ces pre-
miers copistes coptes avaient-ils été en méme temps des copistes de
textes grecs, rompus a leur métier ? Questions fort importantes, aux-
quelles il nous est, actuellement, impossible de répondre avec certi-
tude. Quoi qu’il en soit, on peut s’attendre a trois phénomeénes pos-
sibles :

a) Les premiers copistes coptes (les traducteurs du grec ?) ont
imité le style calligraphique de leur modéle grec, plus ancien ; peut-
étre méme ces scribes ont-ils intentionnellement archaisé leur écriture.
Une écriture copte devra donc toujours étre déclarée un peu plus
tardive (d'un demi-siécle, d’un siécle) qu’elle ne le paraitrait d’aprés
les critéres de la paléographie grecque. Cette opinion est celle de cop-
tisants trés autorisés, et fut professée entre autres par W. C. Crum,
L. Th. Lefort et P. Kahle r.

b) La calligraphie copte fut soumise, dés le début, aux mémes
lois, et sujette a la méme évolution que la calligraphie grecque ; les

1 Cf. P. KAHLE : Bala’izah I, Oxford, 1954, p. 260 : « It should be obvious on
all considerations that it is extremely dangerous to date fully standardised
coptic texts earlier than the fourth century. » 11 faut retenir cette invitation a la
prudence, sans toutefois négliger l'irritant probléme posé par les dates que nous
proposent les spécialistes de la paléographie grecque.



16 RODOLPHE KASSER

mémes critéres doivent donc étre utilisés pour les manuscrits coptes
et grecs. C'est le principe appliqué couramment par les spécialistes
de la paléographie grecque, quand il leur est demandé de dater un
témoin copte : ils n’hésitent pas a faire remonter au III¢ siécle un
assez grand nombre de manuscrits coptes anciens. Toutefois, leurs
estimations « optimistes » se heurtent a plusieurs difficultés d’ordre
historique et linguistique, dont nous aurons 1'occasion de parler plus
loin.

¢) On pourrait admettre aussi que 1’écriture copte ait acquis, dés
les débuts, et méme pour les lettres grecques, un style assez parti-
culier, et que ce style r ait influencé a son tour la calligraphie grecque.
Cette possibilité devrait étre envisagée en tous cas dans les périodes
ou la littérature copte prit devint florissante, et ou 1'hellénisme
commengca a lui céder du terrain en Egypte, en particulier a partir
des IV-Ve siécles, avec l'extension du mouvement monachique, allié
avec une renaissance du nationalisme égyptien 2. Si donc tel ou tel
style copte particulier avait, a un certain moment, influence la calli-
graphie grecque, on pourrait alors envisager de situer la date d'un
document copte plus haut qu’il ne le semblerait au premier abord.
Cette éventualité, purement théorique, et que rien jusqu'ici n’est
venu confirmer, ne devrait cependant jamais étre exclue du champ
des possibilités.

Mais revenons au probléme des origines du copte littéraire. Il
existe une succession logique dans l'ordre des faits linguistiques, et
cette succession va de 1'égyptien au copte en passant par le démo-
tique et le vieux-copte. Or, dans le temps, ces mémes faits ne se
succédent pas de fagon aussi précise : le copte n’est pas né d’un seul
coup, balayant tout ce qui I'avait précédé. Le dernier texte hiérogly-
phique daté est du 24 aofit 394 de notre ére. Le démotique, issu du
nouvel-égyptien, commenga a mourir au Ier siécle aprés Jésus-Christ...
mais il se survécut encore jusqu’au Ve siécle : le dernier texte démotique
daté est du 2 décembre 452. Cependant, dés la fin du IeT siécle de
notre ére, se manifestérent, ici et 1a en Egypte, des tentatives d’écrire,
au moyen de caractéres grecs, la langue littéraire ancienne, puis la
langue populaire qui allait étre la langue littéraire nouvelle 3. Com-

1 Spécialement le style épaissi dit du I'Ve siécle.

2 La rapidité et la vivacité de cette renaissance fait d’ailleurs penser que
I’hellénisation de 'Egypte resta plus superficielle qu’on ne le croirait : 'exis-
tence méme de personnalités aussi exceptionnelles qu’Origéne n'infirme pas
notre impression.

3 L’idiome vulgaire qui deviendra le copte a sans doute été parlé plusieurs
siecles avant d’étre écrit. Cf. M. CRAMER : Das christlich-Roptische Aegypten
einst und heute, Wiesbaden, 1959, p. 1 : « Vermutlich hat es um diese Zeit [époque



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EGYPTIEN 17

prenons bien que c’était 13 une transformation révolutionnaire 1. Or
il est rare que les révolutions suivent un cours régulier. Celle-13,
affectant un domaine particuliérement complexe, ne se manifesta pas
de fagon uniforme ; surtout, elle ne progressa pas partout au méme
rythme : certains milieux égyptiens paraissent avoir évolué beau-
coup plus rapidement que d’autres. D’une part, il est bien possible
que l'essentiel du processus de désaffectation du langage littéraire
classique se soit achevé tres tot, dans le courant méme du IIe siécle ;
et I’on a pu dire que le copte proprement dit était déja essentiellement
formé lorsque le christianisme commenga a pénétrer dans les milieux
indigénes 2. Mais d’autre part, cet achévement n’a pas empéché,
simultanément ou méme plus tard, la naissance et le développement
d’autres recherches de systémes graphiques, expérimentés dans des
textes ol les formes linguistiques anciennes sont encore préférées au
véritable copte. Les documents extrémement divers nés de telles ten-
tatives sont classés sous la rubrique générale « vieux-copte». On y
trouve, a coté des caractéres grecs, des lettres démotiques plus nom-
breuses que celles qui furent conservées par les dialectes coptes clas-
siques. Le vieux-copte ne resta pas toujours au stade d’essais indi-
viduels et isolés : les documents nous montrent que certaines de ses
formes avaient atteint, au III¢ siécle, un degré de standardisation
assez avancé. Par malheur, peu de témoins de ces diverses tentatives
nous ont été conservés ; mais I’dge de ceux qui ont survécu est éton-
namment variable. Parmi eux, le plus ancien qui soit connu est sans
doute cet horoscope de la fin du Ier siécle 3 écrit au verso d’'un manus-
crit grec du British Museum 4. Ensuite, on a des documents vieux-
coptes en tous cas jusqu'au IVe siécle s, a une époque ou le copte

du démotique] eine Umgangs- und Schriftsprache gegeben deren gemeinsame
Whurzel das Neuadgyptische ist. Vergleichbarist — in etwa — das Hervorwachsen
des mittelalterlichen Vulgirlatein und des Italienischen aus der gemeinsamen
Wurzel des klassischen Latein, »

1 Elle est semblable a celle qui s’accomplit aujourd’hui en Chine, ou l'on
cherche a substituer a 1’écriture traditionnelle un systéme graphique alphabé-
tique. L'Egypte aussi était un pays trés conservateur, et c’est 14, pourtant,
qu’allait s’accomplir un changement absclument radical, comportant I’abandon
de traditions prés de quatre fois millénaires.

2 Cf. P. KauLE : Bala'izah, I, p. 255 : « We may. therefore, with considerable
justification conclude that before Christianity spread to Egypt proper about
the middle of the third century, Sahidic was already essentially developed,
and that, as far as the evidence goes, it had become the principal, if not the
sole, written and spoken dialect of the more educated pagan Egyptian.»

3 Entre 95 et 130 ?

4 Cf. F. G. KenvoN : Calalogue of Greek Papyri in the British Museum,
London, 1893, No. XCVIII, Vol. I, Pl. LXXIII; J. CeErnv, the Late P. E.
KansLE, R. A. PARKER, The Old Coptic Horoscope, The Journal of Egyptian
Archaeology, Vol. 43, Oxford, 1957, p. 86 s.

5 Incantations contenues dans un texte magique grec de la Bibliotheque
nationale (entre 275 et 400 ?) : cf. A. Z., XXXVIII, p. 85-93 ; XXI, p. 89-109.



18 RODOLPHE KASSER

classique était certainement déja bien formé et largement utilisé :
mais sans doute existait-il encore, ici ou 14, quelques groupes d’irré-
ductibles, qui préféraient «leur» copte a celui qui s’était imposé
ailleurs. Des témoins encore plus tardifs nous montrent que, en ce qui
concerne 1'alphabet tout au moins, les nouveaux usages mirent beau-
coup de temps a s'imposer partout: le Papyrus Bodmer VI, des
I'Ve-Ve siecles, est écrit en un véritable copte, certes (avec beaucoup
d’archaismes), mais il utilise encore des lettres d’origine démotique
en surnombre T, et qui sont tout & fait semblables & celles des textes
vieux-coptes. Enfin, et c’est la tendance inverse, jusqu’au VIII® siécle,
on trouve des textes (en dialecte bachmourique ?) écrits avec I’alpha-
bet grec seul, sans le secours des lettres tirées du démotique, ces der-
niéres étant remplacées par les caractéres, seuls ou groupés, formant
en grec les sons qui s’en rapprochaient le plus 2: peut-étre est-ce une
survivance locale d'un usage fort ancien, remontant aux premiéres
tentatives d’écrire le copte, et témoignant d'un essai (fait par des
chrétiens ?) de ne plus utiliser du tout l'alphabet ancien, symbole
détesté du paganisme.

Ainsi, pendant prés de trois siécles certainement, et peut-étre
encore pendant plus longtemps, des stades linguistiques logiquement
successifs ont coexisté en Egypte. La découverte d'un document
tardif rapportant un fait linguistique primitif ne saurait donc exclure,
ni méme rendre invraisemblable 'existence de faits linguistiques plus
évolués a une période plus ancienne 3. Rappelons-nous que notre
documentation reste extrémement lacuneuse, et ne représente qu'une
infime proportion de ce qui a pu étre écrit 4. L’antiquité, a la diffé-

1 J1 omet le gi du copte classique, comme tous les textes vieux-coptes,
mais posséde quatre signes supplémentaires, correspondant, approximative-
ment, aux sons &, »n, § et aleph (?) ; son écriture est, en cela, trés semblable a
celle de 1’0Old Coptic Horvoscope de la fin du 1eT siecle, dont les éditeurs ont, a tort,
interprété le £ démotique comme un z égyptien.

* W. CruM : Coptic Documents in Greek Scvipt, Proceedings of the British
Academy, vol. XXV.

3 Nous ne pouvons nous rallier sans autres a I'opinion de F. L1. Griffith,
acceptée par P. KaHLE, Bala'izah , I, p. 262 : ¢« Can the theory of the early date
of the Coptic Versions be reconciled with the overlapping date of the Old Coptic
texts ? The Old Coptic texts in the Paris Papyrus, dating from the end of the
third century or probably later, were evidently written by a « good scribe » if
not a «learned man », yet the alphabet and orthography are still clumsy. It
seems somewhat improbable that the Coptic alphabet and the Versions of the
Bible should already have been perfected, though rougher and ill spelt versions
were current at the time », A. Z. XXXIX, 78 s. Ce raisonnement ne nous parait
pas convaincant : le cloisonnement spirituel de I'Egypte aux IIe-III¢ siecles
rendait la coexistence d’'un vieux-copte rudimentaire et d’un copte trés évolué
parfaitement possible.

4+ Qui aurait affirmé, avant la découverte des P. Bodmer III et VI, que
nous aurions un jour un manuscrit bokairigue du IVe siécle, et un texte biblique
des IV-Ve siécles écrit en caracteéres vieux-copies ?



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EGYPTIEN I9

rence du monde moderne, méconnaissait totalement la valeur docu-
mentaire des « premiers essais », ébauches trop imparfaites pour méri-
ter de survivre ; seule l'ceuvre achevée était digne d’étre conservée
et transmise : les brouillons, témoins d'une période de titonnements,
étaient non seulement méprisables, mais encore suspects, et capables
tout au plus de déshonorer la mémoire de leur auteur. En outre, les
premiers essais littéraires coptes chrétiens datent d'une époque ou le
christianisme était en butte a toutes sortes de restrictions, quand ce
n’étaient pas des persécutions, destructrices de vies et d’écrits. Quand
on essaie d’explorer les origines du christianisme de langue copte,
I'argument « ex silentio » doit donc étre manié avec une grande pru-
dence.

L’idée d’utiliser le copte a des fins littéraires est-elle née dans
un groupement ethnique ou religieux particulier, d’ott elle s’est
répandue, du fait de ses succeés, et de sa commodité, dans les
groupements religieux concurrents, puis dans l’ensemble du peuple
égyptien ?

Pendant longtemps, on a cru devoir attribuer cette innovation
au christianisme : le copte ne paraissait-il pas étre comme surgi du
néant au IIIe siécle, époque ol se manifeste aussi la grande activité
évangélisatrice des chrétiens égyptiens de langue grecque envers ceux
de langue égyptienne ? Et I'usage du démotique, symbole abhorré du
paganisme, ne s’était-il pas éteint au moment ol la prépondérance
des cultes anciens était définitivement abattue ?

Aujourd’hui, beaucoup d’auteurs admettent que l'usage littéraire
du copte remonterait plutét & I'une ou 'autre des sectes hétérodoxes
pullulant en Egypte au II¢ siecle, et 'on cite en particulier les gnos-
tiques. Ces sectes, nées probablement dans les milieux de langue
grecque, se seraient tournées trés tot vers les milieux de langue égyp-
tienne, et ce serait leur prosélytisme ardent qui aurait déterminé,
avec quelque retard, l'activité missionnaire de 1'Eglise orthodoxe
envers le peuple copte. Il faut remarquer toutefois que, malgré ce qui
a pu étre dit ou écrit, les manuscrits gnostiques ou manichéens ne
sont pas paléographiquement antérieurs aux plus anciennes copies
bibliques coptes. On ne peut accepter comme des données objectives
les dates proposées par les divers éditeurs de ces textes, car les uns
sont naturellement «optimistes», les autres « pessimistes». Il faut
comparer ces manuscrits entre eux, comme I'a fait si excellemment
P. Kahle (Bala'izah, 1, p. 269-278), et il apparait alors que la priorité
des copies non chrétiennes n’est pas aussi évidente qu’on veut bien
le dire 1.

1 Cf. infra, note ;5.



20 RODOLPHE KASSER

L. Th. Lefortr s’était demandé si ce n’étaient pas les Juifs
d’Egypte qui, les premiers, avaient fait du copte une langue litté-
raire en créant, trés tot, une version protosahidique (partielle ?) de
I’Ancien Testament. En effet, d'une part, il semble qu’une partie au
moins de la traduction syriaque de I’A.T. soit antérieure a celle du
N.T., et ait été faite par des Juifs, a 1'usage de leurs coréligionnaires
d’Adiabéne, qui n’entendaient plus suffisamment ni I’hébreu ni le
grec. D’autre part, Lefort a cru pouvoir relever dans la version sahi-
dique de certaines parties de I’A.T. des constructions archaiques,
absentes des traductions néotestamentaires, et qui pourraient suggé-
rer que ’A.T. ait été traduit en copte par des Juifs, avant que le N.T.
I'ait été par des chrétiens. Mais la valeur probante de tels arguments
a été fortement contestée 2: il était normal que, dans une Eglise
chrétienne, la version du N.T. elit été plus fréquemment révisée et
« modernisée » que celle de I'A.T. ; il n’y avait donc rien d’étonnant
a ce que le style de I'A.T. copte contint un nombre relativement élevé
de constructions archaiques. Et surtout, on s’est demandé en quel
endroit d’Egypte aurait pu se trouver une colonie juive assez impor-
tante, ayant perdu l'usage non seulement de 1I'hébreu, mais encore
du grec, au point d’avoir besoin d'une version copte de I'A.T. 3. §'il
faut donc abandonner cette hypothése comme étant, dans I'état
actuel de nos connaissances, trop invraisemblable, il n’en reste pas
moins que nos plus anciens manuscrits coptes bibliques contiennent
des textes de I’A.T. 4. Est-ce une pure coincidence ? Est-ce un hasard
également si la seule copie s de texte biblique utilisant un alphabet
nettement vieux-copte, le Papyrus Bodmer VI, nous rapporte encore
une section de I’A.T., plus de la moitié du livre des Proverbes ? 6 Ce

1 Muséon, LXI, p. 168 s., LXII, p. 19 s.

2 Voyez surtout P. KAHLE : Bala'izah, 1, p. 263-264.

3 Les « besoins » d’'une communauté religieuse de cette époque ne sauraient
cependant étre jugés d’apres notre optique actuelle (cf. infra, p. 13 s.). Peut-étre
nous faisons-nous, d’ailleurs, de ce judaisme, une idée trop restrictive, corres-
pondant 4 un état de réaction, de rigidité, de sclérose, qu’il n’atteignit que plus
tard.

4 Voyez la liste établie par P. KaHLE : Bala'izah, 1, p. 269-274, et surtout
p. 278 : du IIIe siecle, nous n’avons qu'un seul manuscrit copte, de I'A. T. ; des
IIIe-IVe siécles, 2 mss., également de I'A. T. ; dés le IVe siécle, I'équilibre se
modifie lentement : A. T. 18 mss., N. T. 17 mss., gnostiques-manichéens 15 mss.,
autres 15 mss. ; des IVe-Ve siécles, A. T. 18 mss., N. T. 14 mss., gnostiques, etc.
4mss., autres 6 mss. ; du Ve siécle, A. T. 12 mss., N.T. 25 mss., gnostiques, etc.
7 mss., autres g mss.

5 Evidemment : la seule copie retrouvée jusqu’a ce jour.

6 Chose curieuse : c’est également le livre des Proverbes qui fut le premier
ouvrage traduit dans la version arménienne ; ce fut un commencement « judi-
cieux », selon l'historien Moise de Khoren (cf. G. BARDY : La question des langues
dans I' Eglise ancienne, P. 35).



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EGYPTIEN 21

fait, s’il n’est pas dt simplement & des causes fortuites, a la fortune
aveugle qui a conduit, a travers mille dangers, certains manuscrits
jusqu’a nous, ne nous oblige naturellement pas a admettre que les
premiers traducteurs de I’A.T. en copte aient été nécessairement des
Juifs : ce pourraient étre également des chrétiens, avant que la for-
mation du canon néotestamentaire efit été achevée, a une époque o
les écrits du N.T. n’étaient pas considérés comme « Ecriture sainte »
au méme titre que ceux de I’A.T. En revanche, on imaginerait mal
des gnostiques ou des manichéens traduisant la Bible en commengant
par I’'A.T., et non par le N.T.

L’idée de substituer, dans la langue égyptienne, les caractéres
grecs aux caractéres démotiques, fut suscitée par une nécessité pra-
tique généralement reconnue, et indépendante de la situation ou des
intentions de tout groupement religieux particulier. Du moment
qu’on savait de moins en moins bien lire les caractéres démotiques,
1l fallait les transcrire phonétiquement au moyen de lettres grecques.
On le fit d’abord pour des étiquettes de momies, et surtout pour des
formules de magie, ol1 il était essentiel de prononcer correctement les
mots sacrés. La seule question est de savoir & qui remonte la généra-
lisation de ce procédé. Peut-étre & une catégorie de lettrés tels que
les notaires ? Sans doute aussi & un ou plusieurs mouvements reli-
gieux, vivement préoccupes d’atteindre rapidement les masses popu-
laires ignorant la langue grecque. Pour cela, le christianisme peut
fort bien entrer en ligne de compte, aussi bien que n’importe laquelle
des sectes gnostiques, manichéennes, ou autres, si nombreuses en
Egypte au II¢ siécle. Il est possible que ces divers mouvements aient
tous adopté le copte presque simultanément. En tous cas, il serait
injuste de dénier au christianisme-égyptien du II® siécle une ardeur
missionnaire authentique, méme si les résultats de cette mission ne
se sont fait sentir qu'au III¢ siécle 1.

Nous avons déja dit que nous ne savons presque rien de 1'Eglise
égyptienne au II¢ siécle. De ce silence des documents et des auteurs,
on déduit généralement qu’elle était numériquement peu importante,
et qu’elle ne s’était pas étendue en dehors des milieux hellénistiques 2.
Par Clément d’Alexandrie (1 217), nous apprenons que durant la
persécution de Septime Sévére (en 202) des chrétiens furent amenés

r Il nous parait inutile et invraisemblable d’attribuer la généralisation de
ce procédé a une personnalité particulierement clairvoyante (p. ex. Hiéracas,
cf. P. KaHLE : Bala’izah, 1, p. 259). A cette époque (et bien avant la fin du
IIIe siécle), les inconvénients du démotique (avec son alphabet essentiellement
consonnantique) étaient si largement ressentis, que les avantages évidents du
copte se manifestérent sans doute par eux-mémes, et causérent sa diffusion pro-
gressive (lente, puis de plus en plus rapide).

» Cf. H. 1. BELL : Evidence for Christianity in Egypt during the Roman period,
Harward Theological Review, XXXVII, p. 185 s.



22 RODOLPHE KASSER

a Alexandrie, ol ils furent mis a mort ; ils provenaient &n’ Aiyimnrtou
kai OnBaidog amaong. Le patriarche Démétrius (en fonctions de 188
a 23I) nomma trois évéques, mais son successeur Héraclas (231 a 247)
en nomma vingt. Il faut attendre le patriarcat de Denys (247 a 264)
pour voir le nombre des communautés chrétiennes se multiplier trés
largement 1. Origéne, le premier, nous parle de chrétiens Aiydntior
(en les distinguant des «grecs»), mais le nombre de ces premiers
« coptes » n’attire pas I’attention avant la persécution de Décius (250) :
parmi les martyrs de cette persécution, Denys d’Alexandrie met en
évidence les Egyptiens de souche, tels que Ater, Héron, Isidore,
Macar, Némésion.

Le premier écrivain égyptien dont nous entendons dire qu’il écrivit
aussi en copte, est I’étrange Hiéracas (270 a 360 environ) 2. Clest
aussi a la fin du III® siécle que le monachisme commence & se déve-
lopper en Egypte, avec saint Antoine, et beaucoup d’autres moines
originaires des classes pauvres de 1’'Egypte, ne sachant, tous, que le
copte. Il faut attendre le IVe siécle pour avoir des écrivains coptes
de quelque importance, tels que Pakhoéme, Athanase, et surtout
Schénouté. C’est aussi a la fin du III® siécle qu’ont dii étre composées
les premiéres traductions indigénes de livres gnostiques ou mani-
chéens. Le grec resta cependant la langue dominante dans I'Eglise
jusqu’au Concile de Chalcédoine (451).

Si I'Evangile fut apporté en Egypte par des missionnaires du
type d’Apollos, prédicateurs intelligents et z¢lés, mais porteurs d’une
doctrine incompléte, le christianisme égyptien du II¢ siécle a pu
paraitre, dans les époques suivantes, suspect et hétérodoxe. On aura
préféré passer sous silence ses douteuses conquétes. Et peut-étre
s’est-11 déja passé alors ce qui se passa plus tard dans cette terre
d’Egypte, si opinidtrement particulariste et nationaliste : des essais
de ramener ces premiers convertis a une doctrine plus orthodoxe ont
pu pousser la majeure partie d’entre eux dans des sectes parachré-
tiennes, comme celles de la gnose ou le manichéisme. Ce temps de
crise, d'épuration, aura laissé derriére lui une Eglise orthodoxe forte-
ment diminuée, et obligée de reprendre 1’évangélisation des natifs
égyptiens sur d’autres bases... Faute de documents, nous sommes,
hélas, obligés de nous contenter ici de suppositions.

En admettant méme que 1'usage littéraire du copte ait commencé
dans la seconde moitié du II¢ siécle, y eut-il une version biblique copte
a cette époque ? Etait-elle vraiment nécessaire dans une Eglise ol,

1 Cf. EuskEBE DE CESAREE : Hist. eccl., VII, 24. On sait que Denys s’inté-
ressa trés sérieusement a la conversion des indigénes de langue égyptienne,

2 Cf. C. ScumipT : ZNTW, XXIV, p. 221 s.: cuverpdywato d¢ ‘EAMnvikidg
Te kai AlyumTiokdg,



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EGYPTIEN 23

semble-t-il, les neuf dixiémes des auditeurs comprenaient le grec ?
Avant de répondre a cette question, nous devons essayer de nous
débarrasser de notre mentalité «utilitariste » d’hommes modernes.
Pour nous, une traduction biblique est une grande entreprise, nécessi-
tant beaucoup de soins et de compétences... non seulement parce
qu’il s’agit de sauvegarder la pureté de I'Evangile, mais aussi parce
qu’il faudra mettre au service de cette ceuvre de grands moyens
financiers, et que l'argent ne doit pas étre gaspillé. Une traduction
nouvelle doit donc étre, en quelque sorte, « rentable » ; elle doit étre
rendue vraiment indispensable par l'existence d'un grand nombre
d’hommes incapables d’entendre 1’Evangile autrement que par ce
moyen. Quand la preuve de ce « besoin » a été faite, le projet peut
étre accepté et réalisé ; la traduction nouvelle sera imprimée et tirée
a un grand nombre d’exemplaires ; on veillera donc a ce qu’elle soit
aussi parfaite que possible, étant donné la large diffusion qui lui sera
assurée. Il en fut certainement aussi de méme, toutes proportions
gardées, pour les versions « officielles » de 1’Eglise ancienne, comme la
sahidique et la bohairique classiques : la communauté veilla cons-
tamment a assurer et a conserver la pureté d'un texte qu’elle couvrait
de son autorité.

Mais, en dehors de ces versions « officielles », il y eut sans doute
beaucoup de traductions partielles et individuelles, nées de la néces-
sité immédiate de I’évangélisation dans telle ou telle situation don-
née, s’adressant a un public restreint, peut-étre méme, dans certains
cas, a un seul homme 1. Quand on examine, par exemple, 1'ceuvre de
saint Jérome ou de saint Augustin, on est frappé de voir avec quelle
rapidité on pouvait se décider a faire la traduction sommaire d’un
texte, dans un but limité. L’essentiel n’était-il pas de communiquer
le plus rapidement et le plus efficacement possible le message du salut
a des hommes que leur ignorance exposait au danger, toujours immi-
nent, de la mort éternelle ? Aujourd’hui, il ne viendrait a personne
I'idée d’entreprendre la traduction d’un texte dans une langue étran-
gére, si cette traduction a déja été faite, et peut étre trouvée en
librairie. Mais, a cette époque, les circonstances pratiques n’étaient
pas du tout les mémes. Un chrétien de langue grecque voulait-il com-
muniquer un évangile & 'un de ses amis ne sachant que le copte ? 11
savait peut-étre qu’ailleurs d’autres avaient déja traduit le méme
passage et que cette version primitive existait quelque part... Mais
ot la trouver ? Comment en obtenir une copie ? Quelle perte de temps
nécessiterait une telle recherche, et comme le résultat pouvait en étre
hasardeux ! Mieux valait faire une nouvelle traduction, rapidement,

r Nous pensons au cas oll tel passage biblique était communiqué a I'occa-
sion d’une correspondance épistolaire.



24 RODOLPHE KASSER

sommairement, puisqu’il ne s’agissait pas d’élaborer une version offi-
cielle, destinée au grand public .

Nous évoquons la, pour illustrer notre propos, un exemple pure-
ment conventionnel. Mais en fait, les premiéres traductions de la
Bible en copte furent sans doute des versions orales, improvisées, a
I’occasion du culte, pour ceux des auditeurs qui ne comprenaient pas
suffisamment le grec; il s’agissait donc d’une sorte de traduction
« simultanée », qui visait avant tout a rendre snfelligible le message
évangélique, et qui usait de tous les moyens servant a réaliser cette
fin, n’hésitant pas, vraisemblablement, & clarifier le texte, a I'expli-
quer par des gloses ou des périphrases : c¢’était ainsi, presque autant
qu'une version, méme trés libre, une actualisation du mot a mot ori-
ginal, et, en quelque sorte, une prédication. De telles « traductions »
n’étaient évidemment pas destinées a étre mises par écrit et diffusées ;
mais on comprendra aussi que, trés tot, tel ou tel auditeur ait désiré
fixer, par la sténographie ou par quelque autre moyen, le message
extraordinaire qu’il avait entendu, et dont il voulait faire bénéficier
également sa famille ou son entourage. L’'imperfection de telles ver-
sions improvisées dut apparaitre bien plus fortement lorsqu’elles
furent devenues « texte », et qu’elles purent étre comparées méthodi-
quement avec l'original : il fallut alors les réviser, les améliorer, ce
qui fut fait trés tot sans doute, et progressivement, suivant des métho-
des et des principes divers, qui reflétent eux-mémes les différents
stades évolutifs de 1’Eglise primitive. Mais les choses ne pouvaient en
rester 1. On avait d’abord, il est vrai, destiné ces premiers textes a un
usage tout a fait privé ; or il vint un moment ou telle assemblée locale,
en son entier, sentit le besoin d’entendre la Parole de Dieu avant tout
dans «sa » propre langue. C’est ainsi que, plus tard, les meilleures de
ces versions individuelles purent étre utilisées, ici ou la, dans les
communautés 2, Toutefois, il fallait qu’elles fussent a la hauteur de
leur nouvelle tache : on ne cessait donc de les amender, et pour cela,
il fallait se reporter a un texte normatif, le texte original... qui avait,

! Dans un méme ordre d’idées, si on admet les arguments présentés par
le professeur G. Garitte a propos de 'Evangile selon Thomas (Muséon, LXXIII,
1-2, Louvain ,1960), il ne nous parait pas du tout si invraisemblable qu’'un tel
texte ait pu étre rédigé premiérement en grec, puis ait été traduit en copte,
et qu’ensuite cette version copte ait été retraduite en grec par un gnostique
hellénique n’ayant pas l'original grec sous la main, ou ne sachant pas méme que
cet original existait. Du moment qu’il ne s’agissait pas de versions officielles, de
tels avatars paraissent parfaitement possibles.

: P. KaHLE : Bala'izah, 1, p. 260, admet comme possible I'existence de
telles versions individuelles peu avant le milieu du IIIe siécle, & Alexandrie, en

une sorte de semi-sahidique, et, plus tard, plus au nord, dans la vallée du Nil,
en un sahidique déja standardisé.



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EGYPTIEN 25

lui aussi, quelque tendance 4 évoluer . Enfin, ce fut 'Eglise (ethnique)
tout entiére qui voulut avoir « sa » Bible ; or, de méme qu’il ne pouvait
y avoir qu'une Ecriture sainte, il fallut établir une Bible copte, une
version officielle. La premiére traduction qui atteignit ce stade supréme
fut apparemment la version sahidique classique. Par son origine, la
version bohairique n’est peut-étre pas beaucoup plus tardive, mais
elle n'acquit son importance que plus tard et évinga la sahidique au
XTIe siécle seulement. Ceux qui furent chargés d’établir le texte unique
utilisérent sans doute, du moins en partie, I'une ou l'autre des traduc-
tions individuelles alors en circulation : celle qui leur parut, pour tel
passage, la meilleure, quitte & I’améliorer encore ici ou la.

I1 faut voir maintenant si quelques faits viennent corroborer nos
déductions. Reste-t-il quelques traces de versions coptes primitives,
différentes de la sahidique et de la bohairique classiques ? Avant la
découverte des Papyri Bodmer, on n’avait guére, dans ce domaine,
que des lambeaux, trop courts pour permettre une étude comparative
des textes et des procédés de traduction. Mais maintenant, nous avons
plusieurs documents de grande envergure, et fort intéressants a ce
point de vue.

Le P. Bodmer III, manuscrit du IVe siécle contenant 1’évangile de
Jean et les trois premiers chapitres de la Genése en bohairique, reposa
immédiatement le probléme de 'ancienneté de la version bohairique
classique. En effet, la presque totalité des manuscrits attestant cette
version ne remontent pas plus haut que le IXe siécle, et cette version
elle-méme parait souvent basée sur un original grec tardif : tout
cela ne plaidait guére en sa faveur, et c’est pourquoi on la considérait
en général comme plus récente que la sahidique ; dans I'Introduction
au N.T. grec de Nestle (23¢ édition), on la datait encore du VIe siécle
(la sahidique, du IIT¢ siécle). Toutefois, quelques égyptologues et
coptisants, dont P. Kahle, s’étaient élevés contre une date aussi tar-
dive :

D’une part, le bohairique, en tant que dialecte, présente de nom-
breuses caractéristiques archaiques, rendant peu probable qu'il soit
parvenu au stade de langue littéraire aussi longtemps aprés les autres

T Dans ce contact continuel entre le grec et le copte, les contaminations ont
pu &tre réciproques. Serait-il inconcevable qu’au IIe siécle, par exemple, des
formes textuelles coptes primitives aient influencé par contre-coup des copies
grecques ? En particulier, les mots grecs du texte copte n’ont-ils pu s’infiltrer
dans l'original et y supplanter des termes ressemblants, qui s’y trouvaient légi-
timement, mais avaient I'inconvénient de représenter une « lectio difficilior », ou
qui, simplement, paraissaient moins précis, moins expressifs ? C’est peut-étre
ce qui s’est passé pour modovinTAp en Jean 13 : 5: qui sait, du P. Bodmer II
(grec, des IIe-II1Ie siécles), ou du P. Bodmer III (bohairique, du IVe (? )siécle),

lequel de ces deux témoins, ou lequel de leurs modéles, grec ou copte, a pu
influencer I'autre ?



26 RODOLPHE KASSER

dialectes coptes ; en outre, dans son écriture, le bohairique a conservé,
lui seul, le chat, lettre qu’'on trouve, aux origines, dans les textes
vieux-coptes, et qui n'a pas été conservée par les autres dialectes.

D’autre part, trois fragments de manuscrits anciens semblent
attester 'existence de la version bohairique classique au IVe siécle
déja :

1° Le Papyrus Michigan 926, cahier d’écolier, contient, aprés des
exercices d’écriture syllabiques, un court fragment biblique bohairique,
lequel, bien que trés lacuneux, semble pouvoir étre rattaché a la
version bohairique classique. Sa date fut d’abord longuement discutée,
puis on crut pouvoir la situer au IVe sieécle : il est difficile de dater
avec précision une écriture d’écolier exagérément grande et mala-
droite. Relevons cependant que ce texte contient plusieurs caracté-
ristiques dialectales se rencontrant également dans le P. Bodmer III.

20 Le Ms. Or. 6948 (3-4) du British Museum, en fayoumique
(IVe-Ve siécles), contient un fragment du livre des Actes, et semble
devoir étre rattaché a la version bohairique.

¢ 35 A

3° Enfin, le fragment de I’épitre aux Philippiens, en sahidico-
bohairique, Bala’izah n® 19 (IVe-Ve siécles), est également court,
lacuneux, et ne se rattache qu’approximativement a la version bohai-
rique classique.

Ces trois fragments ne prouvent pas précisément ’antiquité de la
version bohairique classique dans son ensemble, mais prouvent qu’en
tous cas certaines sections bibliques étaient déja traduites en bohai-
rique (ou dans quelque autre dialecte) a cette époque, et dans des
versions partielles, individuelles, qui furent réutilisées lors de la
rédaction de la version bohairique classique.

Le P. Bodmer III, en fait, ne se rattache ni a la version bohairique
classique, ni a la sahidique. Le bohairique qu’il utilise est parfois
teinté de sahidismes, les procédés de traduction rappellent souvent
ceux de la version sahidique, mais presque toujours la ressemblance
de ces deux textes s’arréte la. Sans doute avons-nous affaire a une
version bohairique partielle et indépendante, ou peut-étre encore la
traduction en bohairique de I'une des versions sahidiques individuelles
ayant précédé celle qui devint officielle. Les relations du P. Bodmer 111
avec la version bohairique classique sont plus précises. Si ces deux
formes textuelles différent beaucoup par leurs procédés, et méme par
leur vocabulaire, si elles présentent, I'une par rapport a l'autre, des
variantes considérables, on retrouve en revanche des membres de
phrase entiers du P. Bodmer III dans la version bohairique classique.
On peut donc déduire légitimement, pensons-nous, que lors de la



LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EGYPTIEN 27

rédaction de ce nouveau texte « officiel » on se servit, entre autres,
de la version bohairique partielle représentée par le P. Bodmer III 1.

Dans le choix de son vocabulaire, ce papyrus présente plusieurs
caractéristiques insolites nous ayant paru étre les indices d'une ver-
sion biblique issue de milieux gnostiques. Un examen plus attentif de
ces particularités nous a amené a réviser notre jugement, et nous n’ose-
rions plus, aujourd’hui, étre aussi affirmatifs 2. Nous pensons mainte-
nant que le milieu dans lequel notre texte a vu le jour n’était peut-étre
pas encore marqué d’une orthodoxie aussi rigoureuse que celle qui
marqua les versions coptes classiques. Le P. Bodmer III utilise, par
exemple, le terme grec de AOroc, qui fut par la suite éliminé du texte
officiel, sans doute pour éviter de donner prise a la spéculation
gnostique ; on pourrait en déduire que la rédaction de notre texte fut
effectuée avant que la lutte entre le christianisme orthodoxe et la
gnose ait atteint son point le plus aigu : ce serait la période a laquelle
s’ajoutérent, au noyau de I’évangile selon saint Thomas, ses sen-
tences les plus iréniques, soit la fin du II® siécle 3.

Nous avons déja évoqué les caractéristiques graphiques du
P. Bodmer VI. Ce document suit la version sahidique classique, avec,
toutefois, de nombreuses variantes. Il n’est pas impossible que ce
papyrus dérive d'un modele archaique, attestant un stade primitif
du texte officialisé par la suite.

I1 faudrait parler enfin d'un papyrus encore inédit, contenant, en
un sahidique fortement teinté de bohairismes et d’akhmimismes, une
forme raccourcie du livre de Josué. Ce papyrus nous donne un texte
entiérement indépendant de la version sahidique classique, et qui sera
sans doute fort intéressant a étudier. La traduction originale contenue
dans le P. Bodmer III avait été faite soigneusement et pouvait riva-
liser, pour l'exactitude, avec les versions coptes classiques. Ici, la
situation est bien différente : nous avons affaire soit & une version
extrémement libre, soit 4 un texte sauvage. Sans doute, une traduc-
tion aussi approximative n’était-elle pas destinée a I'usage ecclésias-
tique courant.

by

1 Voyez, a ce sujet, I'étude analytique détaillée que nous avons donnée
dans le Muséon, LXXIV, 3-4, Louvain 1961.

2 Faut-il vraiment qualifier de « gnostique » tout ce qui ne correspond pas
A la terminologie de 1’Eglise « orthodoxe » des I1Ie-IVe siecles ?

3 Signalons une autre coincidence, qui n’est sans doute qu’un archaisme
commun : ’Evangile de Vérité n’utilise qu'une fois (33 : 2) la conjonction copte
trés courante correspondant & kaf, mais dont I'usage régulier et abondant pro-
vient sans doute d’un effort de littéralisme dfi aux traducteurs bibliques coptes.
De méme, le . Bodmer III fait usage de cette conjonction avec une parcimonie
remarquable. Or, ces deux textes donnent chacun, du méme mot, une forme
orthographique inconnue jusqu’ici : ouohe (P. B. I1I) et ouaha (Ev. Vér.).



28 RODOLFPHE KA-SSER

Récapitulons maintenant notre propos. D’une part, les premiers
essais d’écriture copte ne paraissent guere antérieurs a la fin du
Ier siécle apreés Jésus-Christ, et, de par les besoins de la propagande
gnostique ou chrétienne, le copte littéraire semble avoir pris consis-
tance dans le courant du IIIe siécle, ou, a la rigueur, au début de ce
siécle. Mais d’autre part, les documents retrouvés nous attestent, dés
la seconde moitié du IIIe siécle, l'existence d’une version biblique
sahidique déja parvenue a son point d’achévement. Nous ignorons
trop de choses sur 1’Eglise chrétienne d’Egypte au II® siécle, ses
doctrines, ses luttes internes ou externes, ses essais d’expansion, pour
oser porter sur ce point un jugement catégorique. Disons simplement
qu’en comparant les faits connus en Egypte avec ceux qui nous sont
rapportés de Syrie, de Rome, d’Afrique, il ne nous paraitrait pas sur-
prenant d’apprendre, un jour, par quelque nouveau témoin, que les
premiéres traductions bibliques en langue copte aient été faites déja
dans la seconde moitié du II¢ siécle, ou, du moins, a la fin du 11 siecle.
A travers ces traductions, on pourrait alors entrevoir des textes ori-
ginaux aussi anciens, ou plus anciens que la plupart des témoins les
plus antiques de la Bible grecque. C’est une éventualité dont il faut
tenir compte, chaque fois qu’on utilise les versions coptes archaiques
dans une étude de critique textuelle, d’autant plus qu’on peut retrou-
ver, dans tout écrit copte, avec un grand degré de certitude, une
partie du vocabulaire grec de I'original dont il est issu.

Souhaitons que d’autres documents, s’ajoutant a ceux qui nous
sont déja accessibles, viennent jeter une nouvelle lumiére sur les
origines du christianisme en Egypte, et nous permettent ainsi de
mieux connaitre 1'évolution religieuse de ce pays, qui a joué un rodle
si important dans I'histoire de I’Eglise primitive.

RopoLrHE KASSER.



	Les origines du christianisme Égyptien

