
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1961)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Ancien Walter Lüthi : L'Ecclesiaste a vécu la vie. Traduction de Daniel
Testament Hatt. Genève, Labor et Fides, s. d., 130 p.

Ce sont douze prédications sur le livre de l'Ecclesiaste, données d'août
1951 à juillet 1952 à la Cathédrale de Berne. Un recueil de sermons ne rend
pas les mêmes services qu'un ouvrage d'exégèse ; il offre du « tout fait » et
n'est pas un instrument de travail ; la liberté du prédicateur lui permet de

ne pas expliquer tout le texte, et de souligner ce qui lui paraît le plus utile
pour les auditeurs. Cette réserve faite quant au « commentaire », on ne peut
que se réjouir de disposer en français d'une nouvelle œuvre du prédicateur
bernois, si vigoureux et si fin tout ensemble. C'est la Parole de Dieu qui est
annoncée, à travers l'Ecclesiaste, lu à la lumière des deux Testaments. Mais
on ne retrouve pas tout l'Ecclesiaste, dont les traits les plus sceptiques et
les plus fatalistes sont atténués. Francis Baudraz.

Nouveau Franz-J. Leenhardt : L'épître de saint Paul aux Romains. Neuchâ-
Testament tel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1957, 219 p. Commentaire du

Nouveau Testament, VI.

L'exégèse protestante traditionnelle voit dans l'épître aux Romains un
traité de dogmatique sur le thème de la justification par la foi. Dans cette
perspective, tout l'essentiel a été dit dans les huit premiers chapitres ; les

chapitres 9 à 11 font figure de parenthèse embarrassante, et les chapitres 12

à 15 traitent d'un sujet nouveau. « On n'a pas su trouver Tunité du développement,

écrit M. Leenhardt. Le sort fait aux chapitres 9-11 est la pierre de touche
de l'interprétation de l'épître entière. » — L'idée centrale de l'épitre, M. Leenhardt

propose de la voir dans le thème de l'Eglise, envisagée dans son unité
et sa continuité historiques. Ce qui assure cette unité et cette continuité, c'est
la foi, réponse de l'homme à la promesse de Dieu, à son oeuvre de salut en
Jésus-Christ. Juifs et païens sont sous le même jugement de Dieu, et sous la
même grâce qui fait des hommes nouveaux. Dans la première épître aux
Corinthiens, l'apôtre combat pour Tunité concrète et la sainteté du corps du Christ ;

ici, il expose comment l'Eglise est créée et comment elle subsiste. Le plan de
la lettre est le suivant : a) l'Evangile sous son aspect théologique, 1 : 18 à 5 : 11 ;

6) sous son aspect anthropologique, 5 : 12 à 8 : 39 ; c) sous son aspect
historique, 9 : 1 à n : 36 ; d) sous son aspect éthique, 12 : 1 à 15 : 33. Le chapitre 16

pourrait faire partie d'une lettre perdue à l'Eglise d'Ephèse. — Ce n'est pas
seulement le plan de l'épître que M. Leenhardt fait voir de manière nouvelle.



BIBLIOGRAPHIE 273

mais aussi son explication. La traduction déjà apporte au lecteur des suggestions

intéressantes : la « justice de Dieu » (i : 17) devient « le jugement favorable

de Dieu » ; la « colère de Dieu » (1 : 18) est « le jugement défavorable
de Dieu » ; l'expression si ramassée « par la foi et pour la foi » est paraphrasée
« dès lors qu'on a la foi et pour être saisi par la foi ». Quant au contenu du
commentaire, signalons quatre points particulièrement dignes d'attention. —•
La justice de Dieu (1 : 17) et la justification du croyant : le professeur genevois
montre que cette doctrine s'enracine dans la pensée hébraïque, pour laquelle
la justice est « relationnelle » ; il ne s'agit ni de Dieu, ni de l'homme en soi,
mais d'une qualité de leurs relations. Le débat classique entre catholiques et
réformés sur ce sujet doit être dépassé : la justification est une parole de Dieu
efficace ; le croyant est une nouvelle créature, non de façon autonome, mais
réellement, quand il est placé sous l'action de la grâce. — Dans le chapitre 7,
de qui parle l'apôtre De son passé juif, ou de sa situation de chrétien Il
s'agit, dit M. Leenhardt, de la situation de l'homme sous la loi, mais
interprétée par l'homme qui ne se confie plus en elle. L'homme qui regarde à « soi »

ou à « la loi », et non au Christ, s'enferre dans une situation sans issue. —
Sur 9:21 : Y a-t-il une prédestination à la perdition pour les « vases de colère »

M. Leenhardt réfute l'interprétation d'Augustin et de Calvin : Paul traite
ici de la liberté de Dieu, non de l'élection au salut personnel. — Dans
l'interprétation du chapitre 13, M. Leenhardt reprend la thèse déjà exprimée dans
plusieurs de ses travaux sur le chrétien et l'Etat : l'apôtre, dans ce qu'il dit
du gouvernement romain, porte un jugement particulier sur un Etat particulier

; il ne serait pas légitime d'étendre cela à n'importe quel pouvoir public.
— Ces quelques extraits démontrent que nous n'avons pas affaire à une compilation

des nombreux commentaires sur l'épître aux Romains, mais à une œuvre
originale, solidement fondée philologiquement, et qui affronte sans crainte les
grandes questions du débat théologique contemporain. Merci à M. Leenhardt
pour ce livre magistral, qui doit encourager les pasteurs à prêcher moins
rarement sur les textes riches et difficiles de l'apôtre Paul. Francis Baudraz.

Norbert Hugedé : La métaphore du miroir dans les épîtres de saint
Paul aux Corinthiens. Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestlé,
1957, 206 p. Bibliothèque théologique.

A deux reprises, l'apôtre Paul compare la connaissance chrétienne de Dieu
à celle que Ton obtient par un miroir : I Cor. 13 : 12 et II Cor. 3 : 18. Un sujet
d'étude limité par ces deux textes paraît d'abord un peu mince ; en réalité,
il soulève tout le problème des relations de l'apôtre Paul avec l'hellénisme.
Constamment, remarque M. Hugedé, Paul se sert d'images familières aux
Grecs, surtout dans la diatribe cyno-stoïcienne ; quelle est l'influence de ces

images sur sa pensée Seule une étude précise d'histoire littéraire peut répondre
à cette question. — Après avoir rappelé les diverses interprétations de la
métaphore du miroir chez les exégètes et les historiens, M. Hugedé cite de
nombreux parallèles dans la littérature hellénistique, puis étudie le contexte
des deux versets en cause, qui eux-mêmes se réfèrent à des textes de l'Ancien
Testament. Voici quelques conclusions de cette étude : I. Dans II Cor. 3 : 18,
il faut écarter la traduction « refléter à la manière d'un miroir », malgré son
accord apparent avec la fin du verset ; il s'agit bien d'une connaissance, d'une
vision de la gloire de Dieu ; si l'apôtre n'emploie pas le verbe « voir », lui préférant

« voir comme en un miroir », c'est peut-être pour rappeler à la prudence

18



274 BIBLIOGRAPHIE

les Corinthiens fiers de leur « connaissance ». 2. Dans aucun des deux textes
il ne faut trouver l'idée de transformation par la contemplation mystique,
chère à Reitzenstein. 3. La métaphore du miroir ne signifie pas une connaissance

obscure ou incertaine, mais une connaissance indirecte, par opposition
à la connaissance « face à face », qui est à venir. Paul est fidèle à la tradition
juive de la connaissance de Dieu, tout en se servant d'images stoïciennes. —
Puisse cette étude, conduite avec rigueur et clarté, en susciter d'autres de
même qualité sur les images hellénistiques dans le Nouveau Testament.

Francis Baudraz.

Jean-Claude Margot : Les Epîtres de Pierre. Commentaire. Genève,
Labor et Fides, i960, 139 p.

A la fin du premier siècle, l'Eglise se trouve menacée du dehors par la
calomnie et la persécution, au-dedans par l'hérésie et la routine ; la première
épître de Pierre veut centrer la foi des chrétiens sur le Christ, les armer pour
la souffrance et pour un service fidèle. La deuxième épître, au début du second
siècle, combat des gnostiques libertins en fixant le critère de l'autorité des
écrits chrétiens. De ces deux épîtres, M. Margot donne un commentaire sobre,
précis, complet, où ne manquent ni les vues d'ensemble, ni l'exégèse de détail,
ni le souci de l'application actuelle. Notons l'excellente explication du passage
difficile I Pierre 3 : 18-22, où la définition du baptême décèle une intention
polémique contre une idée magique du sacrement ; sur 4 : 12-19, à propos
de ceux pour qui la persécution est une preuve infaillible qu'ils sont dans la
vérité, le commentateur remarque : « Souvent, dans les milieux sectaires, la
persécution est la conséquence d'une agressivité où l'Esprit du Christ fait
totalement défaut. » Enfin, M. Margot rend la lecture de II Pierre attachante
et profitable ; c'est dire tout l'intérêt de son ouvrage.

Francis Baudraz.

Oscar Cullmann : Petrus, Jünger-Apostel-Märtyrer. Das historische
und das theologische Petrusproblem. 2. umgearbeitete und
ergänzte Auflage. Zürich/Stuttgart, Zwingli Verlag, i960, 287 p.

L'édition française de cet ouvrage a fait l'objet d'une étude de M. P. Bonnard

dans cette Revue (1953, I). Dans la deuxième édition allemande, M.
Cullmann a tenu compte des nombreux travaux parus depuis 1952 sur le sens
de Matthieu 16, sur la relation entre Pierre et Jésus d'une part, Pierre et
l'Eglise d'autre part, et sur le séjour de Pierre à Rome. Il n'a pas été amené
à modifier ses thèses essentielles : Pierre a joué un rôle dans le théologie de
l'Eglise primitive, et non seulement dans son organisation ; Pierre n'a dirigé
l'Eglise qu'à Jérusalem ; l'apostolat est une fonction intransmissible, la «

succession apostolique » ne se justifie ni par l'Ecriture, ni par l'histoire de l'Eglise
ancienne. Le problème théologique sera repris dans un nouvel ouvrage, que
M. Cullmann consacrera à ce sujet : « Pierre et le pape ».

Francis Baudraz.



BIBLIOGRAPHIE 275

Hermas : Le Pasteur. Introduction, texte critique, traduction et
notes, par Robert Joly. Paris, Éditions du Cerf, 1958, 408 p.
Sources chrétiennes, 53.

Cet ouvrage témoigne du renouveau d'intérêt et d'études consacrés aux
« Pères apostoliques » et y apporte une contribution d'une réelle valeur. Nous

y trouvons une nouvelle édition critique, qui sera utilement comparée à celle
de MUe Whittaker dans le Corpus de Berlin (1956) : ces deux éditions sont
indépendantes — et l'auteur donne une liste des variantes des deux textes à
la fin de son volume — sauf pour la nouvelle numérotation, qui simplifiera les
citations et qu'on espère donc voir acceptée. — La traduction française est
aussi nouvelle et remplacera celle d'A. Lelong (1912) : elle serre le texte de

plus près et ne se permet aucun à peu près. L'annotation aussi est précieuse :

elle signale les sources possibles (juives et païennes, parfois bibliques), elle
précise le sens des mots et des chapitres, signale les études et les controverses.
— Une introduction de soixante pages présente brièvement l'ouvrage et son
auteur, les principaux points de doctrine (pénitence, christologie, l'Eglise, la
morale, les sources, le style et le texte) et résume les controverses des commentateurs.

Une solide bibliographie et un index détaillé des mots grecs complètent
cette présentation nouvelle du « Pasteur », qui sera fort utile et qui ne pèche
peut-être que par sa richesse même ; dans les limites étroites d'un tel volume,
elle ne pouvait se déployer complètement. Jean Sauter.

Histoire
de l'Eglise
et de la
PENSÉE

CHRÉTIENNES

Jean-Michel Hornus : Evangile et Labarum. Etude sur l'attitude du
christianisme primitif devant les problèmes de l'Etat, de la guerre
et de la violence. Genève, Labor et Fides, i960, 195 p. Nouvelle
série théologique, 9.

Ouvrage intéressant à plus d'un égard. Sauf erreur, c'est la première thèse
de doctorat soutenue à la Faculté de théologie de Montpellier. En outre l'auteur
entend combler une lacune : les études exégétiques relatives à l'attitude du
chrétien en face de la guerre sont nombreuses ; les études historiques sont
rares. Si bien que le croyant d'aujourd'hui peut s'imaginer de bonne foi ou
que tous les Pères de l'Eglise étaient des « objecteurs de conscience », au sens
moderne du terme, ou que depuis Constantin le « problème militaire » a été
résolu dans un sens favorable à l'armée. — Sans aucunement abandonner la
fidélité au principe scripturaire, M. Hornus a prêté attention à Tertullien,
Origene et Lactance. Si leurs dires ne sont pas « parole d'Evangile », ils sont
parole chrétienne au même titre que les œuvres des théologiens contemporains.
De nos jours, personne ne conteste que, dans les premiers siècles surtout, des
chrétiens aient refusé de porter les armes, approuvés dans leur attitude par
des théologiens. Mais, à en croire nombre de défenseurs de l'armée, ces
chrétiens-là ne furent jamais qu'une infime minorité, peut-être quelques intellectuels
égarés parce que « désincarnés » ; en tout cas des adversaires du culte de l'empereur

seulement, exigé des soldats, et non des hommes décidés à ne pas tuer
leur prochain... L'auteur entend faire bonne justice de ces affirmations à son
gré trop faciles, et croit pouvoir montrer que la position du refus était alors
celle de la majorité des croyants. Il ne nie pas le rôle important joué par l'opposition

à l'idolâtrie (culte de l'empereur), mais rappelle l'existence d'un autre
motif : le respect de la vie, ce don de Dieu. — Il n'est pas sûr que la démonstration

de M. Hornus emporte l'adhésion de tous les historiens. Son étude



276 BIBLIOGRAPHIE

n'en demeure pas moins utile et attachante. Quant à sa conclusion, elle sera
sans doute celle de plusieurs : « En finissant par céder (sur le point de la
résistance armée), l'Eglise a accepté que l'Evangile soit le vrai vaincu. »

Edmond Grin.

André Benoit : Saint Irénée. Introduction à l'étude de sa théologie.
Paris, Presses Universitaires de France, i960, 275 p. Etudes
d'histoire et de philosophie religieuses 52.

Cet ouvrage, selon son auteur, est une introduction qui sera suivie d'une
théologie de saint Irénée. Il nous présente donc l'état de la question des études
irénéenne3 depuis près d'un siècle, de leurs méthodes (historique, genre
littéraire), de leurs résultats acquis et contestés, de leurs faiblesses aussi. Puis il
étudie longuement les sources littéraires, philosophiques et bibliques de saint
Irénée, montrant en quoi il est redevable des florilèges, des doxographies et
des testimonia scripturaires ; il met en lumière les raisons pour lesquelles la
canonicité du Nouveau Testament est équivalente à celle de l'Ancien Testament

pour Irénée (transmission par la tradition, témoignage apostolique, etc.).
Faisant preuve de sagacité, M. Benoit analyse ensuite en détail VAdversus
Haereses et la Demonstratio, faisant apparaître le thème central de la théologie
irénéenne : l'unicité et Tcecuménicité. Un seul Père, un seul Christ, une seule

Eglise fondée sur les apôtres, une seule révélation, une seule histoire du salut,
une seule économie sont affirmées comme autant d'indices de la vraie Eglise
et de la vraie doctrine, contre la prolifération des sectes hérétiques et
gnostiques et la diversité de leurs doctrines. L'auteur voit se grouper autour de
cette idée directrice les thèmes secondaires, si souvent majorés par les historiens

: accomplissement des prophéties, récapitulation, thèmes qui viendraient
des sources composites de saint Irénée. Comment en effet insérer, dans l'idée
directrice d'unité, des doctrines comme celles de l'évolution de l'homme et
de sa liberté Sinon en y décelant des éléments tirés de certaines sources
quTrénée aurait plus ou moins bien coulées dans son ouvrage et dans son
argumentation contre les gnostiques. M. Benoit observe aussi que la Demonstratio

développe sous forme de catéchèse apologétique (à l'usage du croyant)
la christologie impliquée dans la théologie de VAdversus Haereses, toujours
d'ailleurs dans une optique ecclésiale. Théologie ecclésiastique et œcuménique
structurée par la tradition, l'œuvre de saint Irénée se manifeste comme un
des chaînons de la théologie catholique primitive dans sa lutte contre l'hérésie.
On sera reconnaissant à M. Benoit d'avoir publié cette introduction, qui
manquait en français ; il y fait preuve d'impartialité dans les jugements qu'il porte
sur ses devanciers, de prudence dans les hypothèses qu'il avance, d'une solide
information, comme le prouve son utile bibliographie.

Gabriel Widmer.

Peter Nemeshegyi, S.J., La paternité de Dieu chez Origene. Paris,
Tournai, Desclée & Cle, i960, 244 p. Bibliothèque de théologie,
Histoire de la théologie. Série IV, vol. 2.

Depuis les travaux de Cadiou, Daniélou et De Lubac, pour ne citer que
des ouvrages en français, nous assistons à une réhabilitation d'Origène, parce
qu'on cesse de l'interpréter à travers les condamnations dont l'origénisme fut
victime. L'ouvrage du P. Nemeshegyi est une introduction claire, précise.



BIBLIOGRAPHIE 277

riche en citations et références, centrée sur la paternité de Dieu, notion-clef
du « système » d'Origène, définie comme bonté et justice, manifestée par le
Fils : signification de cette notion dans le moyen platonisme, dans l'existence
d'Origène (ses sentiments pour son père Leonide) et surtout dans la compréhension

origénienne de la révélation, où la paternité est jaillissement éternel, sans
commencement ni fin, engendrant le Fils, distinct du Père, né de sa Volonté
et non de sa substance. L'auteur lave Origene des accusations de subordinatianisme,

sa théologie trinitaire ne pouvant être interprétée dans les cadres
de la théologie nicéenne. Ensuite, on montre comment cette paternité se manifeste

dans la création éternelle du monde intelligible, ne provoquant pas une
confusion engendrant un panthéisme, comment elle châtie le pécheur et
l'instruit, comment elle oriente l'histoire vers son terme (l'adoption des hommes
en les rendant participants à l'œuvre du Christ, à travers l'apocatastase).
L'auteur est conscient des difficultés que soulève la croyance à l'éternel retour
qui résulterait d'un manque d'élaboration de l'idée d'infinité appliquée à Dieu.

G. Widmer.

H. Cornélis, O.P. : Les fondements cosmologiques de l'eschatologie
d'Origène. Paris, Librairie Vrin, 1959, 96 p. (Tiré à part de la
Revue des Sciences philosophiques et théologiques, t. XLIII.)
Partie d'une thèse du Saulchoir, cette analyse de la cosmologie d'Origène

éclaire les deux points controversés de son eschatologie : le corps de résurrection
et la perpétuation des éons. Elle montre excellemment le caractère des
solutions d'Origène parmi celles de son temps (philosophies, religions et gnosti-
cismes). — L'auteur étudie d'abord, en des pages nuancées et parfaitement
informées, Tunité et la multiplicité, en particulier le Logos, les logoi, leurs
natures générales. Mais c'est la deuxième nature générale qui est en question
(la corporéité) et le second chapitre Tétudie (p. 33-65) en relation avec la notion
centrale de qualité. La troisième partie enfin donne un schéma de l'univers
d'Origène : spatial (les lieux) et dynamique. — Ce travail met en lumière
l'intérêt, la valeur et la profondeur des réponses origéniennes, qu'on a trop
souvent simplifiées et défigurées, sans dissimuler cependant les difficultés
qu'elles soulèvent. Jean Sauter.

Lucien Daloz : Le travail selon saint Jean Chrysostome. Paris,
P. Lethielleux, 1959, 194 p. Collection « Théologie pastorale et
spirituelle, Recherches et Synthèses », IV.

Cet ouvrage représente la première partie d'une thèse soutenue à
l'Université pontificale grégorienne de Rome, sur « Le travail chez les Pères antio-
chiens ». Chrysostome n'a pas fait d'exposé systématique sur le travail, mais
les nombreuses citations de ses sermons témoignent d'une doctrine cohérente
et ferme sur ce sujet. Dans un monde hellénisé qui méprisait le travail et le
laissait aux esclaves et aux pauvres gens, les Pères de l'école d'Antioche ont
lutté pour réhabiliter le travail, selon l'enseignement biblique. Deux thèmes
théologiques sont dominants : i° l'activité de l'homme est rattachée à la
doctrine de l'image de Dieu, qui signifie la domination de l'homme sur le monde ;

2° la peine du travail ne fait pas partie de l'essence du travail, mais elle est
accidentelle ; elle est interprétée moins comme un châtiment que comme un



278 BIBLIOGRAPHIE

« remède », qui rappelle à l'homme son péché et le ramène à Dieu. — Notons,
chez Chrysostome, l'influence de l'exemple personnel de l'apôtre Paul ; d'autre
part, son intérêt se porte vers les artisans plus que vers les artistes : la cuisine,
la pâtisserie, la broderie ne sont pas des « arts » dignes de ce nom, ne produisant
rien de nécessaire. Ce souci pastoral s'explique dans un monde où le luxe
voisinait avec une affreuse misère. Francis Baudraz.

Jean Mesot, SMB : Die Heidenbekehrung bei Ambrosius von Mailand.
Schönek/Beckenried, Nouvelle Revue de Science Missionnaire,
1958, 154 p. Supplementa VIL
Cette thèse solidement documentée est un excellent commentaire de

l'activité de saint Ambroise et surtout des textes, abondamment cités, qui concernent

son activité missionnaire de conversion : il s'agit essentiellement de sa

prédication, de la préparation au baptême et de la cure d'âme des néophytes,
mais aussi de son action sur les empereurs et la législation. (Le titre manque
donc de précision — ou plutôt nous voyons la différence entre l'action missionnaire

au IVe siècle et celle d'aujourd'hui.) Entre une introduction et une
conclusion, quatre chapitres analysent la situation historique, la politique au
service de la conversion, la cure d'âme et la conversion (essentiellement l'initiation

chrétienne) (67 p.) et enfin les fruits, en particulier le baptême d'Augustin
et de ses compagnons. — Solide, riche de beaux textes, cette monographie
apporte une contribution de valeur aux problèmes de la conversion au
christianisme au IVe siècle, à Milan en particulier, où les années 380-390 semblent
marquer un tournant important. Jean Sauter.

Amédée de Lausanne : Huit homélies mariâtes. Introduction et
notes par le chanoine G. Bavaud. Texte latin établi par Dom
Jean Deshusses, O.S.B. Traduction par Dom Antoine Dumas,
O.S.B. Paris, Editions du Cerf, i960, 240 p. Sources chrétiennes,
72. (Série des Textes monastiques d'Occident, V.)

Comment les louanges de la Vierge Marie étaient-elles chantées en la
Cathédrale Notre-Dame de Lausanne au XII0 siècle Ce volume nous en
donne un bel exemple bien parlé, ou plutôt bien écrit (avec quelque rhétorique),
d'un lyrisme parfois débordant et surtout d'une profonde veine mystique
d'union au Christ et d'adoration de sa mère. Ces homélies suivent un plan à
la fois historique (de la gloire à l'assomption et à l'intercession céleste de Marie
en passant par la conception, la naissance, la crucifixion et la résurrection du
Seigneur) et systématique (les sept dons de l'esprit d'Esaïe 11:2). Elles sont
donc riches de substance de toute manière et louent le Christ comme Marie
ou Marie comme le Christ. Elles sont fort bien présentées : l'introduction du
professeur Bavaud est brève et précise (l'auteur, le plan, la langue, la place
de l'Ecriture et surtout la doctrine mariale ; il n'y manque qu'une conclusion).
Le texte latin est une édition critique nouvelle à partir de deux manuscrits
et de l'édition princeps de 1517, et la traduction d'un autre moine d'Haute-
combe, dont Amédée fut l'abbé, sert fort bien ce texte, qui est un bel exemple
d'une série d'homélies mariales d'un saint évêque cistercien du XIIe siècle

Jean Sauter.



BIBLIOGRAPHIE 279

Germain Hudon, O.M.I. : La perfection chrétienne d'après les ser¬

mons de saint Léon. Paris, Editions du Cerf, 1959, 276 p. CoUection

« Lex orandi », 26.

Parallèlement à la traduction des sermons du pape Léon par Dom R. Dolle
et aux travaux consacrés à ce pontife, voici une étude de sa prédication qui
veut dégager les rapports entre sacrements et ascèse, le culte de l'Eglise et la
vie du chrétien. C'est la matière de cinq chapitres consacrés à saint Léon
Pontife et prédicateur (I), au mystère de l'humanité créée à l'image de Dieu,
déchue, rachetée par le Verbe incarné et restaurée dans l'Eglise (II), à la
perfection chrétienne dont le modèle est le Christ et à l'ascèse nécessaire : ses

actes principaux, son caractère essentiellement communautaire (III). C'est
ensuite (chap. IV) la description de la triple série des sacramenta : le
sacramentum du Verbe incarné, les sacramenta que sont les gestes sacrés du Sauveur,
et enfin les rites sacrés : baptême et sainte Cène, les fêtes, efficaces par la lecture
liturgique et la foi. L'auteur montre qu'au sacramentum sauveur répond la
louange et l'imitation. Le chapitre V examine alors ce triple mouvement et
particulièrement l'ascèse correspondant aux fêtes de Noël-Epiphanie, Carême-
Passion-Pâques, Ascension-Pentecôte. La conclusion reprend les lignes de force
de la prédication de saint Léon et relève combien toute cette ascèse converge
dans la charité fraternelle. — C'est un excellent commentaire des sermons
de saint Léon, mais excessivement analytique. Les répétitions incessantes
fragmentent ce dont l'auteur montre Tunité, et l'obligent à passer trop rapidement
plus loin : un plan plus serré, une indication de la perspective biblique et peut-
être patristique, trois index (les thèmes, les citations des sermons, les citations
bibliques) et peut-être une délimitation du sujet auraient fait une basilique
de ce qui n'est encore qu'un dépôt de belles pierres bien classées.

Jean Sauter.

Saint Dominique et ses fils. Textes choisis, traduits et annotés par
M. Th. Laureilhe, bibliothécaire de la Bibliothèque nationale.
Paris, Librairie Arthème Fayard, 1956, 287 p. Textes pour l'histoire

sacrée choisis et présentés par Daniel-Rops, de l'Académie
française.

Les textes cités ici nous plongent en plein Moyen Age, dans une atmosphère
de foi, de fanatisme et de légende. Par le témoignage archaïque de vieilles
chroniques, nous voyons comment un jeune clerc espagnol, appelé à combattre
l'hérésie albigeoise qui a gagné tout le Midi de la France, est amené à fonder
l'Ordre des Frères prêcheurs, alors que François d'Assise fonde l'Ordre des
Frères mineurs. Deux ordres mendiants. Les franciscains feront de l'évangélisation

populaire, tandis que les dominicains, voués à l'étude et à la prière,
à la prédication et à la controverse, s'efforceront, dans un temps où le clergé
séculier ne sait plus prêcher, de joindre la science à l'éloquence persuasive,
sans omettre les mesures répressives de l'Inquisition. Mouvement puissant,
qui donnera à l'Eglise saint Thomas d'Aquin, et combien d'autres valeurs
si Ton ajoutait à ces documents du XIIIe ceux des siècles suivants.

Victor Baroni.



280 BIBLIOGRAPHIE

Oskar Farner : Huldrych Zwingli : Seine Verkündigung und ihre
ersten Früchte, 1520-1525, Zürich, Zwingli Verlag, 1954, VI, 615 p.

Oskar Farner : Huldrych Zwingli : Reformatorische Erneuerung
von Kirche und Volk in Zürich und in der Eidgenossenschaft,
1525-1531, aus dem Nachlass herausgegeben von Rudolf Pfister,
Zürich, Zwingli Verlag, i960, IX, 574 p.

Ce qui confère à cette biographie toute sa valeur, c'est que l'auteur fut
incontestablement un des hommes de notre temps qui connut le mieux la
personne et l'œuvre de Zwingli. Les volumes I et II, parus respectivement en

1943 et 1946, étaient consacrés à la jeunesse, à la formation et aux premières
années de ministère. Les deux derniers volumes, dont nous donnons ici le

compte rendu, retracent, à partir de l'arrivée de Zwingli à Zurich, la préparation

et l'évolution de cette Réforme zurichoise dont il fut le pionnier. Farner
se défend d'apporter de grandes nouveautés : il a voulu avant tout faire œuvre
de synthèse. Il n'a pu malheureusement aller jusqu'au bout de son dessein.
Le volume IV, laissé inachevé à son décès, a été complété par le pasteur et
professeur Rudolf Pfister, mais à partir de notes laissées heureusement par
Farner. — Le volume III est consacré à cette tranche d'histoire qui va de

1519 à 1525. A la première de ces dates correspond l'installation de Zwingli
au Grossmünster et le début de sa prédication ; à la seconde, et de manière
un peu schématique, l'implantation de la Réforme à Zurich. Très rapidement,
Farner évoque la situation politique et religieuse de la ville au début du
XVIe siècle. Il s'arrête bien davantage à la prédication de Zwingli, dont il
fait une étude extrêmement détaillée, insistant en particulier sur la nouveauté
de ses sujets (non plus les péricopes, mais le commentaire suivi des différents
livres). Les deux parties suivantes montrent comment se sont accomplis cette
fermentation et ce mûrissement religieux qui devaient aboutir en particulier
aux deux disputes de Zurich. Pour Zwingli, c'est une période d'activité intense,
ce qui n'empêche cependant que la Réforme zurichoise s'accomplisse, non
par rupture, mais selon une évolution régulière. La dernière partie, qui relate
avant tout l'établissement du nouveau culte, est un peu courte : on s'attendrait

à voir réellement vivre cette nouvelle Eglise, pétrie de la main du
réformateur. — Il est vrai que le volume IV, en consacrant certains chapitres de
sa première partie à l'activité pastorale de Zwingli, répond partiellement à

ce reproche. Toute cette première partie — un portrait de Zwingli — est
vraiment excellente. Homme de la terre et du peuple, toutefois cultivé et sensible,
opiniâtre et volontaire, toutefois d'une parfaite humanité, le réformateur apparaît

en pleine lumière. Farner fait justice de quelques préjugés courants. Quand
il compare en particulier Zwingli à Luther, il insiste sur leur accord fondamental.
Ce Zwingli, naturellement moins combatif qu'on l'imagine, Farner le montre
qui se durcit cependant au contact des résistances rencontrées, tant à l'intérieur
(principalement anabaptistes) qu'à l'extérieur (cantons centraux) des
frontières zurichoises (2e partie, Die Abwehr). La volonté de faire triompher en
Suisse la cause évangélique explique la fin de la carrière du réformateur, en

particulier son effort en vue de créer une ligue des villes et princes protestants
(3e partie, Der Angriß). Les dernières années de Zwingli, Farner les montre
remplies avant tout par le souci de cette politique religieuse, qui se soldera
d'ailleurs par un échec presque total (4e partie, Die Niederlage). Quand Zwingli
meurt sur le champ de bataille de Kappel, c'est à peine si, dans ce domaine
politique, il est encore suivi par les Zurichois. — Farner a certainement voulu



BIBLIOGRAPHIE 281

écrire une œuvre lisible : il y a parfaitement réussi. Le style est agréable. Les
notes ne surchargent pas les pages : placées en fin de volume, elles sont très
fournies. Cette œuvre respire une grande honnêteté et une parfaite sûreté de

connaissance, quand même l'auteur se fait parfois avocat. Etonnamment familier

des œuvres du réformateur, Farner a certainement réussi, dans sa volonté
de synthèse, à accumuler une documentation d'une importance exceptionnelle.
Nous ne parvenons pas, cependant, à trouver cet ouvrage entièrement
satisfaisant. Nous aimerions lire une appréciation de l'œuvre du réformateur,
peut-être quelques pages sur son rayonnement posthume... Nul doute que
l'auteur eût comblé cette lacune s'il avait pu conduire son œuvre à terme.

G. Besse.

Calvin tel qu'il fut. Textes choisis et annotés par le chanoine Cristiani.
Paris, Àrthème Fayard, 1955, 253 p. Textes pour l'histoire sacrée
choisis et présentés par Daniel-Rops, de l'Académie française.

Dans une introduction d'une quarantaine de pages, Daniel-Rops présente
Calvin en reproduisant le chapitre qu'il lui a consacré dans son grand ouvrage
L'Eglise de la Renaissance et de la Réforme. L'historien académicien, qui juge
l'histoire de l'Eglise du haut de son orthodoxie, a fait ici un louable effort
d'objectivité et, dans l'affaire de Michel Servet, il se fait même l'apologiste
du réformateur. Les textes choisis dans l'œuvre immense de Calvin sont rangés
dans Tordre chronologique, de manière à éclairer les étapes de sa carrière.
Cette collection est captivante et utile, quand même les éditeurs avouent leur
arrière-pensée de montrer par ce volume, comme par l'ouvrage pareil consacré
à Luther, « que les doctrines pour lesquelles les réformateurs ont rompu Tunité
catholique, à savoir le serf-arbitre, pour Luther, et le dogme de la prédestination,

pour Calvin, sont désormais devenus caduques, en sorte que les luthériens
et les calvinistes d'aujourd'hui les rejettent, en leur immense majorité. Luther
et Calvin ne disent donc presque plus rien de valable dans le domaine religieux
de notre temps. Il n'est peut-être pas inutile que les luthériens et les calvinistes
contemporains méditent sur ce fait capital, et essaient d'en tirer les conclusions.

» Il existe heureusement d'autres recueils extraits des œuvres des
réformateurs, où Ton peut voir que la Réforme du XVIe siècle a eu des causes
profondes plus importantes que les deux doctrines incriminées et que nos
réformateurs ont encore beaucoup de choses à dire aux hommes de notre temps,
tellement il est vrai, comme Ta écrit Vinet, qu'« en mettant l'Evangile à l'usage
de la vie, ils furent les auteurs d'une grande synthèse ». Victor Baroni.

Jean-François Six : Itinéraire spirituel de Charles de Foucauld.
Paris, Editions du Seuil, 1958, 459 p.

Il y a une quarantaine d'années déjà que paraissait la célèbre biographie
de Charles de Foucauld par René Bazin, dont l'extraordinaire succès (éditions
innombrables en diverses langues) tient beaucoup plus encore à l'intérêt du
sujet qu'au grand talent de l'auteur. Bazin a raconté la vie aventureuse de

l'explorateur du Maroc et de Termite du Sahara. Jean-François Six, docteur
en théologie, s'attache presque uniquement à l'itinéraire spirituel de cette
rare personnalité, avec d'autant plus de compétence qu'il a retrouvé en 1954
les lettres — qu'on croyait perdues — adressées par le Père de Foucauld à



282 BIBLIOGRAPHIE

son directeur spirituel et qu'il a pu consulter tous les écrits du saint ermite.
L'auteur n'a négligé aucune source d'information, en sorte que son livre, muni
d'un appareil critique exhaustif, a quelque chose de définitif. Cet itinéraire
n'est « qu'une recherche continuelle d'imitation de Jésus ». Le secret de cette
vie héroïque et de l'intérêt qu'elle ne cessera de susciter, réside principalement
dans ce fait que, « pour Frère Charles, l'Evangile ne se commente pas par des

mots, mais par des actes ». Huit belles photos hors texte nous le montrent
aux principales étapes de sa vie, avec un spécimen de son écriture. L'Evangile
est la source de cette vie de charité ; elle est marquée aussi par la spiritualité
de T« Ecole française » du XVIIe siècle, dont les maîtres furent Bérulle, Condren
et Olier, et elle est influencée plus encore par le mysticisme de sainte Thérèse
d'Avila et de saint Jean de la Croix. Victor Baroni.

Henri Peltier : Histoire du Carmel. Paris, Editions du SeuU, 1958,
339 P-

Cet excellent ouvrage est consacré à la longue histoire de l'un des ordres
monastiques les plus importants de la chrétienté. Il s'adresse au grand public.
C'est un beau récit, fort vivant, présenté avec l'autorité d'un professeur qui
a longtemps cultivé ce domaine de son enseignement d'histoire ecclésiastique.
Dans une brève préface, le provincial de l'Ordre des Carmes déchaussés, le
R. P. André de la Croix, exprime à l'auteur sa reconnaissance en ces termes :

« Pour l'ami du Carmel, ce raccourci documenté et plein de saveur comble
une lacune que tous regrettaient. Il sera désormais possible de lire d'un trait
notre histoire, replacée dans le grand courant de l'histoire générale de l'Eglise
et de l'histoire tout court. Les bibliothèques de nos noviciats attendaient tout
particulièrement ce livre qui constitue un élément de culture carmélitaine. »

Victor Baroni.

Dietrich Bonhoeffer : Gesammelte Schriften. III. Herausgegeben
von Eberhard Bethge. München, Kaiser Verlag, i960, 571 p.
Ce tome III est de même valeur que les deux premiers. Intitulé : Theologie-

Gemeinde, il renferme des textes datant des années 1927 à 1944 : un échange
de lettres avec Reinhold Seeberg, Adolf Harnack, son frère aîné Karl-Friedrich
Bonhœffer, professeur de chimie physique, etc. ; des travaux théologiques
(inédits) présentés à Berlin, à New York, au Predigerseminar de Finkenwalde,
ailleurs encore ; des comptes rendus d'ouvrages scientifiques ; le premier projet
de son Ethique ; enfin des thèses préparées en vue d'un séminaire de morale
chrétienne, ainsi que le texte de deux cours donnés à l'Université de Berlin
de 1931 à 1933 : une sorte de préface à une Introduction aux études de
théologie, et un exposé de christologie. — Alors même que ces éléments, fort divers,
sont tous intéressants, nous signalons particulièrement le dernier. C'est la
substance d'un cours en dix-huit leçons donné au semestre d'été 1933. Le
manuscrit original est malheureusement perdu. Mais on a pu reconstituer le
texte de Bonhœffer d'après les notes combinées de plusieurs étudiants. —
Un résumé très bref donnerait de cet exposé une idée par trop schématique,
et ferait tort à la magnifique spiritualité qui en constitue le prix. Il suffira
d'en indiquer le plan pour en laisser pressentir la richesse et l'originalité.



BIBLIOGRAPHIE 283

Introduction : La façon de présenter et de développer le problème christologique.

La personne et l'œuvre du Christ. 7re partie (Le Christ actuellement
présent, das pro me). iTe section : Les divers aspects de la personne du Christ :

Christ en tant que Parole, sacrement, communauté. 2e section : La place du
Christ : le Christ centre de l'existence humaine et centre de l'histoire ; le Christ
« milieu » entre Dieu et la nature. /7e partie (Le Christ historique). Quatre
sections : 1. L'accès au Christ historique. 2. La christologie critique ou négative
(examen de diverses hérésies). 3. Les résultats de la christologie critique. 4. La
christologie positive : Celui qui est devenu homme. Celui qui a été abaissé,
et celui qui a été élevé. Edmond Grin.

Paul Conord : Brève histoire de l'œcuménisme. Préface de W. A.
Visser 't Hooft. 53 illustrations. Paris, 47, rue de Clichy, 1958,
233 p. Collection « Les bergers et les mages ».

Quiconque désormais voudra s'initier au mouvement œcuménique devra
lire ce petit ouvrage, étonnamment riche dans sa brièveté. L'auteur Ta composé
en fonction des Eglises réformées de France, il s'en explique et s'en excuse.
Ce fait entraîne tels manques de proportion, telles lacunes. Peu importe, puisque
le volume est très heureusement composé Après une présentation des sept
ou huit « confessions » groupées dans le Conseil, M. Conord retrace l'histoire de
l'Eglise d'Occident et celle du mouvement œcuménique : besoin d'une réforme
manifesté déjà au moyen âge, XVIe et XVIIe siècles, XVIIIe et XIXe jusqu'en
1855 (fondation de l'Alliance universelle des U.C.J.G.), Conférence des Missions
(1910), Stockholm, Lausanne, Edimbourg, Amsterdam, Evanston. Le chapitre
« Action et témoignage » renseigne sur les actes d'entraide accomplis dès le
début. Sous le titre « Unité et union », l'auteur aborde avec franchise les
difficultés énormes (théologiques et non théologiques) auxquelles on se heurte
encore aujourd'hui. Les pages finales comprennent notamment une note sur
l'Eglise anglicane, une statistique des Eglises (nombre de fidèles), une
bibliographie des ouvrages de controverse, un vocabulaire des termes spéciaux et
une table chronologique. L'esprit qui a inspiré ces pages contribuera à faire
comprendre — et nous nous en réjouissons — que Tunité des chrétiens ne doit
pas être considérée d'abord comme un problème d'organisation, mais bien
comme une réalisation spirituelle. Edmond Grin.

Emil Brunner : Die Lehre von der Kirche, vom Glauben und von der
Vollendung. Dogmatik III. 503 p. Zurich, Zwingh-Verlag, i960.

Dix années se sont écoulées depuis l'apparition du tome II de la Dogmatik
du professeur Brunner. Pour une publication de cette nature, dans laquelle
tout s'enchaîne, pareil délai est inhabituel. En effet, l'intention de l'auteur
était dès longtemps arrêtée. Dans ce tome III et dernier, il entendait expliquer
la raison d'être théologique de la position moyenne qu'il s'est senti obligé
d'adopter : entre la tendance de Karl Barth, préoccupé de mettre en relation
les affirmations de la Bible et celles du credo de l'Eglise, et celle de R.
Bultmann, intéressé moins par l'objet de la foi que par l'acte de foi et son inter-

Théologie
contemporaine



284 BIBLIOGRAPHIE

prétation. Cette position particulière se justifie à ses yeux par une fidélité
au message biblique tel qu'il le comprend, et par le respect de Tunité intime
entre vérité chrétienne et communauté. Mais les circonstances théologiques
du moment lui ont fait un devoir de se livrer à un double effort préliminaire.
Porté par un ardent souci d'œcuménisme, E. Brunner a voulu fournir sa contribution

sur un point pour lui capital : dissiper autant qu'il est possible le malentendu

relatif à l'Eglise qui, depuis l'époque de la Réforme, existe dans le camp
protestant ; éclairer la nature du rapport entre l'Eglise de Jésus-Christ et les
institutions si diverses qu'on appelle les Eglises. Cela afin que se réalise un
jour la vraie communauté du Christ. Voilà pourquoi il nous a donné en 1951
l'étude intitulée : Das Missverständnis der Kirche. — En outre, empêché de

participer à l'Assemblée œcuménique d'Evanston 1954, 1ui avait pour thème :

« Le Christ, seul espoir du monde », et pourtant désireux d'y collaborer activement,

il a cherché à mettre en évidence le caractère spécifique de l'espérance
chrétienne. Et en 1953 parut l'ouvrage Das Ewige als Zukunft und Gegenwart.
— A ces motifs d'ordre théologique sont venus s'en ajouter d'autres, d'ordre
personnel : en 1953 le dogmaticien zuricois fut invité à enseigner pendant
deux ans à Tokyo, à T« Université chrétienne internationale » récemment
fondée. Il n'a pas voulu se dérober à cet appel, conscient de l'importance d'une
élite intellectuelle chrétienne en Extrême-Orient. Et voici qu'à son retour au
pays il fut gravement atteint dans sa santé. Sans l'appui d'aides dévoués, il
ne serait pas parvenu à tenir ses engagements et à achever sa Dogmatik dans
un délai relativement normal. E. Brunner fait allusion à son épreuve, dans
sa préface et dans un bref Nachwort : il s'y excuse de n'avoir pas pu, malgré
son désir, établir pour ce tome III la liste des indications finales que réclame
tout ouvrage scientifique. Le lecteur serait mal venu de lui en faire grief. —
Le volume comprend trois parties : la première (Ekklesia und Kirche) et la
troisième (Die Vollendung der göttlichen Selbstmitteilung in der Ewigkeit) sont
en somme une reprise des publications de 1951 et 1953. Pas une simple
répétition pourtant. L'auteur s'est appliqué à les penser à nouveau. A cet égard
la seule comparaison de la table des matières du « Malentendu de l'Eglise »

et de la première partie de Dogmatik III est attachante. E. Brunner a
développé et clarifié son exposé de très heureuse façon. — Il en va de même de la
troisième partie. Toutefois les circonstances personnelles auxquelles nous avons
fait allusion l'ont empêché de retravailler autant qu'il l'aurait désiré les thèmes
de Das Ewige als Zukunft und Gegenwart. On doit se borner à le regretter. —
Entre ces deux parties s'inscrit très naturellement un exposé de plus de deux
cents pages : Das neue Leben aus Christus. L'auteur y aborde notamment les

questions : l'Ekklesia, présupposé de la foi ; la foi d'après l'Ecriture ; le malentendu

de la foi ; la justification par la foi seule ; la foi en la justification par
Christ et le credo de l'Eglise ; la foi en la Bible, contenant de la Pistis ; foi
et connaissance ; la nouvelle naissance, un aspect particulier de la justification ;

la conversion ; la sanctification ; le commandement d'amour et la Loi ; le
chrétien dans le monde ; théologie de la prière. Au milieu de tant de réelles
richesses, un des Exkursus (il y en a plusieurs) retient spécialement l'attention :

Zur theologischen Lage der Gegenwart (245). E. Brunner s'y applique à
caractériser l'effort des maîtres de la théologie contemporaine : Barth, Bultmann,
Gogarten, Tillich, Heim, Nygren. Après quoi il se situe lui-même dans le mouvement

dogmatique d'aujourd'hui — cette « Theologie unterwegs ». Le résumé
en sept points qu'il donne de sa propre notion de la foi en Christ est des plus
intéressants. Edmond Grin.



BIBLIOGRAPHIE 285

Ph. Delhaye, A. Gelin, A. Descamps, J. Goetz, A. Jagu, Ch. Boyer,
M. Huftier, V. Palachkovsky, C. Vogel : Théologie du péché.
Tournai, Desclée et Cle, i960, 532 p. Bibliothèque de théologie,
série II, vol. VIL
Dans l'introduction, fort intéressante, Ph. Delhaye rappelle l'actualité du

problème du péché : l'échec de la civilisation occidentale a fait naître un sentiment

très général de culpabilité ; d'autre part ce problème s'inscrit forcément
dans les recherches modernes sur la communication entre humains. — A notre
époque où la collaboration est une nécessité, huit théologiens exposent chacun
à son tour le résultat de leurs recherches sur ce thème complexe et inépuisable-
Un plan rigoureux a permis dans une large mesure d'éviter les redites. Une
première partie, consacrée à l'existence du péché, traite du péché dans les
deux Testaments, chez les primitifs (tabou et péché) et chez les philosophes
grecs. Une deuxième partie : Essence du péché, traite du péché originel, du
péché actuel, du péché mortel et du péché véniel. Une modeste place est faite
in fine à la confrontation avec les autres confessions chrétiennes. Pour la théologie

orthodoxe du péché, on a eu la sagesse de recourir à un docteur de l'Eglise
d'Orient. Il est regrettable qu'on n'ait pas fait de même pour la doctrine des
Eglises issues de la Réforme : la note (de neuf pages seulement) sur « La théologie

du péché dans les Eglises protestantes » est manifestement insuffisante ;

son auteur s'appuie exclusivement sur Luther pour le passé, et sur Otto Piper
et Paul Althaus pour aujourd'hui ; de Barth, de Brunner, pas un mot ; l'admirable

effort de recherche sur le plan biblique que constitue le Kittelwörterbuch
n'est même pas mentionné — Les quelque cent pages (363 s.) consacrées

par M. Huftier au thème : « Péché mortel et péché véniel » seront lues avec
un intérêt particulier par les théologiens protestants, à qui cette distinction
est totalement étrangère. — Dans un ouvrage de cette importance, on regrette
l'absence d'un index des auteurs mentionnés, et aussi des références bibliques.
Peut-être cet instrument de travail si précieux figurera-t-il dans le deuxième
volume, en préparation : Pastorale du péché Nous voulons l'espérer.

Edmond Grin.

Hendrik Kraemer : Theologie des Laientums. Die Laien in der
Kirche. Aus dem Englischen übersetzt von Ursula Markun.
Zürich, Zwingli Verlag, 1959, 158 p.

Le professeur Kraemer, qui fut un des pionniers du Département des

laïques du Conseil œcuménique, poursuit sur terrain réformé l'effort tenté
dans l'Eglise romaine par le Père Yves Congar dans son célèbre ouvrage « Jalons
pour une théologie du laïcat ». — Dans l'histoire ecclésiastique, dit M. Kraemer,
les laïcs ont presque toujours été réduits à la portion congrue ; dans le mouvement

œcuménique lui-même, on s'intéresse trop exclusivement aux ministères
et aux sacrements. Les Eglises cherchent avant tout la continuité avec le passé,
et négligent leur mission dans le monde présent. Certes, on a trouvé des ministères

pour les laïcs, mais on a fait d'eux des laïcs cléricalisés, oubliant ce qui
doit être leur témoignage propre. Or, c'est par les laïcs que la foi chrétienne
entre dans le monde, qu'elle est confrontée avec le monde ; ils sont le « corps
missionnaire », le « fer de lance » de l'Eglise ; les « ministres » sont les serviteurs
des laïcs en vue de leur témoignage d'une vie chrétienne dans la famille, la



286 bibliographie

cité, le travail. L'Eglise est-elle représentée par ses laïcs dans le monde
d'aujourd'hui Ceux-ci ne mènent-ils pas une « double vie », pieuse dans l'Eglise
et profane dans le monde, au lieu d'être le sel de la terre — M. Kraemer
signale les efforts qui ont été entrepris, notamment en France, en Suisse et
en Allemagne, pour former des laïcs à une vie chrétienne plus concrète et plus
fidèle ; mais il réclame que cette recherche soit beaucoup plus générale et
approfondie. — Des critiques ont déjà reproché à M. Kraemer de vouloir
mettre l'Eglise au service du monde plutôt qu'au service de la gloire de Dieu,
et de minimiser la valeur des ministères ; n'est-ce pas le signe qu'il a touché
juste, et que sa critique atteint toute l'orientation de l'Eglise et de la théologie

— On peut regretter que l'ouvrage soit d'une forme peu achevée et
contienne passablement de répétitions ; mais on oublie ce défaut devant la
somme d'expériences et de suggestions positives qu'il contient, et devant la
gravité de l'appel qu'un prophète adresse aux Eglises. Francis Baudraz.

Histoire
de LA

PHILOSOPHIE

Jean Brun : Aristote et le Lycée. Paris, Presses Universitaires de
France, 1961. « Que sais-je », 928, 128 p.

Jean Brun a consacré aux philosophes grecs une série de remarquables
ouvrages de la même collection. Présenter Aristote en quelque cent pages
relève cependant du tour de force. Car, comme le dit l'auteur, une telle
présentation exige qu'on découvre « le point central de la doctrine à partir duquel
s'irradient tous les développements » (p. 15). Et avec Aristote ce point central
est partout et nulle part. — Jean Brun le découvre pourtant sous deux aspects
distincts. Premièrement, dit-il, l'aristotélisme est un effort constant pour penser
simultanément la présence multiple et toujours diverse des êtres dans le monde,
et l'Etre même de cette présence. Sur ce premier point, l'auteur comprend
excellemment, à la lumière du vocabulaire heideggerien, la notion aristotélicienne

de « séparation » : car la présence des êtres au monde est distance de

l'Etre, et la présence à l'Etre est distance au monde ; « Aristote a donc voulu
rendre compte de la séparation ontique entre les étants et de la séparation
ontologique entre les étants et l'Etre » (p. 29). — Deuxièmement, l'aristotélisme
présente une conception du Logos toute nouvelle. Pour les Présocratiques, en
effet, le logos parlait par le truchement de l'homme, simple voix humaine
prêtée à la voix de l'Etre ; pour les sophistes en revanche, le logos est devenu
l'instrument rhétorique qui se met au service de la puissance de l'individu.
Avec Aristote enfin, « ce n'est pas seulement par le Logos l'homme qui parle,
comme le prétendaient les sophistes fondateurs de la rhétorique, ce n'est pas non
plus l'Etre qui s'adresse aux hommes, comme tendaient à le faire croire les
écrits inspirés des présocratiques, c'est l'homme qui parle de l'Etre et qui se

situe ainsi dans cet étonnement qui l'ouvre à ce dont il provient » (p. 27).
J.-Claude Piguet.

Prodi Diadochi tria opuscula (de Providentia liberiate, malo), latine
Guilelmo de Moerbeka vertente et graece ex Isacii Sebastocratoris
aliorumque scriptis collecta, Berolini, W. de Gruyter, i960, 345 p.

Cet ouvrage est le Cahier I des Quellen und Studien zur Geschichte der
Philosophie, publié par Paul Wilpert. La dernière édition des trois opuscules de
Proclus remonte à Victor Cousin (1864). Elle est devenue rare, et d'ailleurs
discutable. De plus, on ne connaissait jusqu'ici que la traduction latine de



BIBLIOGRAPHIE 287

ces textes de Proclus, due à Guillaume de Moerbeke (1215-1286). La présente
édition publie pour la première fois des parties étendues du texte grec original,
grâce aux extraits de Proclus dus à Isaac Sebastocrator, qui est peut-être le
frère de l'empereur d'Orient Alexis Ier Comnène, mort en 1118. Cette édition
était, on s'en doute, une tâche difficile puisqu'il s'agissait de retrouver le texte
de Proclus derrière les citations d'Isaac qui mutilaient ou même parfois
modifiaient le texte. — Les philologues jugeront la valeur de cette entreprise. Disons
ici que les philosophes seront heureux de posséder le texte latin de ces opuscules

et, chaque fois que c'est possible, le texte grec proposé en regard par
Helmut Boese. Si imparfait que puisse rester ce dernier texte malgré le zèle
éclairé de l'éditeur, dont l'apparat critique et des artifices typographiques
permettent de suivre le travail, les philosophes se réjouiront de l'accès qui
leur est donné à la pensée de Proclus. Ces opuscules, selon Boese, expriment
un des derniers états de cette pensée, et Ton sait l'importance considérable
de la doctrine du Diadoque sur le mal, la liberté et la Providence. A travers
le Corpus Areopagiticum, elle a agi puissamment sur le moyen âge et jusqu'en
plein XVIIe siècle sur Leibniz. — L'ouvrage est introduit par une préface
latine concernant surtout l'histoire du texte et il est couronné par un index
des auteurs, un index des mots (latin et latin-grec) renvoyant aux opuscules
et un index gréco-latin donnant la traduction latine des mots grecs.

Fernand Brunner.

Berkeley : L'immatérialisme. Textes choisis par André-Louis Leroy.
Paris, Presses Universitaires de France, 1961, 200 p.

M. Leroy nous a déjà révélé la vraie figure de Berkeley, si souvent méconnue.

Ici, il ajoute pour ainsi dire les « pièces du dossier ». Un tel recueil de
textes a tout d'abord l'avantage de faire état d'ouvrages de Berkeley que
Ton ne lit guère, bien plus qui n'ont jamais été traduits. D'autre part il met
en lumière des thèmes rarement traités par les critiques français de Berkeley :

la théorie berkeleyenne de la certitude, et surtout celle de la signification
et du langage. — La note terminale « verse des documents au dossier d'une
question toujours pendante » : celle des rapports entre Berkeley et Malebranche.
Ces documents tournent autour de la distinction — capitale — qu'introduit
l'auteur entre le réalisme ontologique et le réalisme épistémologique ; cette
distinction permet en effet de poser avec clarté le problème de la valeur des
idées fondées épistémologiquement qui ne correspondent pas à un être réel
saisi par expérience. — Ce recueil de textes tient ainsi la gageure d'être aussi

original qu'un livre de critique philosophique. J.-Claude Piguet.

Maurice Blondel : Lettres philosophiques. Paris, Aubier, 1961, 313 p.

Poursuivant la publication de la correspondance de Blondel d'avant 1914,
l'éditeur groupe dans ce nouvel ouvrage, sous le titre de Lettres philosophiques,
la correspondance de Blondel avec Boutroux, Delbos, Rauh, Lalande, etc.,
relative à l'Action (1893), avec Brunschvicg, avec les R. P. Schwalm, Semaria
et d'autres, concernant la fameuse Lettre de 1896, dite sur l'Apologétique,



288 BIBLIOGRAPHIE

avec Tabbé J. Wehrlé, avec Le Roy, etc., touchant aux critiques et aux
interprétations erronées de la position de Blondel, aux rapports de la théologie et de
la philosophie. En lisant ces échanges de lettres si passionnantes, nous sommes
frappés de ce que Blondel est plus explicite, plus clair et plus direct dans sa

correspondance que dans ses livres et ses articles. Philosophe du dialogue qui,
à travers la conversation, précise sa pensée et la nuance, Blondel a besoin,
semble-t-il, d'un interlocuteur, quelquefois même hostile à sa pensée, pour
dessiner avec fermeté et vigueur le mouvement de sa réflexion et pour élargir
sa démarche en de profondes perspectives. Les thèmes se diversifient et
s'harmonisent d'une réponse à l'autre : recherche poursuivie d'un dépassement de
l'idéalisme et du réalisme sans tomber dans le pragmatisme, par une analyse
des niveaux de la pensée enracinée dans l'action ; dialectique ascendante et
descendante dans la connaissance de Dieu ; le panchristisme comme structure
du réel ; les conditions de toute nouvelle apologétique. Tous ces sujets sont
abordés avec des philosophes et des théologiens connus par ailleurs. L'intérêt
d'une telle correspondance n'est point à démontrer. G. Widmer.

Henri Bouillard : Blondel et le christianisme. Paris, Editions du
SeuU, 1961, 287 p.

Si K. Barth, comme le montre le P. Bouillard dans le bel ouvrage qu'il
lui a consacré, minimise le rôle de l'homme dans l'accueil de la grâce, au point
de faire de l'homme nouveau une création radicale, Blondel a cherché, en
philosophe, à montrer quelles sont les conditions qui rendent possible une
« coopération » de l'homme à son salut, quel est le point de suture entre la
« nature » et le « surnaturel » sans tomber dans le pélagianisme. Pour ce faire,
il ébauche une genèse de la notion de surnaturel à partir des situations dans
lesquelles l'homme existe. Le « surnaturel » chez Blondel est découvert au
départ et à l'arrivée de l'analyse de l'agir et de la pensée, selon le P. Bouillard,
comme leur principe (« surnaturel indéterminé, principe d'existence ; surnaturel
historiquement déterminé dans la révélation, principe de surnaturalisation
deiforme ; ou, la lumière qui éclaire tout homme venant au monde et la grâce
élevante de la révélation positive »). Grâce à une exégèse fouillée, le P. Bouillard

dénoue les fils souvent embrouillés de la dialectique blondélienne qui nous
conduit de la reconnaissance de la grâce de création à la connaissance de la
grâce de rédemption. Précieuse introduction à la lecture souvent difficile des

premières œuvres de Blondel, replacées dans leur contexte et analysées dans
leurs lignes maîtresses. Mais aussi mise au point des diverses interprétations
qu'on en a données (Duméry, Cartier, etc.) sur les questions délicates du
passage du surnaturel indéterminé au surnaturel déterminé, de l'articulation entre
la phénoménologie de l'action et l'ontologie, sur la signification de la médiation
qui aboutira à la thèse du panchristisme. Enfin une étude objective centrée
sur l'intention profonde de Blondel : dégager par une analyse critique de l'action
et de ses ingrédients la philosophie sous-jacente à la mentalité biblique. Une
question importante reste ouverte : est-il possible, comme le pense le P. Bouillard,

de concevoir une théologie spéculative, dans le genre des efforts d'un
Anselme, à partir de tentatives analogues à celles de Blondel Question capitale,
sur laquelle le P. Bouillard, espérons-le, nous donnera prochainement des

aperçus qui seront comme autant de mises en garde contre notre tendance à
limiter la réflexion théologique. G. Widmer.



BIBLIOGRAPHIE 289

Au cœur de la crise moderniste. Le dossier inédit d'une controverse,
lettres de Maurice Blondel, H. Bremond, Fr. von Hügel, A. Loisy,
etc., présentées par René Marié, s. j. Paris, Aubier, i960, 366 p.

Après la récente publication chez le même éditeur d'une partie de la
correspondance de M. Blondel et du R. P. Auguste Valensin, voici un nouveau
choix de lettres, tout aussi passionnantes et instructives que les précédentes,
de quelques-uns parmi les principaux protagonistes du modernisme. Le P. Marié
les introduit, les replace dans leur contexte, les commente sobrement, les
éclaire par des fragments d'autres lettres, en nous fournissant des renseignements

biobibliographiques. On voit comment s'élaborent des textes classiques
comme Histoire et dogme de Blondel, quel fut le rôle joué par certains personnages

dans la crise moderniste. Et. Gilson remarquait récemment que certains
des acteurs de la crise n'avaient pas de formation théologique suffisante pour
aborder les problèmes soulevés par l'exégèse et l'histoire des dogmes. On est
surpris au contraire de la perspicacité des critiques d'un Blondel sur
l'historicisme de Loisy (les quatre lettres de celui-ci sont à lire et à relire), sur la
christologie un peu sentimentale du baron von Hügel. Quand, quarante ans
plus tard, Blondel reprendra l'examen de l'Esprit chrétien, il ne retrouvera
pas, semble-t-il, le jaillissement des idées qui se font jour dans la controverse
autour des notions de tradition, d'Eglise et d'histoire. Comme le fait très
justement observer le P. Marié dans sa postface, le débat sur l'historicisme,
le psychologisme, les rapports entre l'exégèse et le dogme n'a rien perdu de
son actualité, et c'est en connaisseur de Bultmann qu'il le dit. Ne serait-il
pas utile de revenir à ce dossier pour essayer d'apporter quelque clarté dans
les problèmes d'aujourd'hui Gabriel Widmer.

Henri Bergson : Ecrits et paroles. Tome II. Paris, Presses Univer¬
sitaires de France, 1959, p. 235-436.

Mme Mossé-Bastide a eu l'heureuse idée de joindre un second tome au
volume de même genre déjà publié en 1957. Même la seule enumeration des
titres des soixante-quinze textes que Ton y trouve est impossible à faire dans
le cadre de ce compte rendu. Mais il faut en signaler l'intérêt : plusieurs
précisent les positions bergsoniennes. Pour ne citer qu'un seul exemple, dans sa
lettre à James du 15 février 1905, Bergson marque que la principale différence
entre eux porte probablement sur le rôle de l'inconscient : « Je ne puis m'em-
pêcher de faire à l'inconscient une très large place non seulement dans la vie
psychologique mais encore dans l'univers en général, l'existence de la matière
non perçue me paraissant être quelque chose du même genre que celle d'un
état psychologique non conscient. Cette existence de quelque réalité en dehors
de toute conscience actuelle n'est pas, sans doute, l'existence en soi dont
parlait l'ancien substantialisme ; et cependant ce n'est pas de Yactuellement

présenté à une conscience, c'est quelque chose d'intermédiaire entre les deux,
toujours sur le point de devenir ou de redevenir conscient, quelque chose
d'intimement mêlé à la vie consciente, interwoven with it, et non underlying
it, comme le voulait le substantialisme... » D'autres textes montrent les qualités
d'historien de la philosophie et de critique de Bergson. Chacun d'eux ouvre
de nouvelles perspectives ou confirme certaines interprétations du bergsonisme.

Antoinette Virieux-Reymond.

19



290 BIBLIOGRAPHIE

Santino Cavaciuti : La teoria linguistica di Benedetto Croce. MUano,
Marzorati, 1959, 192 p. Pubblicazioni dell'Istituto di FUosofia
deU'Università di Genova. Voi. XIII.
On sait l'importance que B. Croce a reconnue au langage, ce qu'attestent

le titre même de son Estetica corne scienza dell'espressione e linguistica generale,
et le fait qu'expression et intuition sont liées. Pensée foncièrement moniste,
prolongement de l'idéalisme hégélien, où l'esprit recouvre entièrement la réalité.
En gnoseologie, l'intuition représente le premier moment de la connaissance,
le seul qui puisse se passer du concept. L'art a donc une valeur de connaissance,

celle de l'individuel. L'esthétique est une linguistique générale, car son
domaine est celui de Tintuition-expression. Croce a réagi vigoureusement contre
le positivisme, qui considérait le langage comme un fait brut. Il n'est de faits
qu'immanents à l'esprit. — M. Cavaciuti examine comment Croce conçoit la
linguistique, quelle influence Croce a exercée dans ce domaine et pourquoi
sa réduction implicite de la linguistique au seul langage artistique est insoutenable,

le langage, coextensif à la vie de l'esprit, englobant aussi le concept,
et mêlant la théorie et la pratique. N'est-il pas curieux, ajouterons-nous, que
Croce, qui compte comme grand prosateur autant que comme philosophe et
historien, ait tendu à n'envisager que le seul langage poétique

Marcel Reymond.

Philosophie Alberto Caracciolo : Studi Jaspersiani. MUano, Marzorati, 1958,
contempo- 191 p. Pubblicazioni dell'Istituto di Filosofia dell'Università di

raine Genova. Voi. XII.
Remarquable est l'intérêt éveillé en Italie par la philosophie de Karl

Jaspers, notamment par sa philosophie religieuse, difficile à comprendre pour des

esprits formés par la tradition catholique ou contre elle. M. Alberto Caracciolo
s'intéresse, dans ce recueil d'articles, au problème de la démythisation et au
dialogue Bultmann-Jaspers, à la foi philosophique et à ses implications, à la
philosophie comme « langage de l'existence », à la délimitation jaspersienne de
la philosophie et de la science, telle qu'elle fut proposée dans la leçon inaugurale
de Bâle en 1948. M. Caracciolo montre que Jaspers creuse un fossé entre la
science et la philosophie, refusant à tort à la première toute prise existentielle ;

ainsi, il existe légitimement, à côté de l'histoire et de la philosophie de la
religion, une science de la religion, et Jaspers lui-même a pu écrire une Psychologie
der Weltanschauungen. Marcel Reymond.

Jean Brun : Les conquêtes de l'homme et la séparation ontologique.
Paris, Presses Universitaires de France, 1961, 300 p.
Cet ouvrage est l'un des plus intéressants qui aient été donnés à lire en

France depuis pas mal de temps, tant par l'originalité des thèses que par
l'ampleur de l'information et de la matière traitée. Car c'est au fond à une
gigantesque reprise de l'origine et de la destinée intellectuelles de l'homme,
des Grecs à nous, que M. Brun nous fait assister. Le thème de la séparation
ontologique constitue en effet une arête essentielle de la métaphysique contemporaine

(si visible chez Heidegger), et rétrospectivement il apparaît comme
une constante de toute métaphysique. — Deux points centraux de la pensée



BIBLIOGRAPHIE 29I

de M. Brun méritent qu'on les présente pour eux-mêmes. Le premier point
consiste en la distinction du logos et de la praxis. C'est une distinction
phénoménologique dans son fond. Tout être et toute pensée peuvent en effet être
rapportés « de l'intérieur » à des cadres ou à un milieu qui les constituent « du
dedans », ou au contraire ils peuvent être rapportés extérieurement à un
système de référence qu'ils constituent du dehors. Dans le premier cas, Tunité
transcendante préexiste aux êtres ou aux pensées ; dans le second cas, Tunité
est postérieure à Tunité que font « ensemble » (pour la pensée) ces êtres et ces

pensées. Le premier cas ouvre à un « monde » (au sens phénoménologique) qui
est celui du logos ; dans le second cas, au monde de la praxis. — Donnons
deux exemples de chaque cas, le premier exemple étant emprunté à un domaine
que ne touche pas l'auteur, mais qui me paraît très significatif. Toute la musique
classique, jusqu'à Debussy y compris, a présenté des sons et des intervalles
dont la référence interne était la «tonalité» (j'entends la tonalité vraie, et
non pas de simples schémas tonaux variables selon les formes et selon le style) ;

la tonalité constitue donc un logos qui préexiste aux apparitions variées des

sons musicaux et qui leur donne un sens. La musique classique est un déploiement

de formes et de styles à l'intérieur d'un « milieu » de référence originel
et transcendant. Tandis que la musique contemporaine, dès Strawinsky et dès

Schönberg, cherche à constituer Tunité de la musique à partir des sons mis
en œuvre ; la référence à la « musique » de chaque son ou de chaque intervalle
n'est plus vécue préréflexivement comme un milieu originaire à l'intérieur
duquel on se déplace, mais comme le terme, pensé réflexivement, d'un certain
ordre voulu des sons. Le monde musical contemporain est donc un monde
de la praxis, où l'acte humain créateur porte sur ce qui était précédemment
donné. — En matières intellectuelles et philosophiques, le monde du logos
apparaît comme celui des Présocratiques, pour qui le langage est à la fois l'acte
humain d'expression et le milieu originel de référence, le cadre à l'intérieur
duquel on se déplace. Si bien qu'un présocratique « était dans » le logos exactement

comme un musicien vit « dans la musique ». Tandis que dès les Sophistes,
pour Jean Brun, et dès les Stoïciens pour J. Lohmann, ce milieu interne cesse
d'être vécu du dedans pour être visé intentionnellement du dehors et pour
être constitué à partir des éléments qui peuplent ce milieu. (A certains égards,
et à mon avis, c'est la philosophie atomistique qui inaugure en métaphysique
cette nouvelle attitude de l'homme.) En tout cas, le logos cesse de préexister
aux constructions de la pensée, pour devenir la construction de toutes les
constructions ; il cesse d'être un logos pour devenir le terme d'une activité
mentale, le terme d'une praxis. — Cette première distinction en entraîne une
autre, de moindre importance, mais tout aussi centrale. — C'est la distinction
des deux types de « chemin ». L'idée de « chemin » constitue en effet l'une de
ces métaphores fondamentales qui sont sans cesse utilisées par les philosophes
de toujours. Or, au sens propre, un « chemin » s'entend soit dans l'espace, soit
dans le temps. Dans l'espace (et toute la problématique historique du concept
d'espace vient confirmer ces assertions de Jean Brun), le chemin a cessé (dès
Descartes, à mon avis) d'être inscrit à l'intérieur d'une topographie préexistante

(qui jouerait le rôle d'un logos, centre vécu et préréflexif de référence)

pour engendrer lui-même sa topographie. Il est frappant de voir comment chez
Descartes le cheminement engendre le chemin, et comment, de plus en plus (chez
Leibniz et surtout chez Kant), ce n'est plus l'homme qui « est dans » l'espace,
mais l'espace qui est dans l'homme — si bien que l'espace devient un objet
parmi les autres, visé intentionnellement par une activité de l'esprit, terme



292 BIBLIOGRAPHIE

d'une praxis. — On en dirait autant du temps et du devenir. « Concevoir le

temps comme mesuré, et non comme mesurant, constituait en effet une
véritable révolution », écrit l'auteur (p. 128). Le cheminement dans le temps (notre
vie humaine, le devenir humain, le vieillissement, etc.) va désormais servir
à mesurer le temps ; le temps cesse donc aussi d'être un cadre de référence
vécu intérieurement pour être projeté au dehors, objectivé au même titre
que n'importe quelle chose temporelle. Avec Leibniz et Kant, et avec tout le
XIXe siècle philosophique, le temps quitte définitivement son état de « logos »

pour entrer dans le monde de la « praxis ». — Et spirituellement, enfin, il est
clair que la pensée se trouvait, chez les Grecs habitant le « logos », condamnée
à des circuits, à des cheminements circulaires à l'intérieur de la référence
transcendante, exactement comme un musicien (jusqu'à nos jours) peut avoir
semblé « tourner en rond » dans les cadres de la tonalité classique. Au moment
où s'objective le logos, c'est-à-dire au moment où il cesse d'être logos pour
devenir l'objet intentionnel d'une activité pratique, d'une « praxis », le cheminement

devient, au gré de la pensée, droit, courbe, elliptique, parabolique,
asymptotique, en spirale, etc. (Toutes ces figures géométriques sont des
« modèles », des « images » centrales, que Ton retrouve dans presque toutes les

philosophies modernes ; Bachelard l'a montré.) De la même manière le musicien
contemporain, affranchi des lois de la tonalité et de la tonalité elle-même
comme logos, cherche à définir les chemins de la musique nouvelle par les
cheminements (quasiment géométriques) des sons dont il se sert. Alors que
toute la musique classique, avec de très grandes différences, a toujours été
fondamentalement cyclique (retour à la tonalité initiale après des « détours »),

la musique contemporaine cherche à être linéaire (utilisation des procédés de
l'écrevisse, du Spiegel, etc.). — Ces thèses, on le voit, sont extraordinairement
intéressantes. Leur exposé a été trop étendu pour que je puisse songer ici
à reprendre la structure entière du livre de Jean Brun. Il me suffit de dire
qu'à l'originalité des thèses s'ajoute l'originalité des remarques particulières,
des développements, et même (ce qui est rare, surtout dans une thèse de
doctorat) celle des références. On lira par exemple sur la figure de la « roue » des

pages passionnantes. Mon seul regret est que Jean Brun, parvenu à l'étude
finale du langage conçu comme une sorte de médiation entre le logos et la
praxis et défini comme une véritable « topologie de l'existence », ne prolonge
pas ses analyses assez pour nous faire comprendre quels doivent être, dans
notre monde, les rapports entre le langage que nous avons à parler désormais
et le logos dont il a si bien parlé. J.-Claude Piguet.

Georges van Riet : Problèmes d'epistemologie. Louvain et Paris,
Editions Nauwelaerts, i960, VI + 425 p. Bibliothèque philosophique

de Louvain, 20.

Commençons par deux remarques à propos du titre même de l'ouvrage.
Il pourrait laisser entendre que quelques-uns des problèmes que pose l'epistemologie

vont être examinés systématiquement. En réalité, si l'ouvrage tout
entier tourne bien autour de questions épistémologiques, il ne les aborde pas
directement. Il s'agit en effet d'un recueil soit d'articles parus dans diverses
revues, soit de cours. D'un autre côté, il est courant aujourd'hui d'associer
le terme d'epistemologie aux problèmes spécifiques que posent les sciences

particulières. Mais l'auteur l'entend plutôt dans le sens que Lalande réserve



BIBOIOGRAPHIE 293

à « théorie de la connaissance ». — Ceci dit, on peut y distinguer trois sortes
d'études : 1. Deux études de nature historique. L'une est relative à la notion
d'abstraction chez saint Thomas, c'est-à-dire aux règles qu'il faut observer

pour penser le réel, considéré comme donné indépendamment de la connaissance

que nous en pouvons avoir. L'autre est consacrée à éclaircir la théorie
thomiste de la sensation externe, généralement reconnue difficile et, par
quelques-uns, incohérente. L'auteur s'attache à montrer qu'elle n'est ni ceci, ni
cela, à condition de ne pas y chercher ce que saint Thomas a évité d'y mettre
et, en particulier, le passage du physique au psychique. — 2. Deux études
critiques. La première est consacrée à l'epistemologie de Mgr Léon Noël (1878-
1953) qui, s'il a joué un rôle de premier plan dans le cadre de l'Université de
Louvain, n'est peut-être pas très connu des philosophes non thomistes. L'auteur
suit minutieusement le développement d'une pensée qui n'a cessé de réclamer
le retour aux « données immédiates de la conscience » et de proclamer l'antériorité

et l'indépendance de l'epistemologie « par rapport à toute explication
métaphysique de la connaissance » (p. 143). La seconde est une analyse
critique de L'être et l'essence (1948) de M. Etienne Gilson. — 3. Sept études qui
visent à confronter le réalisme thomiste et la pensée moderne. Il s'agit
essentiellement d'une mise en question de la phénoménologie et de quelques formes
d'existentialisme, soit directement comme dans Réalisme thomiste et phénoménologie

(p. 170-206), soit plus souvent par l'intermédiaire d'un thème central
(l'évidence, le mythe, ou encore d'un ouvrage précis (Philosophie de la
religion, Foi et institution de M. Henry Duméry). — L'intérêt d'une telle
enquête nous paraît résider dans la netteté de la position de l'auteur. D'une
part, en effet, il appuie explicitement ses jugements sur le thomisme, mais
d'autre part il ne cesse de rappeler que les questions posées par d'autres
philosophies sont de vraies questions et, comme il l'écrit, qu'un philosophe réaliste
« se doit de réfléchir au bien-fondé du réalisme, non seulement en relisant
Descartes et Kant, mais en prenant au sérieux les questions qui lui sont posées

par nos contemporains » (p. 206). Jean-Blaise Grize.

Ludwig Wittgenstein : Tractatus logico-philosophicus suivi de
Investigations philosophiques. Introduction de Bertrand Russell.
Traduction de Pierre Klossowski. Paris, Librairie Gallimard, 1961,
365 p. Bibliothèque des Idées.

La pensée de Wittgenstein a joué et joue encore un rôle de premier plan
dans la philosophie du langage. Le Tractatus est essentiellement consacré à

déterminer les conditions auxquelles tout symbolisme doit satisfaire pour
représenter des faits donnés. Les Investigations sont moins uniformément
organisées. Elles se présentent comme une suite de réflexions dont on peut tirer
trois thèmes principaux : 1. Pour comprendre un mot, il faut le replacer dans
son contexte linguistique. 2. Une «expérience » ne prend son sens que située
dans son environnement vécu. 3. « Un processus intérieur a besoin de critères
extérieurs» (n° 580). — Ces deux ouvrages n'existaient jusqu'ici qu'en
allemand et en anglais. Il est d'autant plus heureux qu'ils soient traduits en français

que l'auteur est plus déconcertant et difficile à comprendre. Il vise, en
effet, davantage à faire réfléchir, à soulever des problèmes — qui vont de la
meilleure façon de vérifier une tautologie jusqu'à celle d'apprendre le concept
« douleur » — qu'à enseigner un corps de doctrine. Il s'ensuit que tout essai



294 BIBLIOGRAPHIE

d'analyse risquerait de s'étendre plus longuement que le texte original. Aussi
nous bornerons-nous à citer en entier le fameux chapitre 7 et dernier du
Tractatus : « Ce dont on ne peut parler, il faut le taire. »

Jean-Blaise Grize.

Amir Mehdi Badi : L'illusion de l'extensibilité infinie de la vérité.
Tome I. La vision subjective du Monde, 1957, 289 p. — Tome II.
Vers une connaissance objective. Lausanne, Payot, i960, 158 p.

La théorie des quanta a détruit, en même temps que Tunité de la science
de la matière, ce qu'il faut appeler « l'illusion de l'extensibilité infinie de la
vérité» (I, p. 15). D'où le titre de l'ouvrage. Après avoir interrogé surtout
les Ioniens, Platon, Aristote et Descartes, M. Badi conclut son premier tome
ainsi : Vérité de la science et vérité de la foi s'opposent. Pour avoir cru leur
union possible, Descartes est acculé à une impasse. — Dans le second tome,
l'auteur, après avoir étudié Montaigne, F. Bacon, Berkeley, Locke, Hume et
Kant, conclut que l'objectivité n'est autre que l'unanimité, toute relative
d'ailleurs dans le subjectif. M. Badi a fait sienne la recommandation bergsonienne

de ne lire que les textes eux-mêmes et non les commentaires, car, sauf
erreur de ma part, il n'y a aucune allusion ni aux histoires de la philosophie
ni aux commentaires parus sur les auteurs lus et interrogés. Un troisième tome :

« Science et liberté » étant annoncé, il est trop tôt pour juger de la position
personnelle de l'auteur, qui a parsemé ses deux tomes de remarques judicieuses.
J'ai été heureuse de le voir souligner l'importance de Dieu dans la construction
métaphysique de Descartes, qui est loin de donner seulement « la chiquenaude
initiale » au système. Antoinette Virieux-Reymond.

Robert Junod : Les Eglises trahissent Dieu et trompent les hommes.
Genève, Perret-Gentil, i960, 55 p.

Malgré les apparences, ce petit livre n'est pas un pamphlet ; malgré ses
virulences contre l'Eglise, il n'est pas non plus une satire, car l'auteur veut
non pas se moquer, mais éduquer. C'est un cri, un cri dont le pathétique marque
à la fois la grandeur et les limites. Grandeur, parce que souffle, tout au long de
ce libelle, un esprit large, généreux, angoissé aussi, mais profondément honnête ;

l'auteur « clame sa détresse » ; il faut qu'il crie : « Comme Luther, je ne puis
autrement. » Et cela marque aussitôt les limites : car il est d'autres voies que
celles du cri, et l'auteur ne les fraye guère. On doit le constater, mais on ne
saurait le reprocher. Le cri, en effet, est essentiellement appel à la conscience,
chaque conscience ayant pour tâche postérieure de construire le monde, et de

se construire. — Ce cri est un cri de paix. La guerre, dit R. Junod, n'est
jamais juste. Et il ajoute : Les Eglises ne mènent pas la lutte contre la
guerre. Elles oublient donc leur tâche, et ajoutent l'hypocrisie à cette faute
première. — Le pacifisme de l'auteur a un double aspect : politique et
métaphysique. L'aspect politique est évident ; il procède du pacifisme de Pierre
Cérésole, « l'un des plus purs génies religieux de notre siècle » (p. 26). Il se
laisserait définir par son refus de l'arme atomique, son refus du service militaire
obligatoire, son respect de l'objection de conscience. Il dénonce le bellicisme
du Réarmement moral, en des formules que la passion rend saisissantes :



BIBLIOGRAPHIE 295

le RAM, écrit R. Junod, «affuble Dieu d'une capote militaire... il glisse dans
la main de Jésus la bombe tactique format réduit... Mais ce n'est plus le Christ
crucifié, mais le Christ à l'hydrogène ». Enfin ce pacifisme accepte l'idée de
«coexistence pacifique » entre l'Est et l'Ouest (p. 27). — Métaphysiquement,
l'auteur pose la question de base : « Qui est Dieu » (p. 36). Sa réponse pourra
décevoir ; le renversement proposé de la formule « Dieu est amour », laquelle
devient : « L'amour est Dieu », nous fait quitter le christianisme pour entrer
dans une religiosité infiniment plus vague. De même le refus du catholicisme
romain laisse transparaître un protestantisme quelque peu affadi. Enfin, quand
l'auteur souligne l'hypocrisie des Eglises, son mot : « Ah que je leur préfère
l'atroce Hitler » (p. 49) marque, je crois, le moment où la passion et la véhémence
se mettent moins au service de la pensée que du langage, plus exactement de
la formule-choc. — C'est que ce livre tout entier est de style, et c'est ce qui en
fait la grande valeur. Sous un cri, on peut toujours lire l'honnêteté d'une
conscience ; mais sous un beau cri, on lit bien davantage : l'homme tout entier,
sa lucidité, sa souffrance, sa foi. J.-Claude Piguet.

Francois Heidsieck : L'inspiration. Art et vie spirituelle. Paris,
Presses Universitaires de France, 1961, 300 p.

C'est là une thèse de doctorat, qui présente les qualités et les défauts de

ce genre d'exercice. L'auteur remonte d'une recension des acceptions du terme
« inspiration », prise chez Littré, à Platon, dont il suit la descendance
historique. Ce qui lui permet d'amasser des matériaux (comme Ton dit), afin de

présenter des perspectives systématiques, où du reste il décèle assez heureusement

l'antinomie fondamentale de l'esthétique, prise entre le respect silencieux

de son objet et le désir d'ajouter à l'émotion du beau les paroles qui
expliquent. — Parvenu au point où on l'attend avec impatience, l'auteur se

croit malheureusement tenu de nous décrire la création artistique. « Nous ne

pouvons nous y dérober », dit-il, et cette obligation académique nous vaut,
parmi d'excellentes remarques, de bien longs développements. Des considérations

sur le rôle de l'histoire en esthétique sont plus originales et préparent
l'aperçu synthétique terminal. — Celui-ci élargit une matière déjà suffisamment

ample et fait appel à la notion d'invention organique élaborée par Ruyer,
puis à toute une psychologie de la mémoire, pour déboucher dans des
considérations morales et religieuses. Dans le VIIe chapitre, qui précède la conclusion

et qui est une synthèse de tout l'ouvrage, fort justement consacrée au
problème du langage de l'art, M. Heidsieck ne dépasse guère les cadres élaborés

par B. de Schloezer. — J'ai l'air d'être très sévère, et pourtant ce n'est pas
à l'auteur, à François Heidsieck, plein de promesses, riche en information,
cultivé, sensible, bon philosophe, que je m'en prends. J'en veux au genre
dans lequel il a bien été contraint de s'illustrer que j. La thèse de doctorat,
surtout à Paris, exige qu'on se soumette à une discipline qui risque toujours
de tuer la vérité philosophique que chacun croit détenir en lui sitôt qu'il
commence à philosopher. Cette obligation d'être complet, de vouloir tout dire,
de ne pas oublier les rappels historiques ni les allusions déférentes aux membres
du jury, tout cela peut parfois masquer l'essentiel du « message » que le philosophe

veut faire parvenir. C'est pourquoi il faut toujours attendre (et chacun
le sait) le « second ouvrage » d'un auteur, celui où, pourvu de son titre et libéré
des obligations sociales que l'obtention de ce titre lui a imposées, il dira enfin



2g6 BIBLIOGRAPHIE

librement ce qu'il pense. Mais il ne faut pas oublier non plus que nous tous
avons toutes les peines du monde parfois à nous libérer de cette forme académique

de pensée qu'imposent les hautes écoles, et qui tue trop souvent la
véritable philosophie. J.-Claude Piguet.

Spencer Heath : Citadel, Market and Altar. Emerging Society.
Outline of Socionomy, the new natural Science of Society. Baltimore,

U.S.A., 1957, The Science of Society Foundation, Inc.,
259 p. Tables.

L'auteur, un industriel retiré des affaires, s'est lancé dans la construction
d'une nouvelle théorie sociale. Il n'est pas un sociologue, donc un observateur
de la société, mais un socionome, qui s'efforce de démontrer que le principe
de la libre entreprise est la base idéale de la société future et répond aux besoins
les plus profonds de cette dernière. Il analyse le fait social, non comme un
donné, mais selon ce qu'il sera en application des principes qu'il définit dans
son ouvrage. — On y retrouve un certain nombre de notions valables, comme
le concept d'énergie de la société, la valeur du contrat, opposé à toute politique
coercitive. — Le titre de l'ouvrage s'explique par les trois fonctions de la
société (p. 56) : Citadelle — le maintien de Tordre, l'Etat ; Market — les échanges,

les services ; Altar — la vie intérieure des individus, la culture. — Cet
ouvrage, qui rappelle quelque peu certains écrits des socialistes utopiques du
siècle passé, dans un langage plus moderne, est plus difficile à lire pour un
Européen que pour un Nord-américain. Herald Châtelain.

François Perroux : Economie et Société. Contrainte — Echange —
Don. Paris, Presses Universitaires de France, i960, 186 p. Initiation

philosophique, 46.

On ouvre le livre de Fr. Perroux avec intérêt, connaissant la personnalité
de l'auteur. On le fait, dirais-je, avec d'autant plus de passion que nous n'ignorons

pas les contraintes et les angoisses de notre temps. La recherche d'une
économie renouvelée, où l'homme retrouve sa place et ne soit plus écrasé par
les choses, se justifie. Economie et Humanisme a appelé la méthode de Fr.
Perroux : « la méthode de l'économie généralisée », se dégageant « de l'avarice
des nations pour devenir celle de l'économie de l'homme, de tout l'homme et
de tous les hommes » (1958, p. 292). — Mais ce que Ton peut regretter, c'est
que cet ouvrage d'initiation soit écrit dans un langage souvent difficilement
accessible au lecteur non averti du vocabulaire particulier du professeur
Perroux. La dernière section, constituant un apport réellement constructif, se lit
par contre infiniment plus aisément. On parcourt avec plaisir ses pages sur
le don d'amour, l'oubli opportun par les sociétés occidentales de la loi du
« rien pour rien », le principe de participation. Ce qu'il fait c'est, dans le fond,
le procès de la société marchande et ses « Propos d'étape » — la conclusion
brève du livre — sont déjà précieux à eux seuls.

Herald Châtelain.



BIBLIOGRAPHIE 297

Entretiens d'Oberhofen. Dialectica, vol. 15, n° 1-2, 1961, 57-58, 336 p.
Le lecteur trouvera là, je pense, le dernier écho de la pensée de Gaston

Berger ; il entendra pour ainsi dire encore une fois sa voix, d'autant plus que
les Entretiens ont été reproduits fidèlement, tels qu'ils furent effectivement
tenus. — Le point culminant de la discussion se trouve dans l'opposition de
F. Gonseth aux thèses de F. Brunner. Ce dernier dissocie en effet assez
radicalement l'effort scientifique de l'effort métaphysique ; il assigne à la
métaphysique une tâche austère, dépouillée, presque mystique, à une altitude qui
dépasse absolument toutes les entreprises relatives des hommes sur terre. A
quoi F. Gonseth rétorque qu'« une entreprise qui vise aussi haut que celle de
M. Brunner éveille en lui la crainte dont il ne peut se défendre devant l'acte
luciférien... » (p. 310). Cette attaque ne perturbe en rien la sérénité angélique
de M. Brunner, car « il sait que plus on monte, plus les chutes sont dangereuses »

(p. 316). — C'est ainsi de la possibilité et des espoirs de la métaphysique que
Ton parla essentiellement à Oberhofen. Mais on avait commencé par s'enquérir
des limites et des critères de la connaissance en sciences, en philosophie et
en histoire. J.-Claude Piguet.



298 BIBLIOGRAPHIE

NOTICES BIBLIOGRAPHIQUES

La Sainte Bible du chanoine Crampon. Trad, révisée par J. Bonsirven
(A. T.), et traduction nouveUe d'A. Tricot (N. T.). Paris, Desclée,
i960. 1164 -f 364 + lv + 12 H. T.

La traduction originale fut publiée de 1894 à 1904, et s'imposa aussitôt.
Elle fut remaniée par J. Touzard et E. Levesque vers 1920 et se présente
aujourd'hui sous un visage encore renouvelé. A une introduction analytique
succède un tableau chronologique ; une grande innovation (bienvenue) consiste
en l'indication marginale des références. De nombreuses cartes ainsi qu'un
« petit dictionnaire du Nouveau Testament » sont destinés à apporter au non-
spécialiste de précieux renseignements. Le tout est excellemment présenté,
dans une typographie impeccable.

Wilhelm Vischer : Le prophète Habaquq. Traduction française
d'Albert Cavin. Genève, Labor et Fides, 1959, 61 p.
Conférence destinée aux pasteurs yougoslaves, avec données historico-

exégétiques : recours à la Justice pour mettre fin à toute dictature, procès
de la force et de la fatalité, comme solutions à l'iniquité, reconnaissance de
la venue de Dieu, fidèle à son élection et à sa volonté salvifique.

Saint Thomas d'Aquin : Somme théologique. L'œuvre des six jours,
la pars, quaest. 65-74. Traduction française, notes et appendices
par H.-D. GardeU, O.P., Paris - Tournai - Rome, Desclée et Cle.
Editions du Cerf, i960, 335 p.

Saint Thomas étudie la créature corporelle, après la spirituelle (les anges,
quest. 50-64) et avant la créature composée (l'homme, quest. 75-103), en
suivant l'Ecriture (Gen. 1) et les commentateurs (Basile, Augustin). Excellents
appendices du P. Gardeil, sur Gén. 1, la cosmologie des Pères et leurs exégèses
de Gén. 1 et sur les mêmes questions pour le Moyen Age. Une mine de
renseignements qui aideront à comprendre un texte et son histoire, qui sans ces

explications serait déconcertant pour le lecteur moderne.

Yvonne Pellé-Douël : Saint Jean de la Croix et la nuit mystique.
Paris, Editions du SeuU, i960, 189 p. Maîtres spirituels.

Le Maître spirituel, le Poète, le Docteur de la nuit des sens, de la foi et
de l'union, autant de chapitres pour définir la présence de Dieu en saint Jean
de la Croix à la lumière des plus beaux chapitres de ses œuvres. Conclusion
un peu rapide sur son influence, en se référant à Bremond. Instructive, cette
façon de commenter saint Jean à l'aide de reproductions du Greco. Encore
une brillante réussite de cette admirable collection.



BIBLIOGRAPHIE 299

Bienheureux Pierre Favre : Mémorial. Traduit et commenté par
M. Certeau. Bruges, Desclée De Brouwer, i960, 458 p. Christus, 4.

Document de grande valeur sur les incidences des Exercices dans le ministère

d'un « missionnaire » de la Contre-Réforme naissante : rappel des grâces
accordées et des résolutions de ce Savoyard, un des premiers disciples de saint
Ignace (1506-1546), témoin des colloques de Worms, de Spire, en tant que
confesseur. Instrument de travail pour la connaissance de la première moitié
du XVIe siècle, de l'époque transitoire entre la spiritualité médiévale tardive
et la spiritualité moderne en face de la Réforme.

George F. Macleod : John Knox aujourd'hui. Cinquième confé¬
rence annueUe du Foyer John Knox. Genève, 1959, 24 p.

L'auteur, eminent fondateur de la communauté d'Iona, définit dans cette
très alerte conférence les conditions nécessaires à un renouveau authentique
de l'Eglise : nous avons besoin d'une nouvelle doctrine de l'homme ; nous
avons besoin d'un monde uni, et non seulement unifié. C'est dire qu'il nous
faut retrouver la double dimension — personnelle et communautaire — de
l'Evangile, dans une Eglise universelle. Cette triple exigence se retrouve déjà
à la base de la Réforme de John Knox. « Si nous suivons l'exemple des
réformateurs en nous engageant dans toutes les situations vraies de notre milieu,
alors la porte s'ouvrira devant nous » (p. 24). — Le style direct et plein
d'humour de l'auteur fait de cette conférence une « franche explication » sympathique

autant que lucide.

Alain Guillermou : La vie de saint Ignace de Loyola. Paris, Editions
du SeuU, 1956, 277 p.

Des innombrables livres consacrés à la vie de saint Ignace de Loyola,
celui-ci n'est pas le plus savant ni le plus critique. Dépourvu de toutes
références bibliographiques, c'est un récit populaire, de qualité cependant. On

y souligne en particulier les relations du héros avec les Illuminés d'Espagne
et ses contacts avec les érasmiens. Le ton de l'ouvrage est, dans l'ensemble,
celui d'une apologie édifiante, intelligente, et la ligne dominante est celle de
la vie mystique et de l'acheminement vers la sainteté catholique.

Hans Urs von Balthasar : Elisabeth de la Trinité et sa mission spi¬
rituelle. Traduit par J. Ancelet-Hustache, liminaire de François de
Sainte-Marie. Paris, Editions du Seuil, i960, 203 p.

L'auteur met en relief le caractère biblique des écrits de la carmélite de

Dijon (1880-1906) : rôle central de la prédestination, de la communion à la
Passion, de l'adoration et de la louange. « Mystique christologique et pneuma-
tologique, qui se nourrit de saint Jean et de saint Paul avec le rythme des

concepts oscillant entre l'union et la distance. » On est frappé par l'authenticité

de ce témoignage, sa profonde simplicité, si proche de l'esprit de la
Réforme.



300 bibliographie

Mgr Francis Trochu : Sainte Bernadette. Textes et légendes de
Mgr Francis Trochu ; 193 photos de Léonard von Matt. Bruges,
Desclée De Brouwer, 1956, 287 p., grand format.

Ce n'est pas un ouvrage de théologie mais un beau livre d'images, d'excellentes

images très évocatrices faites par un véritable artiste. Le texte simple
et bref mais très soigné évoque l'existence terrestre et l'influence posthume
de Bernadette, et Mgr Théas, dans une courte préface, exalte la présence
maternelle de la Vierge Marie dont la miséricorde accueille à Lourdes tous
ceux qui souffrent en leur corps ou en leur âme.

Maurice Villain : L'Abbé Paul Couturier, apôtre de l'unité chré¬
tienne. Souvenirs et documents. Préface de A. Latreille. Paris-
Tournai, Casterman, 1957, 578 p.

Non seulement une biographie du P. Couturier, mais l'histoire documentée
(nombreux inédits) des initiatives catholiques en vue de Tunité (la Semaine
de prière, les centres de recherches œcuméniques, les publications, les dialogues
doctrinaux). Œuvre de l'un des meilleurs connaisseurs de l'œcuménisme, d'un
disciple et continuateur du P. Couturier, elle fait une large place aux
interlocuteurs réformés (les cellules interconfessionnelles, Taizé, Grandchamp,
W. Monod). Ouvrage indispensable pour la compréhension de l'œcuménisme.

Jacqueline Vincent : Livre de l'Amour. Présenté par le P. Bruno
de Jésus-Marie. Bruges, Desclée De Brouwer, i960, 293 p. Etudes
Carmélitaines.

On lira attentivement cette bouleversante et poignante confession du
triomphe de l'amour sur l'adversité la plus totale, de la guérison et de
l'élévation d'une âme ardente, de l'épanouissement d'une intelligence connue par
ailleurs dans une œuvre littéraire largement diffusée. Un tel livre rayonne ;

il montre le chemin de la rencontre avec le Dieu sauveur.

Jacques et Raïssa Maritain : Liturgie et contemplation. Bruges,
Desclée De Brouwer, 1959, 99 p. Présence chrétienne.

Vigoureuse réfutation des détracteurs de la vie contemplative, réduite au
subjectivisme et à l'illuminisme et des partisans exclusifs du renouveau
liturgique communautaire. Saint Thomas et l'Encyclique Mediator Dei enseignent
que la communion avec Dieu constitue la fin de l'homme, sous la motion des
dons du Saint-Esprit.

Ch.-V. Héris : Le Mystère de Dieu. Paris, Editions du Cerf, i960,
299 p. Lumière de la foi.

Réédition d'un excellent traité de Dieu, fondé sur l'Ecriture et saint Thomas.
Son intérêt : la christologie (en fonction de l'amour de Dieu) commande l'étude
du dogme trinitaire, de la création et de la chute, de la rédemption et de la
vie éternelle. Théologie de la divine charité, parce qu'enracinée dans l'acte
révélateur et rédempteur de Dieu en Jésus-Christ.



bibliographie 301

Louis Lochet : Apparitions. Bruges, Desclée De Brouwer, 1957,
160 p. CoUection « Présence chrétienne ».

L'auteur de ce petit ouvrage de dévotion nous dit que « ceci n'est pas le
livre d'un savant mais d'un pèlerin dont la prière et la méditation se mêlent
à celles de tous les autres et n'ont d'autre but que de les aider à se tourner
vers celle qui apparaît si maternellement à notre génération pour nous ramener
à la connaissance et à l'amour de son Fils et nous attirer en lui vers le Père ».

Dans ces pages pieuses, on ne trouvera ni récit historique ni analyse psychologique.

Si Ton veut connaître l'histoire des apparitions de la Vierge au XIXe
et au XXe siècle, on pourra consulter l'ouvrage de Goubert et Cristiani, Les

apparitions de la Sainte Vierge (Paris, La Colombe, 1952).

Henri Rondet, S.J. : Introduction à l'étude de la théologie du mariage.
Paris, Lethielleux, i960, 202 p. Collection « Théologie, Pastorale
et Spiritualité. Recherches et synthèses ».

Intéressante étude de la théologie catholique romaine du mariage. Les
trois premiers quarts de l'ouvrage sont consacrés à un aperçu historique.
L'auteur aborde successivement les points suivants : Le mariage et la famille
avant Jésus-Christ : l'Ancien Testament, le paganisme gréco-romain. — Mariage
et continence : christianisme et paganisme. — Le principe de l'indissolubilité :

l'Eglise et le droit romain. — Les vicissitudes du principe : l'Eglise et les
Barbares. — Le sacrement de mariage : la chrétienté médiévale. — Le mariage
contrat et sacrement : du Concile de Trente au Syllabus. — Les empêchements
de mariage : la conflit de juridiction ; l'Eglise et l'Etat à l'époque moderne. —
Du mariage civil au divorce et à l'union libre ; le XIXe siècle. — Contrat ou
institution les juristes philosophes du XXe siècle. — Le sens et la fin du
mariage ; discussions contemporaines. — La seconde partie, très brève (une
trentaine de pages), est consacrée aux conclusions doctrinales : le mariage
chrétien « est ordonné d'abord à l'enfant » ; il est un sacrement institué par
le Christ, dont les époux eux-mêmes sont les ministres ; seule l'Eglise a le
pouvoir de mettre au mariage des baptisés des empêchements formels ; même
les baptisés non catholiques sont, en droit, sujets de l'Eglise et soumis à sa

juridiction ; le mariage entre chrétiens une fois consommé est un et indissoluble

; enfin la prééminence de l'état de virginité sur l'état de mariage est une
vérité de foi. — A propos de chacune de ces thèses, trop brièvement présentées,

semble-t-il, la théologie évangélique a, on s'en doute, bien des questions
à poser et des objections à formuler,

Amour et fiançailles : yo questions et réponses sur l'amour et le mariage.
Genève, Labor et Fides, i960, 141 p.
Ce petit volume a été préparé à la demande de la « Commission pour la

famille » de l'Eglise nationale protestante de Genève. Nous avons là
l'aboutissement du travail d'une équipe de cinq couples. — La formule est nouvelle,
et semble-t-il heureuse : au lieu de longs exposés, la réponse à soixante-dix
questions posées jour après jour aux auteurs par des jeunes... et des moins
jeunes. Chaque question constitue un chapitre. Les titres, on le devine, sont
très divers : Que penser des longues fiançailles Quel est le rôle de la foi dans
le mariage Un homme doit-il faire des expériences sexuelles avant le mariage
Comment établir notre budget — Simplicité, franchise, profondeur sont les



302 BIBLIOGRAPHIE

marques de cet ouvrage, appelé à rendre de grands services dans notre monde
désaxé. — Mais est-il exact que (Gen. 2 : 24) une seule chair signifie une seule

personne Et n'est-ce pas une erreur de prétendre que l'Eglise anglicane admet
avec les réformés Tintercommunion

Jean Brun : Epicure. Les Epicuriens ; textes choisis. Paris, Presses
Universitaires de France, 1961. « Les grands textes, bibliothèque
classique de phUosophie », 172 p.
Ce sont là des fragments classés intelligemment selon les matières, si bien

que le lecteur dispose d'un panorama complet de l'épicurisme d'après les

sources mêmes. L'auteur a reproduit la traduction de M. Solovine, mais n'a
pas préféré la traduction de Lucrèce par Henri Clouard à celle de Lagrande-
Blanchet, moins bonne, à en juger sur quelques exemples.

Wolfgang Ritzel : Jean-Jacques Rousseau. Stuttgart, W. Kohl-
hammer, 1959, 158 p. Collection Urban-Bücher.

Connu par un ouvrage sur la philosophie de la religion de Fichte, l'auteur
s'efforce de restituer l'individualité historique de Jean-Jacques, en se fondant
d'abord sur les jugements que l'illustre écrivain a portés sur lui-même. L'information

biographique est donc au service d'une restitution de la personnalité
et de l'œuvre dans leurs contradictions vécues. Ce petit ouvrage plaira par
son ton direct, ses références concrètes et l'abondance de son information.

Heinz Heimsoeth : Atom, Seele, Monade. Historische Ursprünge und
Hintergründe von Kants Antinomie der Teilung. Wiesbaden, Ak.
der Wiss. und der Lit., 1960-3, 140 p.

Continuité ou discontinuité, divisibilité ou indivisibilité de la matière,
atomisme ou continuum : le problème est scientifique, et philosophique
surtout ; il est actuel, mais remonte au XVIIIe siècle, où il trouva déjà une forme
très aiguë. L'auteur en étudie les divers aspects en partant de Kant et de
la seconde antinomie pour analyser de ce point de vue l'opposition des
rationalistes et des empiristes à travers les œuvres de Leibniz, de Bayle et Berkeley
et du XVIIIe siècle en général.

Konrad Onasch : Dostojewski — Biographie. Zurich, EVZ-Verlag,
i960, 147 p. Orné de 16 illustrations.

Ce répertoire biographique concerne spécialement la vie religieuse du
grand romancier. Il a pour but de donner au lecteur une orientation rapide
et claire. En démêlant une matière complexe, même embrouillée, il rendra
service. L'auteur annonce un second volume : Christentum und Kunst in der
Dichtung Dostojewskis.

Karl Schlechta : Le cas Nietzsche. Trad. André Cceuroy. Paris,
GaUimard, i960. Les Essais, XCVI, 167 p.

Nous avons déjà rendu compte de l'édition originale allemande de cet
ouvrage, qui contient des articles et des conférences relatives à la nouvelle
édition par l'auteur des œuvres de Nietzsche. On sait que Karl Schlechta



BIBLIOGRAPHIE 3O3

récuse la « Volonté de puissance » comme ouvrage autonome, même sous la
forme de projet avancé. Il s'en est suivi de passionnées disputes philologiques
et philosophiques, et Karl Schlechta défend dans cet ouvrage autant sa position
(qui semble inattaquable) que le « vrai » Nietzsche, trop souvent déformé pour
des motifs idéologiques et même politiques. Ainsi la controverse finale avec
R. Pannwitz manifeste au grand jour les qualités satiriques du polémiste
qu'est Schlechta — dans un ton qui n'est pas loin de rappeler la froide et
passionnée ironie de Pascal.

Gottfried Martin : An Introduction to General Metaphysics. Fore¬
word by Sir David Ross. Translated by Eva Schaper and Ivor
Ledere. London, Allen and Unwin Ltd., 1961, 156 p.

C'est la traduction de 1 'Einführung in die allgemeine Metaphysik parue
précédemment. Le problème central qui est abordé est celui de l'unité, saisie
comme idée tout d'abord, puis dans ses rapports avec l'être. C'est alors l'aspect
transcendantal de l'idée d'unité qui est retenu, et l'auteur fait ainsi le pont
entre la métaphysique scolastique, la philosophie transcendantale de Kant
et les possibilités mêmes de toute métaphysique.

Oscar Feyerabend : Das organologische Weltbild. Tübingen, Max
Niemeyer Verlag, 1956, 273 p.

Paru en 1938, l'ouvrage de Feyerabend présentait un système finaliste
de la vie et de l'âme, inspiré de la théorie de la forme. L'édition de 1956 a
été complétée par un chapitre sur le destin, où l'auteur prend position pour
l'astrologie, la transmigration des âmes et la lutte de puissances spirituelles
et de puissances de destruction ou puissances dégénérées.

Gerhard Koelbel : Über die Einsamkeit. München/Basel, Ernst
Reinhardt Verlag, i960, 247 p.

Etudiant d'abord psychogénétiquement la solitude de la naissance à
l'adolescence, l'auteur aborde la solitude de l'adulte d'un point de vue systématique,
distinguant la solitude libératrice (erhebende) et la solitude asservissante
(bedrückende) sous leurs deux aspects intérieur et extérieur. Cette étude
psychologique, sociale et littéraire est soutenue par l'idée de la faute et de la rédemption

: « Le plus solitaire de tous les hommes [le Christ] est le fondateur divin
de la plus vaste communauté humaine, l'Eglise chrétienne» (p. 228).

Katharina Kanthack : Vom Sinn der Selbsterkenntnis. Berlin,
Walter de Gruyter & Co., 1958, 211 p.

L'auteur est un disciple de Heidegger. Le livre se donne pour une expli-
citation de ce qui, dans la pensée du maître, envisagée dans son unité
profonde, demeure latent. Une introduction sur la métaphysique conduit au
corps de l'ouvrage. A travers les possibilités du Mitsein, l'auteur parvient à
ce qui constitue le sens profond de l'homme dans sa vivante incarnation, sa
liaison intime aux autres hommes et à la nature.



304 BIBLIOGRAPHIE

Ernst von Xylander : Vom Umgang mit sich selbst. Anleitung zum
Wünschen und WoUen. München/Basel, Ernst Reinhardt Verlag,
1958, 273 p.

Faisant suite à Vom Umgang mit schwierigen Menschen, publié en 1957,
cet ouvrage, de lecture agréable, nous enseigne comment nous comporter à

l'égard de nos désirs, qui constituent en nous un Kindergarten. Les enfants
de ce jardin doivent être pris au sérieux et confrontés sans cesse au réel. Le
développement de la personnalité et son renouvellement constant sont les
fruits de cette diplomatie intérieure, que l'on retrouve dans les relations entre
les hommes.

Ring des Arts. Zürich, Cercle d'art contemporain, i960, 136 p.

Divers auteurs y parcourent les méandres de l'art non figuratif. On y
dégustera les réponses abracadabrantes de Georges Mathieu aux questions
que lui pose Alain Bosquet, on y admirera la subtilité dialectique de Stéphane
Lupasco pour conclure avec Jean-François Revel que les sources du discours
sur l'art se trouvent en fait, dans la critique d'art, un peu partout sauf dans
les tableaux examinés. — Dont acte.

Imprimerie La Concorde, Lausanne


	Bibliographie

