Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 11 (1961)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTOIRE DES
RELIGIONS

BIBLIOGRAPHIE

Yogin du Christ — La voie du silence. L'expérience d’'un moine.
Bruges, Desclée De Brouwer, 1956, 140 p.

Voila « I’expérience d’un moine » qui, a lui seul, sans la direction d’un guru
ou guide spirituel, a fouillé dans les livres innombrables sur le Yoga et les a
suivis, en chrétien, dans la pratique. Il nous offre les fruits de ses recherches
existentielles et éprouvées dans une vie trés chargée d’activités diverses :
un Yoga chrétien a trois étapes. La premiére étape consiste a maitriser et a
réintégrer, sobrement, en évitant les excés ascétiques, le corps, au moyen de
quatorze asanas ou positions, choisies parmi celles qui sont courantes au Hatha-
Yoga. Ainsi, la personnalité tout entiére (anima, animus et spiritus) se tran-
quillisera et deviendra disponible & la griace de Dieu. La seconde étape
renferme le contrdle de la respirvation (prinidyama), pour faciliter la priére.
La derniére étape est la méditation silencieuse, méditation parfaitement chré-
tienne de contenu, mais guidée, inspirée, fécondée par les méthodes de la
méditation indienne. — Nous le dirons de plein cceur : ce Yoga chrétien ouvre,
en effet, un chemin pour sortir du bruit quotidien et de l'enchevétrement
effrayant de nos multiples occupations, pour apaiser le corps, I'ame et I'esprit,
et pour communier avec Dieu dans le silence de sa présence. Ce livre d’un
moine catholique peut étre recommandé a tout protestant désireux d’appro-
fondir sa vie spirituelle. — De nos jours, un Yoga mal compris fait des ravages
dans nos milieux modernes, coupés des sources de la spiritualité biblique. C’est
un Yoga vidé de sa fonction primitive de moyen pour atteindre la libération
de 'absolu en nous. Ce Yoga tronqué est considéré comme une médecine qui
conservera la juvénilité, la santé. D’autre part, il y a ceux qui se sont séparés
de la tradition chrétienne pour embrasser non seulement la technique du
Yoga, mais aussi son arriére-plan philosophique et religieux. Cest pourquoi
l'auteur, dans une excellente premiére partie de son livre nous met en garde
contre ces deux aberrations. Pour le chrétien, il s’agit de reconnaitre la fin
religieuse du Yoga indien et d’en « dissocier les pratiques et les théories » (p. 47).
« Dans ce calme souverain qu’auront fait naitre en nous les exercices et les
pratiques du Yoga, libérés, détendus, unifiés a la pointe de notre étre, nous
serons préts a vibrer sous les touches de I’Esprit saint, a recevoir, a accueillir
ce que Dieu, dans sa bonté, daignera nous faire éprouver» (p. 51). Attitude
essentiellement saine et acceptable. — Pour le protestant, il est vrai, tout n’a
pas encore été dit. La conception de la « grace » ne nous plait pas. Des phrases
comme celles-ci : « Aide-toi : le ciel t’aidera. Rien de plus simple ; rien de plus
sage » ( p. 121) cadrent mal avec la sainteté et la gloire surpassante du Dieu
de la Bible. Mais ce sont la peut-étre des objections de moindre importance,
de petits obstacles qui — telles les deux ou trois fautes de transcription (niydma,
Ramana-Maharshi, etc.) — prouvent que méme un Yoga chrétien n’assure pas
encore la perfection. CarL A. KELLER.



BIBLIOGRAFPHIE 65

WoLFGANG KRETSCHMER : Psychologische Weisheit der Bibel. Bern,
Francke Verlag, 1955, 198 p. Dalp-Taschenbiicher, 317.

On éprouve un certain malaise a résumer le contenu de ce livre, car les
méditations de 'auteur se développent trés souvent en des digressions parfois
assez discursives. Il s’agit foncierement d’une interprétation psychologique
(tiefenpsychologisch) non seulement des trois premiers chapitres de la Genése,
mais de la Bible tout entiére. Les mythologies constituent, on le sait bien,
un sujet favori de la psychologie jungienne, qui les considére comme des objec-
tivations ou des projections du donné psychologique. Nous possédons déja
une petite bibliothéque de travaux de ce genre sur des textes bibliques, et le
livre de M. Kretschmer vient s’y ajouter dignement. — La méthode est, en
principe, assez simple : La Bible est transformée en mythe, et ce mythe est
traité — tels les réves des psychopathes — comme une projection de I’Ame
humaine. Gen. 1 se préte facilement a cette interprétation : ce chapitre exprime
la fotalité de 1'univers psycho-cosmique, c’est-d-dire non seulement 1’univers
extérieur et sa genése, mais avant tout 1'univers intérieur de la personnalité
humaine. L’auteur souligne, notamment, la dialectique & ’égard des ténébres
qui se manifeste dans ce chapitre : d’'une part, 'obscurité est incorporée dans
la totalité bipolaire (esprit/matiére; male/femelle ; le supérieur/l'inférieur,
etc.), et d’autre part la lumiére (avec tout ce qui y est associé) lui est nette-
ment supérieure. — Gen. 2 et 3 racontent un processus intérieur, a savoir la
séparation et la différenciation du Logos qui — par l'exercice de sa faculté spé-
cifique de «connaissance » — se détache de la totalité Logos-Sophia, pour
inaugurer I'histoire et 1’épanouissement de l'aspect méile de la totalité. Cet
aspect méile comprend, justement, le Logos, la «connaissance» la volonté
réfléchie et assurée. — L’auteur s’est laissé inspirer par 1'école de Jung et par
certains représentants du mysticisme chrétien (et pseudo-chrétien), mais il a
aussi consulté des passages relevant de la Dogmatik de Barth, auquel il reproche
de négliger les ténébres. Somme toute, il a livré un essai fort original et stimu-
lant qu’on méditera volontiers plus d’une fois. Les premiers chapitres de la
Bible renferment, en effet, une sagesse d’une richesse inépuisable et le théolo-
gien se réjouira de saluer la coopération du psychologue dans son étude. Le
théologien ira, certainement, beaucoup plus loin que le psychologue: ces
chapitres, ne contiennent-ils pas le récit des actes glorieux de Dieu qui a,
une fois pour toutes, créé son monde ? Et encore le récit déplorable de la chute
de I'homme qui s’est révolté — « historiquement », pour ainsi dire — contre
Dieu ? Les intéréts du théologien sont plus vastes que ceux du psychologue :
les deux découvrent la sagesse de la Bible, mais le théologien y voit encore
I'histoire décisive de I’humanité, celle de ses rapports avec Dieu.

Carr A. KELLER.

Sacra pagina. Miscellanea biblica congressus internationalis catholici
de re biblica. Vol. I et II. Paris, Gabalda, 1959, 579 et 486 IP
Bibliotheca ephemeridum theologicarum lovanensium, vol. XII-

- XIII.

Ces deux volumes contiennent toutes les conférences et communications
(environ 80) présentées au Congres biblique international, organisé par 1'Eglise
catholique romaine du 25 au 30 aofit 1958, a Bruxelles. Répartis en six groupes
— Préliminaires, Problémes d’introduction et d’herméneutique, Milieu de
I’Ancien Testament, Exégése et théologie de 1'Ancien Testament, Milieu du

ANCIEN
TESTAMENT
JupaisMEe



66 BIBLIOGRAPHIE

Nouveau Testament, Exégése et théologie du Nouveau Testament — ces textes
permettent de se rendre compte de 1'état actuel des recherches bibliques dans
I'Eglise de Rome et des différentes tendances qui s’y expriment. Nombreuses
sont les contributions qui retiennent 1’'attention de tout théologien intéressé a
la res biblica. Parmi ces richesses, signalons quelque peu arbitrairement les
suivantes : E. Drioton se propose de prouver que le texte égyptien de la « Sagesse
d’Aménémopé » est la (mauvaise) traduction d’un original hébreu. G. Gossens
passe en revue les grands courants de la philosophie de I'histoire dans I’Ancien
Orient, jetant ainsi une lumiére nouvelle sur la genése de la pensée vétéro-
testamentaire. J. de Menasce — qu’il en soit remercié — invite les biblistes a la
prudence dans 'appréciation d’influences perses dans la religion juive. A.-M. Bru-
net s’efforce de réintroduire l’attente messianique dans la théologie du Chro-
niste. J. Coppens propose une nouvelle solution, trés nuancée, de 1’énigme du
Serviteur dans Es. 42 ss. H. Junker ajoute une trés belle étude, I'une des plus
belles du volume, sur la puissance de la bénédiction divine dans I’Ancien Testa-
ment, vue sous I’angle de I'histoire du salut. Dans le second volume, cing articles
traitent de problémes qoumriniens. Dans la section néotestamentaire,
R. Schnackenburg demande, dans une étude trés équilibrée, que I’on découvre
dans I’évangile de Jean des allusions aux sacrements 14 seulement ou 1’évangé-
liste en parle explicitement. — Ce qui frappe dans I’ensemble, c’est 'importance
attribuée par plusieurs auteurs a la ré-interprétation d’anciennes traditions par
des écrivains inspirés. C'est ainsi que d’anciennes traditions paiennes (Ch. Hauret
a propos de Gen. 4: 17-24), les gloses et les reprises a l'intérieur d’'un méme
livre (E. Vogt a propos d’Ezéchiel, de méme A. Gelin dans d’autres domaines),
la transposition d’un motif dans différentes couches de l’ensemble de la révé-
lation (H. Gross) et les textes anthologiques tardifs truffés de réminiscences
(A. Deissler a propos du Psaume 68) revétent le caractére de révélation, parce
que sous l'impulsion du Saint-Esprit les auteurs et les glossateurs sacrés ont
approfondi le sens primaire en direction du sens plénier. J. Schildenberger, a
son tour, insiste sur les recensions contradictoires si fréquentes dans I'histoire
d’Israél, en relevant qu’elles contribuent toujours de maniére significative a la
juste compréhension de l'histoire du salut. — Les allocutions de l'arche-
véque B. Alfrink et de 1'évéque A.-M. Charue laissent poindre, si je ne
m’abuse, les appréhensions inavouées de la hiérarchie & ’égard d’un possible
développement des études bibliques susceptibles de miner les certitudes des
croyants. Cette mise en garde des représentants du Magistére laisse réveur
quant 3 l'efficacité du mouvement biblique au sein de 1'Eglise de Rome.
CarL A. KELLER.

Dom CELESTIN CHARLIER : La lecture chrétienne de la Bible. Tournai
et Paris, Editions Casterman, Editions de Maredsous, 1957, 6€ éd.,
316 p. Collection «Bible et vie chrétienne ».

Les publications de Maredsous jouent un role éminent dans le renouveau
biblique de I’Eglise romaine. La présente introduction a la Bible cherche a unir
la connaissance scientifique et la piété, pour rendre la Bible accessible au lecteur
d’aujourd’hui et féconde pour sa foi. — Ce livre contient des chapitres remar-
quables sur l'histoire biblique, la formation du Livre, la mentalité sémitique
et la diversité des genres littéraires des deux Testaments; il y a des pages
trés fortes sur le message biblique, sur le Christ « centre historique et centre
logique des Ecritures ». D’autres chapitres appellent des réserves : I’eschatologie
est émoussée, interprétée dans le sens de son accomplissement dans I'Eglise ;



BIBLIOGRAPHIE 67

sur linspiration et l'inerrance de 1'Ecriture, I'auteur recourt a des subtilités
pour sauvegarder le dogme officiel ; dans les chapitres consacrés aux rapports
de la Bible avec la foi et avec I’Eglise, la Bible diminue et c’est 1'Eglise qui
grandit, Vautorité de la Bible s’absorbant dans celle de la tradition. « La lettre
est comme le corps de la révélation, la tradition en est I’ame... La tradition
perpétue I’Esprit en vivifiant la lettre » (p. 243). La Bible est « ferment, réserve
de dynamisme, source de vie»; jamais elle n’apparait comme une norme.
La Bible est infiniment utile, mais non essentielle & la foi ; elle reste a la seconde
place, malgré toutes les louanges qui lui sont adressées. — L’auteur déplore
qu’il n’existe pas encore de concordance biblique en frangais (p. 292) ; nous
pouvons heureusement le rassurer sur ce point. Francis Baubraz.

NorMAN K. GortwALD: A Light to the Nations : An Introduction
to the Old Testament. New York, Harper & Brothers, 1959,
XXIV + 615 p.

L’auteur & qui l’on doit des publications intéressantes sur le livre des Lamen-
tations et sur le fameux ¢« signe d’Emmanuel » a écrit, a U'intention surtout des
étudiants et du grand public cultivé, une histoire détaillée de la littérature
d’Israél. Il ne s’agit pas d’une simple Infroduction aux livres de I’Ancien Testa-
ment. Reprenant la tiche entreprise jadis par J. Meinhold et J. Hempel, et dans
une certaine mesure aussi par A. Lods, M. Gottwald s’efforce de situer chaque
auteur biblique dans son cadre historique. L’histoire de la littérature se trouve
ainsi doublée d’une histoire du peuple et de sa religion. De nombreuses cartes —
quelques-unes inédites et fort intéressantes — des tableaux chronologiques et
une abondante illustration ('ouvrage comprend, en effet, 29 magnifiques pho-
tographies) aident le lecteur a « voir» I'ambiance des textes sacrés. Le plus
grand soin est apporté a I’analyse des livres bibliques eux-mémes. — Quant au
fond, rien de nouveau. Les théories extravagantes sont absentes. On nous
propose des informations précises sur les hypothéses des savants s’acheminant
vers un choix généralement judicieux entre les différentes possibilités. Signalons
particuliérement les analyses trés réussies des débuts de I'histoire sainte, et
n’oublions pas les chapitres consacrés aux trois premiers rois d’Israél. — Dans
un ouvrage de cette envergure, le spécialiste aura, on s’en doute, de nombreuses
questions a poser. Bornons-nous a une seule : dans quel sens 'auteur affirme-t-il
que le but de son livre est « specifically theological » ? (p. XXI). S’il lui manque
une chose, ce n’est rien d’autre que le souci de I’analyse théologique.

CarL A. KELLER.

KARL CRAMER : Genesis 1-11 : Urgeschichie ? Tiibingen, J. C. B. Mohr,
1959, 61 p. Sammlung gemeinverstdndlicher Vortrige aus dem
Gebiete der Theologie und Religionsgeschichte, 224/225.

Si j’ai bien compris cet ouvrage — l'exemplaire remis a la rédaction étant
lamentablement mutilé dans sa seconde partie — l'auteur soutient la these
que I’histoire racontée dans Gen. 1-11 n’est pas dans son essence différente de
celle rapportée dans Gen. 12 ss. On ne saurait donc parler de « préhistoire », ni
d’« histoire mythique » ou de « Ubergeschichte », ni employer un terme spéci-
fique quelconque pour caractériser ces chapitres. Au contraire, Gen. 1-11 con-
tient de l’histoire réelle au sens de I'histoire d’'Israél, c’est-a-dire de I’histoire
tout court. Mais qu’est-ce que 'histoire d’Israél ? C’est, selon 'auteur, I'histoire



68 BIBLIOGRAPHIE

type de 'homme face a Dieu, de 'homme appelé a répondre a son créateur.
D’un bout a l'autre, la Genese — suivie des autres livres de I’Ancien Testament
— raconte cette histoire type de ’homme qui se révolte contre Dieu, mais que
Dieu ne cesse de chercher. — Dans 1'optique de I'auteur, semble-t-il, I'histoire
des Patriarches et d’Israél, c’est-a-dire 1'histoire de la bénédiction amorcée en
Gen. 12 : 1 ss., perd son caractére original d’histoire du salut. Il n'y a plus de
« Heilsgeschichte ». L’histoire d’Israél n’est que le paradigme de l’histoire de
tous les peuples. On acceptera la thése de M. Cramer dans la mesure olr 'on
renonce a la notion de « Heilsgeschichte ». CarL-A. KELLER.

RupoLr SMEND : Das Mosebild von Heinrich Ewald bis Martin Noth.
Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1959, 80 p. Beitrige zur Geschichte der
biblischen Exegese, 3.

Le petit-fils du grand Alttestamentler allemand dont I'histoire de la religion
d’'Israél était autrefois 1'un des manuels les plus répandus, présente ici non pas
T'histoire de la recherche sur Moise, mais les méthodes employées dans cette
recherche. C’est d’abord la méthode littéraire qui se base exclusivement sur
I’analyse historique et critique des textes ; c’est ensuite la méthode évolution-
niste qui prétend pouvoir reconstituer Moise et son ceuvre en partant de la
religion ultérieure d’Israél, méthode qui, s’appuyant sur certaines suppositions
philosophiques, essaie de remonter le cours inconnu (et peut-étre imaginaire) de
I'histoire d’un peuple et de sa religion jusqu’aux sources ; c’est troisitmement la
méthode analogique de ceux qui voient en Moise le fondateur d’une religion, un
réformateur, un théologien, un sorcier, etc., et pour qui sa personnalité se
comprend par analogie avec les sorciers, les théologiens, etc., d’autres religions ;
et c’est enfin la méthode intuitive et qui résulte d’une véritable rencontre entre
le chercheur et ’ceuvre de Moise. On lit M. Smend avec plaisir et profit, surtout
quand il repére les préalables philosophiques indispensables a toute reconsti-
tution du passé. CARL-A. KELLER.

JEAN STEINMANN : Le prophétisme biblique, des origines @ Osée. Paris,
Editions du Cerf, 1959, 260 p. Collection « Lectio divina», 23.

Aprés une introduction et 1'étude du prophétisme ancien (Débora et Yotham,
Samuel, les prophétes sous David et Salomon, Elie, Elisée), ce volume offre une
traduction, suivie d'un commentaire, des oracles d’Amos et d’Osée. Il constitue
ainsi une sorte de prélude a la magnifique trilogie du méme auteur sur Esalie,
Jérémie et Ezéchiel. Comme toujours chez M. Steinmann, la traduction est trés
personnelle, étayée de notes critiques sur le texte. Le commentaire est rigou-
reusement historique, dans l'arrangement des oracles aussi bien que dans son
orientation générale. L'auteur est trés sensible aux beautés poétiques des
oracles des prophétes, et aux finesses du style hébreu qu'il essaie avec succés de
rendre en francais. Les textes redeviennent vivants, provocants méme, et les
prophétes ressuscitent dans leur mentalité hébraique du VIIIe siécle av. J.-C.
Un travail qui doit beaucoup aux labeurs de la communauté internationale des
savants penchés sur I’Ancien Testament et qui sera accueilli avec respect. —
La présentation elle-méme est précédée d'un document des plus émouvants ol
l'auteur, avec une verve et une fermeté qui lui font honneur, défend sa méthode
contre des critiques aussi malveillants que peu compétents, semble-t-il. Espérons
néanmoins qu’il ne sera pas définitivement arrété dans son travail et qu’il pourra



BIBLIOGRAPHIE 69

encore nous donner le volume de synthése sur la pensée des prophétes, envisagé
des le début. C'est en effet le message des prophétes, leur pensée théologique et
la portée pratique de leurs oracles qu’on souhaiterait voir plus développés dans
les commentaires de M. Steinmann. CARL-A. KELLER.

A. AESCHIMANN : Le prophéte Jérémie. Commentaire. Neuchitel,
Delachaux et Niestlé, 1959, 245 p.

Voici un ouvrage qui suscite notre admiration et pour lequel son auteur,
pasteur de I’Eglise réformée de France, mérite nos remerciements. Il offre un
commentaire complet du livre de Jérémie, commentaire utile non seulement
aux « laiques » auxquels il est destiné, mais aussi aux « spécialistes en théologie »
auxquels au dire de son auteur il ne s’adresse pas. Il aidera maint pasteur a
fonder sa prédication sur des textes, souvent inconnus hélas, mais renfermant
des trésors impérissables. — Il s’agit d’'un double commentaire. L’auteur
présente d’abord des « notes sur le texte» qui en général élucident les difficultés
de fagon heureuse, puis se livre a une analyse de la péricope ol les remarques
d’ordre pratique foisonnent. Si dans les premiers chapitres le découpage du
texte n’est pas toujours convaincant, la qualité de I'ouvrage s’impose au fur et
a mesure que l’'on avance. Dans I'ensemble, ce livre est une réussite qui soutient
la comparaison avec les plus récentes vulgarisations catholiques romaines. —
Quelques erreurs doivent étre relevées surtout dans les notes grammaticales.
Signalons une bévue majeure a propos de l'analyse des événements qui se sont
déroulés en Syrie en 609 et 605 (p. 225 et 152). Il aurait suffi de parcourir la
« chronique Wiseman » (et non pas Wisenau comme dit la n. 1, p. 13) pour
savoir ce qui s’est passé en réalité. La bataille de Karkémich a bien eu lieu en
605, et sa fureur est confirmée par les fouilles effectuées sur le site. — Pourquoi
Pauteur, qui insiste sur la présence dans les oracles de Jérémie de formules
liturgiques, n’admet-il pas aussi le langage traditionnel des priéres du prophéte ?
Avouons pour terminer que les observations sur les fameuses « priéres de ven-
geance » nous paraissent peu éclairantes. On n’adoucira pas la verdeur du mes-
sage biblique de la « coleére de Dieu» et de la punition des adversaires, dans
I'histoire du salut, en essayant d’excuser le prophéte (qui n’a pas besoin de notre
plaidoirie) parce qu’il « n’a pas pu bénéficier de la révélation de Christ ».

CarL A. KELLER.

GEORG FOHRER : Das Buch [esaja. 1 Band Kap. 1-23, Ziircher Bibel-
kommentar. Ziirich/Stuttgart, Zwingli Verlag, 1960, 244 p.

Ce volume de la collection Zircher Bibelkommentar, qui fait suite & Prophezes,
est dt au professeur de Vienne, I’actuel rédacteur de la Zeilschrift fiir die all-
testamentliche Wissenschaft, G. Fohrer, dont le commentaire est & la fois précis,
sobre et sagace. — Dans son introduction, 'auteur ne cache pas, que, selon lui,
beaucoup de passages du livre d’Esaie ne sont pas I'ceuvre du prophéte du
VIIIe siecle, ainsi les prophéties de salut comme Es. 2:2-5; 9: 1-6; 11: 1-9;
32 :1-5, etc. Esaie appartient sans doute aux milieux attachés a la cour ou
au temple avant sa vocation ; il devient par la suite le témoin du Dieu saint
qui condamne son peuple et 'appelle, c’est sa seule chance de salut, & s’en
remettre complétement au Seigneur de I'histoire. La transcendance de Dieun
et la foi, voila I'essentiel du message du prophete dont les oracles se divisent



70 BIBLIOGRAPHIE

en quatre périodes : avant 735 ; au temps de la guerre syroéphraimite (735-733) ;
sous le régne d’Ezéchias, entre 716 et 711 et alors que les troupes assyriennes
menacent Jérusalem (705-701). — On lira avec intérét 1’exégése du professeur
G. Fohrer — par exemple, la prophétie d’Emmanuel (Es. 7 : 10 ss.) annonce
la catastrophe et n’a aucune signification messianique — que 1’'on comparera
avec profit avec le commentaire également tout récent du professeur W. Eich-
rodt : Der Heilige in Isvaél, Jesaja 1-12, Die Botschaft des Alten Testaments,
Stuttgart, Calwer Verlag, 1960, 147 p. ROBERT MARTIN-ACHARD.

MARTIN NOTH : Gesammelte Studien zum Alten Testament. Miinchen,
Chr. Kaiser Verlag, 1957, 306 p.

La lecture de ce volume est un plaisir pur et inaltérable. L’auteur —
incontestablement un des plus grands historiens du peuple d’'Israél — ne
s'y adonne pas a sa veine ultra-critique qui atténue sensiblement notre admi-
ration pour ses ouvrages concernant les débuts d’'Israél. Par contre, il met en
valeur toute la richesse de son érudition et de son style clair et précis. — M. Noth
a introduit dans la recherche vétérotestamentaire la notion de « I’'amphiktyonie
israélite » — alliance de tribus groupées autour d’'un sanctuaire central — et
les ouvrages réunis ici ne font, en effet, qu’éclaircir quelques implications de
cette amphiktyonie. Die Gesetze im Pentateuch nous fait comprendre les lois
pré-exiliques comme expressions de la réalité amphiktyionique. On a tort
de les interpréter comme des lois d’Etat ou des constitutions d’Etat. Ce
n’est que Josias qui en a fait une du Deutéronome. Avec 'exil, 'amphiktyonie
disparut, mais les lois continuaient a influencer le peuple juif. Dans la période
post-exilique, la ¢« Loi» devint une grandeur absolue, éternelle, quasi divine.
Quoique cette conception de la « Loi» ait été officiellement adoptée par le
judaisme, I’Ancien Testament n’est pas, a ’origine, une loi, mais le témoignage
de la réalité historique qu’est I'amphiktyonie israélite. — Les cinq essais qui
suivent ont tous trait a des institutions amphiktyoniques et a leur histoire :
Das alttestamentliche Bundeschliessen im Lichte eines Mavi-Textes (3 Mari, un
supérieur fait tuer un dne pour établir une alliance entre deux contractants ;
il y a des rapports entre ce rite, son vocabulaire et I'A.T.) ; Die mit des Gesetzes
Werken umgehen sind unter dem Fluch (dans les Codes de I’A.T., les malédictions
sont plus dominantes que les bénédictions, parce qu’elles doivent assurer le
fonctionnement de la loi; la bénédiction en résultera automatiquement) ;
Jerusalem und die israelitische Tradition (le transfert de 1’arche — sanctuaire
central de 'amphityonie — & Jérusalem est la seule cause décisive de la pré-
dominance de cette ville dans la religion de 'A.T.) ; Go#, Kionig, Volk im Alten
Testament (une critique pénétrante de 1’école scandinave, au point de wvue
d’une analyse soigneuse des constitutions israélites) ; Geschichie und Gottes-
wort im Alten Testament (rapports et différences entre le prophétisme de Mari
et celui de I’A.T.). Les deux derniers travaux enfin se rapportent au livre de
Daniel : Das Geschichisverstindnis dev alttestamentlichen Apokalyptik (I'origine
du schéma des empires successifs — vers 500 dans la partie médique de 'empire
perse — et sa signification dans Dan. 2 et 7), et Die Heiligen des Héchsten
(cette expression désigne les anges, et une fois seulement — dans un verset
secondaire de Dan. 7 — les Juifs). — On sait gré au professeur H. W. Wolff
d’avoir pris l'initiative de cette réédition d’études dont quelques-unes ne
seraient guére accessibles autrement. CarL A. KELLER.



BIBLIOGRAPHIE 71

KURT SCHUBERT : Die Gemeinde vom toten Meer. lhre Entstehung
und ihre Lehren. Miinchen/Basel, Ernst Reinhardt Verlag, 1958,
144 p. Traduction anglaise : The Dead Sea Community. Its Origin
and Teachings. New York, Harper & Brothers, 1959, 178 p.

Face & la marée croissante d’articles et de publications diverses consacrés
aux documents de la mer Morte, dont beaucoup tiennent plus du roman ou
d’une imagination fantaisiste que d’une recherche vraiment scientifique, on
est heureux de disposer de quelques ouvrages synthétiques, présentant un
apercu actuel de la question, sur des bases solides. Tel est I'ouvrage rédigé par
le professeur Kurt Schubert, qui réunit une série d’exposés faits devant les
étudiants de 1'Université de Vienne en été 1957. Le nom de I'auteur est déja
une référence, puisque Kurt Schubert, orientaliste distingué, professeur de
judaisme a 1'Université de Vienne, s’est fait connaitre précédemment par
plusieurs articles sur la question. — On appréciera la clarté et la sobriété avec
laquelle le professeur viennois passe en revue les textes découverts a Qumran,
puis retrace les origines probables de la communauté, en définissant ses rapports
avec les Hassidim, de I'époque macchabéenne, et, plus tard, avec les pharisiens
et les sadducéens. Apreés les chapitres consacrés a 1’organisation et a la théologie
de la communauté, ainsi qu’a la doctrine des deux Messies, vient la confronta-
tion entre les textes de Qumran et les documents du christianisme primitif.
On y trouvera des pages suggestives sur les points suivants : repas communau-
taires de Qumran et Céne chrétienne, les ablutions esséniennes et le baptéme
de Jean, eschatologie de la communauté et eschatologie chrétienne, Maitre de
justice et Jésus, etc. Tout en soulignant les rapprochements qui s’imposent,
I'auteur sait aussi marquer avec autorité et compétence les différences qui
I'empéchent de voir dans le christianisme primitif un simple héritier des doc-
trines qoumriniennes. — L’étude s’achéve par une bréve comparaison avec
le rabbinisme et par un appendice présentant les principaux ouvrages parus
sur la question. — Pour les lecteurs plus a l'aise dans la langue anglaise que
dans la langue allemande, nous recommandons la traduction publiée a New
York. Parue une année aprés I'original, elle présente une bibliographie complétée
d’une quinzaine de titres et, fait appréciable, un index des références.

JEAN-CLAUDE MARGOT.

HERBERT BRAUN : Spdtjiidisch-hiretischer und frishchristlicher Radi-
kalismus. [esus von Nazareth und die essenische Qumransekte, 2 vol.
Tibingen, Mohr, 1957. Beitridge zur historischen Theologie, 24.

Parmi les innombrables études consacrées aux documents récemment
découverts pres de la Mer Morte, ces deux volumes sont parmi les plus techniques
et les plus utiles. L’auteur tient & juste titre le christianisme primitif et 1’esse-
nisme pour deux tentatives de «radicaliser » la foi juive traditionnelle. Il
examine successivement la notion générale d’obéissance, les prescriptions
morales particuliéres et la situation de I'’homme devant Dieu selon un traité
rabbinique fondamental (Pirgé Abot), trois documents esséniens et les textes
de Philon et de Joséphe sur les moines du désert de Juda. La conclusion du
premier volume est la suivante : I’héroique tentative essénienne de prendre
Dieu et sa Loi au sérieux a abouti & un échec partiel, faute d’avoir renouvelé
fondamentalement la situation de I'homme devant Dieu. En plus de cette
theése générale, ce volume nous apporte une multitude de remarques philolo-
giques extrémement précieuses sur la langue et les idées esséniennes. — Dans



Nouveavu
TESTAMENT

72 BIBLIOGRAPHIE

le second volume, I'auteur montre que le « radicalisme » de Jésus et de la pre-
miére génération chrétienne surpasse aussi bien celui du judaisme rabbinique
que celui de l'essénisme. En effet, selon le radicalisme évangélique, ’homme
est confronté, dans 1'événement de Jésus, a l'autorité absolue de Dieu et, en
méme temps, & son incompréhensible pardon. Accueilli avec miséricorde et
sommé d’agir sans délai, 'homme y est donc, comme nulle part ailleurs,
fonciérement acculé a la discrétion divine. Cette thése générale, dont on aper-
coit 'importance et les accents bultmanniens, est appuyée sur un nombre
d’analyses presque accablant a force de minutie. — Il est regrettable que
T'auteur n’ait pu utiliser tous les documents esséniens aujourd’hui publiés (en
particulier les impressionnantes Hodayot). D’autre part, n’eut-il pas été plus
simple de considérer, en bloc, les textes évangéliques comme des expressions
de la foi chrétienne au premier siécle, au lieu de se livrer, pour chaque parole
de Jésus, a des critiques d’authenticité qui demeurent terriblement conjectura-
les ? Enfin, on souhaiterait que les disciples de Bultmann se soumettent a une
cure de desintoxication au sujet du terme et du théme de «radicalisme» qui
risque de devenir une redite passe-partout. Pour une telle cure, la présente
étude exégétique et historique offrirait une excellente base de manoeuvre.
PI1ERRE BONNARD.

HEINRICH BALTENSWEILER : Die Verklirung Jesw. Zurich, Zwingli
Verlag, 1959, 150 Pp.

Cette thése de 1'Université de Bale entend démontrer que « certains traits
de la tradition évangélique s’éclairent si on les étudie comme des échos d’une
situation concreéte de la vie de Jésus» (p. 3). Elle se situe donc dans 'effort
tout récent entrepris par quelques critiques de langue allemande (Bornkamm,
Kasemann, Robinson, etc.) pour montrer que les évangiles, expression de la
foi du christianisme primitif, sont aussi des documents utiles & notre connais-
sance de la vie de Jésus. — Depuis le milieu du siécle dernier, le récit de la
Transfiguration de Jésus (Marc g et par.) était tenu tantdt pour ’expression
maladroite d’une expérience intime de Jésus, tantdt pour une production
dogmatique du christianisme primitif, tantét pour un agglomérat incohérent
de thémes antérieurs, principalement vétérotestamentaires. Ces themes avaient
été récemment analysés de main de maitre par Harald Riesenfeld. — Fondé
principalement sur la mention des «tentes» et 'allusion a la Féte des Taber-
nacles, dans le récit le plus archaique de Marc, 'auteur arrive a la conclusion
suivante : le récit est un écho d’une retraite que fit Jésus avec trois de ses
disciples & un moment ou la fievre messianique se rallumait en Palestine et lui
posait, comme aux jours de la Tentation, la question de son obéissance a sa
vocation de Messie souffrant. — Cette thése, dans son ensemble, nous parait
assez fragile. Mais un grand nombre des remarques historiques et exégétiques
destinées a 'étayer demeureront fort utiles. Et sur le fond de la question, nous
partageons volontiers I'opinion de I'auteur ; pour étre d’abord des livrets caté-
chétiques et cultuels du christianisme primitif, les évangiles n’en contiennent
pas moins de précieuses indications sur la vie de Jésus; Bultmann lui-méme,
d’ailleurs, ne l'a jamais absolument nié. — Moins heureuse nous parait étre
la thése finale de 'auteur selon laquelle le récit de la Transfiguration a aussi
pour but de décrire 'activité actuelle du Christ ressuscité dans son Eglise. La
theése que M. Cullmann a défendue au sujet du quatriéme évangile ne saurait
étre étendue sans autre aux synoptiques. PiERRE BONNARD.



BIBLIOGRAPHIE 73

LIBERMANN : Commentaive de Saint Jean. Paris. Desclée De Brouwer,
1959, 320 p. Avant-propos de A. Cabon, C.S. Sp., introd. de
P. Blanchard, choix des textes par L. Vogel, C. S. Sp.; Coll. «Les
Grands Mystiques ».

Ce commentaire est un extrait d’une ceuvre de plus de sept cents pages que
le Pére Libermann (1802-1852), d’origine juive et fondateur de la Congrégation
des Péres du Saint-Esprit, a consacrée aux douze premiers chapitres du Qua-
trieme Evangile. — Lors d’un séjour de quelques mois & Rome en 1840, le
Pére Liebermann, muni de son Novum Testamentum, occupe son temps
libre en méditant le texte johannique et en mettant par écrit ses réflexions.
D’une perception intuitive rare et d'une subtilité toute rabbinique, il rédige un
texte plus proche d’un journal spirituel, d’'un traité de théologie mystique
que d’'un commentaire exégétique proprement dit. Est-il ¢« un chainon entre
I'ancienne exégése patristique et l'exégése spirituelle contemporaine » comme
nous le présentent ses éditeurs ? Par son souci de détecter derriére chaque
détail un symbolisme caché et par ses digressions gnostiques, il en serait 1’héri-
tier, si toutefois sa mystique mariale ne I’en éloignait ! — Malgré le réel intérét
de ces pages d’exégese spirituelle, regrettons que le titre de cet ouvrage induise
en erreur : il promet plus que des extraits de notes consacrées a quelques frag-
ments de ’évangile de Jean. C. F. MoLLra.

BIRGER GERHARDSSON : The Good Samaritain — the Good Shepherd ?
Lund, C. W. K. Gleerup, 1958. (Conjectane Neotestamentica XVI.)

Dans le cadre de la discussion actuelle sur l'interprétation des paraboles
évangéliques, Gerhardsson propose en une trentaine de pages quelques argu-
ments nouveaux en faveur de l'interprétation allégorique de la parabole du
bon samaritain (Luc 10 : 30-37). Divisant son travail en deux parties, il aborde
successivement le sens puis le contexte de ce récit. — Considérée a 'unanimité
comme une allégorie jusqu’a la fin du moyen age, cette interprétation est battue
en bréche spécialement depuis Jiilicher (1888), pour qui c’est 1a une simple
parabole sur I'amour du prochain. Gerhardsson souligne son caractére polé-
mique et s’attache a montrer que Jésus ne reproche pas au prétre et au lévite
leur manque de charité mais leur conteste le droit d’étre les bergers d’Israél (cf.
Mat. g : 36). Or, c’est 1a un théme sous-jacent a ’enseignement de Jésus (cf.
Luc 19: 10 et spécialement Jean 10: 1-16) il rappelle Ezéch. 34 ol 'Oint de
Dieu est berger d’Israél. Une étude de ces textes permet & notre auteur de
retrouver dans chacun les principaux éléments de son interprétation : le blessé
représente 1'Israél meurtri et oppressé, le prétre et le 1évite les guides tradition-
nels du peuple, le samaritain le vrai berger d’Israél, le Messie. A I'appui de cette
interprétation, Gerhardsson note : a) le terme samaritain signifie gardien, con-
ducteur, berger ; ) le verbe rendu par « fut ému de compassion » dans les tra-
ductions usuelles est un terme technique réservé généralement 4 Dieu ou a
Jésus-Christ ; ¢) I'huile et le vin sont des symboles messianiques ; d) la racine
hébraique de « prochain » rappelle phonétiquement celle de « berger ». — Dans
sa seconde partie, I'auteur s’appuyant sur ce que 'on sait de I’herméneutique
des rabbins et que les textes de la mer Morte ont vérifié, affirme le caractére
primitif quoique quelque peu abrégé du contexte. L’entretien débuta par le
rappel de Deut. 6: 5 et de Lév. 19: 18; pour interpréter et actualiser ce
dernier texte, Jésus use de notre parabole et de la similitude euphonique entre
« prochain » et « berger »: Mon prochain c’est aujourd’ hui le berger d’Israél, I'Oint



74 BIBLIOGRAPHIE

de Dieu! — Cette parabole cesse d’étre un exemple de 1'amour du prochain
pour devenir une allégorie qui révéle 1'un des mystéres du Royaume : le vrai
berger d’Israél, c’est le Fils de I’'Homme, ses ceuvres l'authentifient. C’est lui
qu’il faut aimer aujourd’hui ! C. F. MoLra.

James M. RosBinNsoN: Kerugma wund historischer Jesus, Zurich,
Zwingli-Verlag, 1960, 182 p.

Jusqu’au début de notre siécle, 'ambition majeure de la critique historique
appliquée au Nouveau Testament avait été de « remonter » du Christ des évan-
giles, déja fortement idéalisé par la dogmatique primitive, jusqu’a la simple
personnalité historique de Jésus de Nazareth. C'était 1'ére des Vies de Jésus.
Elle fut brutalement interrompue par les deux découvertes principales de la
critique contemporaine : celle du caractére fonciérement eschatologique du
message évangélique, qui interdisait de faire de Jésus une personnalité attrayante
pour ’homme moderne, et celle du caractére dogmatique, cultuel, kérug-
matique des textes les plus anciens que nous possédons sur Jésus (I’évangile de
Marc et les Logia). 11 devenait impossible, faute de documents, de reconstituer
une vie de Jésus non affectée par la foi chrétienne des années 60 a go. De Jésus
lui-méme, nous ne savions pour ainsi dire plus rien. D’ailleurs, disait-on, la
foi ne vit pas d’une documentation objective sur Jésus, mais de I'Evangile,
c’est-a-dire de l'interprétation que ses premiers disciples ont donnée de son
ceuvre. Cette position radicale, illustrée aujourd’hui par Bultmann, a le
grand mérite de la simplicité ; elle fait lire les évangiles pour ce qu’ils sont
incontestablement : des livrets cultuels utilisés par les premiéres Eglises. Mais
elle recele une faiblesse congénitale ; elle est incapable de faire connaitre dans
I'histoire celui que tout le Nouveau Testament présente comme ’événement
historique du salut. — C’est pourquoi Bultmann et plusieurs de ses meilleurs
disciples reposent aujourd’hui le probléme historique de Jésus. Nous avons
rendu compte ici du Jésus de Giinther Bornkamm, qui ouvrait la voie (RTP,
1958, p. 351). L’étude du professeur J. M. Robinson, de la Faculté de théologie
de Clarmont (Californie), constitue a cet égard une date importante. La grande
force de Robinson, c’est qu’il est un authentique disciple de Bultmann, animé
par les mémes présuppositions philosophiques heideggeriennes et, comme son
maitre, armé de connaissances historiques et bibliographiques pour ainsi dire
illimitées sur le sujet. — Sa thése générale est la suivante : que nous devions
renoncer a écrire une vie de Jésus, au sens a la fois psychologique et déter-
ministe de cette expression, ne signifie pas que nous devions renoncer a con-
naitre le Christ historique. En effet, connaitre un homme, c’est prendre note
de sa mission, de son propos, de son service personnel. Or cela, les textes évan-
géliques, analysés avec circonspection, nous le permettent certainement. « Dans
les paraboles, les antithéses du Sermon sur la montagne, les déclarations de
Jésus sur 'imminence du Royaume de Dieu ou ses avertissements a ses adver-
saires, se révelent a nous les intentions, c’est-i-dire I'essentiel de la personne
historique de Jésus» (p. 87). Nous ignorons dans ses détails la vie de Jésus ;
mais nous pouvons connaitre sa personne. — D’autre part, en examinant la
question, décisive pour la foi, de la continuité entre ce qu’a voulu Jésus et ce
qu’ont fait de lui les premiers théologiens et les évangiles, il importe de ne pas
poser ce probléme en termes d’authenticité matérielle comme on le faisait
au XIXe siécle. La question n’est pas de savoir si Marc, Paul ou Jean nous
rapportent des paroles ou des gestes authentiques de Jésus, mais s’ils ont la




BIBLIOGRAPHIE 75

méme compréhension historique de la condition humaine, condition affectée ou
caractérisée par I'événement méme du Christ Jésus. Or, on ne saurait douter
que c’est bien le cas. Il y a donc continuité fonciére entre Jésus de Nazareth
et le Christ du Nouveau Testament. « La tiche de la critique historique n’est
donc pas de remplacer le kérugma néotestamentaire par une prédication ima-
ginaire de Jésus de Nazareth, ni d’ailleurs de prouver historiquement la vérité
du kérugma primitif. Elle est plutét d’analyser le degré de cohérence entre les
conceptions de l'existence humaine implicite dans I’ceuvre de Jésus d’un coté,
et dans la foi chrétienne primitive de 1'autre » (p. 182). — Nous n’avons pu
que résumer brievement les théses générales de cette étude magistrale, sur
laquelle nous aurons sans doute ’occasion de revenir maintes fois, et nous espé-
rons que cette premiére présentation fait au moins pressentir 'intérét passionné
avec lequel nous avons lu la mise au point du professeur J. M. Robinson.
PIERRE BONNARD.

*
* %

GOTTHARD NYGREN : Das Prddestinationsproblem in der Theologie
Augustins. Eine systematische-theologische Studie. Goéttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1956, 306 p. Forschungen zur Kirchen-
und Dogmengeschichte, 5.

En lisant attentivement les innombrables textes augustiniens relatifs
a la prédestination, G. Nygren, fils du grand théologien suédois, a cerné avec
précision la difficulté du systéme augustinien, occasion de tant de débats an
moyen age, a la Réforme et au XVIIe siécle : comment sa doctrine de la pré-
destination parvient-elle (et y parvient-elle vraiment ?) a concilier 1’enseigne-
ment paulinien qui ignore la prédestination comme telle et une doctrine du
mérite qui implique, dans la perspective de la tradition philosophique, la
liberté relative de I’homme ? Pour déméler les facteurs complexes de cette
question, Nygren ne se contente pas seulement d’analyser les ceuvres de 1'évéque
d’Hippone, mais examine les mouvements d’idées qui les structurent. Sa
thése tend a montrer que le systéme augustinien gauchit le paulinisme et ses
sources vétéro-testamentaires dans le sens d’un christianisme, congu comme
¢ religion naturelle », accomplissement de la religion philosophique de I'hellé-
nisme. L’auteur retrace en des pages bien documentées la genése de cette
«religion naturelle », en nous restituant 1’évolution intellectuelle et spirituelle
du converti de Cassisiacum, hanté par le probléme du mal et s’abandonnant
a la grace divine, réfléchissant avec fievre sur les tribulations de sa volonté
a la fois serve et libre. Déja dans les premiéres ceuvres de saint Augustin,
Nygren discerne cette volonté de systématiser, en élaborant rationnellement,
contrairement a la prédication chrétienne, la notion de prédestination dans une
problématique philosophico-religieuse. Il montre comment saint Augustin
lui assigne une fonction théorique dans sa conception des rapports entre 1’his-
toire du salut et la condition de I'homme, entre la grice et la libre volonté,
entre l'initiative créatrice et rédemptrice de Dieu et les réponses soit néga-
tives soit affirmatives de ’homme. Il délimite, dans cet édifice, la place centrale
qu’occupent les notions de mérite, de bonnes ceuvres, de Loi. Les thomistes,
puis les molinistes ont cherché & surmonter les difficultés du systéme, mais
Nygren les considére comme des interprétes infideéles. Remontant aux sources,
il dégage magistralement les grandes lignes de 1’évangile paulinien sur I’élection
et la foi justificatrice, décrit les avatars du paulinisme chez saint Augustin,
prisonnier de sa formation philosophique et manichéenne. Nul doute pour lui

HisToIRE

DE L'EGLISE
ET DE LA
PENSKEE
CHRETIENNES



76 BIBLIOGRAPHIE

que saint Augustin ait regu le christianisme comme la religion qui satisfait les
besoins les plus profonds de son d4me et de son cceur et donne un nouvel élan
4 son intelligence a la recherche de la vérité. G. Nygren a tout mis en ceuvre
pour nous convaincre : une masse de textes des Confessions, du De Genesi ad
litteram, du livre X11I de La Cité de Dieu, des écrits anti-pélagiens sur la création
et la prescience de Dieu, le mal et la chute, la grice et le pardon. L’exposé
aurait gagné en clarté et la thése s’en serait trouvée consolidée, si 1'auteur,
dans cette partie de son enquéte, avait sérié les questions et distribué ses réfé-
rences. Mais on sait la difficulté qu’il y a a tirer un théme de la théologie augusti-
nienne, sans que le tout vienne avec lui. A I'actif de Nygren, notons la profondeur
de ses investigations, poursuivies avec une largeur de vue et une compré-
hension dignes d’admiration, son désir de montrer la continuité entre toutes
les ceuvres de saint Augustin. — Quant a la these elle-méme, elle souléve plus
de questions qu’elle n’en résout: cette religion naturelle qui serait I'ccuvre
de saint Augustin, nous la trouvons déja dans I’Ecole d’Alexandrie, et élaborée
dans un contexte néo-platonicien ¢ occidental » chez les inspirateurs de I'auteur
des Confessions, Marius Victorinus et Ambroise. Le probléme de la symbiose
de la philosophie hellénistique et du message chrétien est beaucoup plus com-
plexe que ne le pense Nygren, qui consideére ces « données » comme des éléments
extérieurs et hétérogénes I'une a 'autre ; en fait, il y a dans le message chrétien
comme une ouverture par laquelle la réflexion philosophique s'introduira,
une question de vérité, a laquelle elle donnera une excitation jamais satisfaite ;
et il v a dans cette philosophie religieuse si complexe et nuancée une faille dans
laquelle se glissera le message chrétien, une avidité de communion avec Dieun
qu’il cherchera a combler. L’augustinisme est la prise de conscience de cette
situation par un homme génial, qu’il y ait dans ce systéme des incohérences
n’entame en rien sa fécondité et sa viabilité ; au contraire, son destin l’atteste.
D’autre part, dans sa mise a jour du paradoxe augustinien, Nygren insiste trop
sur la notion de mérite, dont il a une conception par trop polémique ; il aurait
été plus judicieux, selon nous, de centrer l’analyse sur la prééminence que
saint Augustin accorde a l'incarnation du Verbe en Jésus-Christ, le Médiateur
et comme Maitre intérieur, révélateur du dessein de Dieu ; nous aurions vu
alors combien saint Augustin est proche a la fois de Paul et de Jean, théologien
biblique et spéculatif plus que métaphysicien. Quoique M. Nygren semble
victime de certains préjugés, déja perceptibles dans I’ceuvre de son pére, son
effort doit étre salué comme un événement dans ’histoire des dogmes ; il suscite
la discussion, il appelle des réserves, n’est-ce pas la le but d'une recherche
qui ne se veut pas seulement historique, mais aussi systématique ?
GABRIEL WIDMER.

HENRY OsBORN TAYLOR. The Emergence of christian Culture in the
West. The Classical Heritage of the middle Ages. New-York,
Harper & Brothers Publishers, 1958, 379 p. Tables. Harper
Torchbooks TB/48.

Réédition de 'ouvrage de H. Osborn Taylor paru en 1901 sous le titre de:
The classical Heritage of the middle Ages. 11 s’agit d’'une synthese de culture
générale. L’auteur retrace le passage de la culture antique a la culture médiévale,
marquant ’apport de ’antiquité i la pensée chrétienne. Thése devenue courante
de T'hellénisation et romanisation de la pensée chrétienne. La théologie chré-
tienne a assimilé la pensée antique et s’est approprié certains éléments de la



BIBLIOGRAPHIE 77

civilisation et de la culture tant grecque que romaine. La langue latine a été
pliée aux besoins de la pensée chrétienne. — Fait partie d’'une collection ou
I'on trouve aussi bien des ceuvres de Gibbon, que de Martin Buber ou A. Har-
nack, etc. — C’est un classique et les théses que l'auteur développe, apres
d’autres, nous sont aujourd’hui trés familiéres. L'ouvrage a peu vieilli. On peut
le relire avec profit, comme l'on relit encore aujourd’hui d’autres rééditions :
la Deutsche Geschichie wnter den Kavolingern, de Miihlbacher, ou la Rom im
Mittelalter, de Gregorovius. Sans doute, The Emergence of the christian Culture
n’a pas l'ampleur de ces deux derniéres ceuvres, mais elle est intéressante et
de lecture facile. HERALD CHATELAIN.

ADAM DE PERSEIGNE : Leitres, tome I. Introduction, texte critique,
traduction et notes par le chanoine Jean Bouvet. Paris, Editions
du Cerf, 1960, 252 p. Sources chrétiennes, 66.

Un cistercien frangais a laissé une correspondance fort intéressante
(qui paraitra en trois volumes) ; elle témoigne d’une autre génération et d’'un
grand amour des lettres. — L’introduction narre excellemment la vie fort
remplie d’Adam (1145-1221), ce maitre spirituel, cet ami et directeur de
nombreuses personnalités, chargé de plusieurs missions importantes dans sa
vie. La correspondance est ensuite présentée, au point de vue formel. (Une
introduction doctrinale est réservée au volume des sermons.) — Suivent quinze
lettres a des évéques et a des chanoines, & un abbé et & des moines, & une com-
tesse, etc. Il s’agit de la dévotion au Christ et a la Vierge, des dons de 1’Esprit,
du sabbat, de la contemplation et de ses divers degrés, de la formation des
novices, des devoirs d'un évéque, de la sanctification dans le mariage, de la
chasteté, de 1'amitié, de I’'amour de Dieu, des vertus et des vices, etc. — Cela
est dit treés élégamment, trop méme : il y a de la rhétorique, des développements
stéréotypés. La traduction est parfois trop calquée sur I'expression latine. Mais
le cceur n’en parle pas moins avec chaleur et on écoute avec profit le pasteur
nourri de la Bible et fort au courant de la vie morale, spirituelle et monastique.

JEAN SAUTER.

RICHARD DE SAINT-VICTOR : La Trinité. Texte latin, introduction,
traduction et notes de Gaston Salet, S.]. Paris, Editions du Cerf,
1959, 526 p. Sources chrétiennes, 63.

On ne possédait pas de traduction francaise de cet important ouvrage ; une
bonne analyse en avait été donnée par Ethier, il y a quelques années. Le Victorin
ne suit pas le plan du De Trinifate de saint Augustin, son intention est diffé-
rente de celle de son illustre prédécesseur : il ne recourt pas a I’Ecriture pour
définir la substance, les attributs de Dieu, les personnes et la procession de la
Trinité, mais aux raisons nécessaires. Il se situe donc dans la ligne d’Anselme,
d’Abélard, de tous ceux qui reconnaissent une valeur a la dialectique en
théologie, sans pour cela tomber dans le rationalisme de certains de ses prota-
gonistes. A l'instar d’ailleurs de tout le courant augustinien du XIIe siécle,
il prend son point de départ dans I’exposé de la foi transmis dans les décisions
conciliaires, dans le symbole Quicumgue tout particulierement. Une fois ce
point de départ admis, le théologien use de diverses méthodes et surtout de la
déduction pour retrouver au niveau de la réflexion les enseignements de la foi :
d’abord découvrir I'Etre supréme avec sa puissance et sa sagesse, son unité



78 BIBLIOGRAPHIE

substantielle, son éternité et son immensité, sa seigneurie et sa bonté; puis
montrer que cette unité implique la pluralité des personnes, a cause de la
prééminence de la charité, de la générosité se communiquant, et leur égalité;
enfin, faire voir comment ces personnes procédent immédiatement et diverse-
ment selon qu’il s’agit du Fils ou du Saint-Esprit et comment elles revétent
leur nom par analogie (paternité, filiation, spiration). Le centre de gravité de
toute cette argumentation réside dans la charité dont l'usage extensif par
Richard donne a son ceuvre son originalité. La lecture de ce traité qui annonce
par sa logique interne et sa méthodologie les sommes du XIIIe siécle est facilitée
par les notes historiques et les références, dont la traduction est abondamment
pourvue. D’importantes notes complémentaires permettent de situer la pensée
de Richard dans la ligne de I’augustinisme et dans la perspective de ses contem-
porains. On saura gré au P. Salet de nous présenter avec une documentation si
riche I'un des témoins les plus représentatifs de I'abbaye de Saint-Victor,
GABRIEL WIDMER.

JEAN MEYENDORFF : Introduction a létude de Grégoire Palamas.
Paris, Editions du Seuil, 1959, 432 p. Patristica Sorbonensia, 3.

Cette collection, dirigée par M. H. I. Marrou, présente une nouvelle réussite
(cf. 1a recension du premier volume, Revue de théol. et de phil. 1959, p. 265-266).
Grégoire Palamas (1296-1359), un des plus grands théologiens du moyen age
grec, a pourtant vécu bien aprés les Péres. Mais son ceuvre témoigne d'une
reprise en profondeur de tous les grands problémes de I’dge patristique face a
un humanisme de tendance nominaliste ou & des théologiens étroitement con-
servateurs. — La premiére partie de cette thése de doctorat (Paris, 1958) est
historique (p. 25-170), elle présente la personnalité de Palamas : ses « maitres »,
sa formation intellectuelle et monastique, ses controverses avec Barlaam et les
Conciles de 1341, la période fort difficile pour lui de la guerre civile, puis son
second triomphe aux Conciles de 1351 et son épiscopat a Thessalonique. L’au-
teur marque nettement les attitudes théologiques et politiques des protago-
nistes, I’enchainement et I’enchevétrement des faits, comme leur signification. —
Une seconde partie de méme ampleur (p. 173-322) dégage les principaux aspects
de la pensée de Palamas, avec une maitrise qui n’a d’égale que son aisance.
L’auteur souligne son caractére biblique et patristique et son aspect moderne,
et il voue une attention particulitre aux implications philosophiques. Six
chapitres traitent : I'opposition a I'hellénisme profane (la place de la philoso-
phie), la priére (une mystique de 'Incarnation, 1'hésychasme intégré dans la
vie en Christ), la rédemption (déification, ecclésiologie), la théologie de I'histoire,
la «théologie» fort existentielle de Grégoire (essence et énergie) et enfin les
deux problémes de la procession du Saint-Esprit et de la mariologie. — Une
troisi¢me partie, présentée sous forme d’appendice (p. 331-399) donne une ana-
lyse « sommaire », mais fort précise, de cette ceuvre en partie encore inédite :
soixante ceuvres polémiques, dix de spiritualité et soixante-trois homélies, —
Ne pouvant discuter les nombreux points abordés, je me bornerai a souligner,
avec l'auteur, I'importance du palamisme qui fut adopté par I’Eglise byzantine
« comme une méthode de pensée capable de sauvegarder la présence de Dieu
dans I'histoire, sa fidélité réelle envers son Eglise, son union mystérieuse —
sacramentelle et mystique — avec la communauté, Corps du Christ, se manifes-
tant dans la vie spirituelle de chaque chrétien » (p. 325). Jean Meyendorff nous
y introduit de fagon magistrale, méme la oi1 sa présentation ou ses conclusions



BIBLIOGRAPHIE 79

sont discutables, car il désire une discussion sérieuse qui contribue au défriche-
ment si profitable de la pensée byzantine du moyen age qui est & peine com-
mencé. JEAN SAUTER.

Louis CoGNET : Crépuscule des mystiques. Le conflit Fénelon-Bossuet.
Histoire de la spiritualité. Tournai, Desclée et Cie, 1958, 397 p.

Aprés avoir esquissé l'histoire du courant mystique dans la spiritualité
francaise du XVIIe siécle et décelé les influences qui vont lui faire opposition
de plus en plus & partir de 1630, le savant auteur nous présente Mme Guyon,
I’héroine du drame qui se prépare, citant longuement l'admirable récit que
cette femme exceptionnelle a fait de sa vie (et se réservant de consacrer bientdt
un ouvrage spécial a cette attachante personnalité). Quand elle arrive a Paris
en 1686, dgée de 38 ans, aprés des années d'épreuves et de pérégrinations,
ayant déja écrit son Moyen court pour faire oraison, Les Torvenis et un Com-
mentatve du Canlique des cantiques, se sentant investie d’un véritable apostolat
mystique, elle entre en relation avec Fénelon, 4gé de 35 ans, prestigieux abbé,
aumonier des Nouvelles Catholiques, bient6t appelé a la cour comme précepteur
du duc de Bourgogne, petit-fils du roi. Mme de Maintenon, qui ’admire, I'a
choisi pour son directeur de conscience. — Dans les milieux aristocratiques
de Paris auxquels elle appartient par le rang et par la fortune, Mme Guyon
reste étrangére aux vanités mondaines et aux intrigues de cour. « Entre elle
et le jeune et brillant abbé de Fénelon, l'intimité est bien vite extrémement
profonde. Ce qui l'intéresse en elle, ce ne sont ni I’enseignement théorique
ni les écrits, mais I'expérience réelle de la vie intérieure, de 'union avec Dieu...
I1 1it et s’initie a la littérature mystique. Des allusions a saint Jean de la Croix
apparaissent sous sa plume. Ainsi lui sont révélés des horizons de 1’Ame encore
insoupc¢onnés ; mais surtout, il trouve en Mme Guyon la solution de son pro-
bléme intérieur. » — Cette spiritualité faite d’amour désintéressé, d’abandon,
de simple contemplation, de confiance enfantine fut d’abord bien accueillie
dans la maison de Saint-Cyr que dirigeait Mme de Maintenon. Mais la royale
directrice ne tarda pas a la trouver suspecte d’hérésie quiétiste, d’autant plus
que le prestige de Mme Guyon lui portait ombrage. Le roi était mal disposé
envers ce qu’il considérait comme des réveries. Certaines convoitises familiales
excitées par la fortune de Mme Guyon jouaient dans I’ombre un rdle encore mal
éclairci. De méme, des jalousies contre le précepteur du petit-fils de Louis XIV.
Et de plus en plus ouvertement s’affirmait I'hostilité de Mme de Maintenon
contre une femme que Fénelon placait décidément trés haut malgré ses extra-
vagances, alors qu’il se montrait parfois trés dur dans ses jugements sur les
gens de cour. — Il fut décidé que les idées de Mme Guyon seraient examinées
par un théologien expert. Bossuet fut choisi. Fénelon le considérait alors comme
un ami. Mme Guyon avait confiance et se montrait préte a la soumission. Mais
les entretiens avec Bossuet tournérent mal. L’évéque de Meaux le prit de trés
haut avec elle. Elle prit le parti de ne plus se défendre quand elle eut constaté
que Bossuet ne la comprendrait jamais et qu’il était résolu a la faire condamner.
Le dogmatisme rigide de ’évéque le rendait en effet inapte a juger du mysticisme
auquel il ne s’était jamais intéressé. Il savait d’autre part que Mme de Main-
tenon désirait cette condamnation et qu’elle s’irritait de plus en plus contre
Fénelon qui s’obstinait & défendre Mme Guyon. Son élévation a I'archevéché
de Cambrai (il fut consacré par Bossuet lui-méme) fut une facon élégante de
I’éloigner de Paris et de se débarrasser de lui. — Bossuet ne parait pas ici
4 son avantage. On le surprend en flagrant délit de mensonge et abusant du



8o BIBLIOGRAPHIE

secret de la confession. Grice a I'intervention conciliatrice du pieux Tronson,
on finit par se mettre d’accord, laborieusement, sur les fameux trente-quatre
articles d'Issy qui devaient formuler la doctrine orthodoxe sur le mysticisme.
Cela ne suffit pas a Mme de Maintenon, dont I'hostilité s’exaspére. Fénelon
ne recule en effet devant aucun risque pour défendre Mme Guyon. ¢ Je crois
qu'il souffrirait le martyre plutét que de convenir qu’elle a tort», écrit Mme
de Maintenon. Et Fénelon de dire : « Tout le mystére se réduit 4 ne vouloir
point parler contre ma conscience, et & ne vouloir point insulter inutilement
une personne que j'ai révérée comme une sainte sur tout ce que j'en ai vu
par moi-méme. » On l'a enfermée & Vincennes puis consignée dans un couvent
comme une dangereuse hérétique. Bossuet, qui Iui avait concédé un certificat
d’orthodoxie, cherche maintenant a I’accabler et prépare contre elle son ouvrage
Instruction sur les états d’ovaison. Fénelon sait le coup qui se prépare et tente
de le prévenir en publiant, le premier, I'ouvrage qu’il préparait de son coté,
son Explication des maximes des sainis sur la vie intérieure. Les doctrines des
deux illustres prélats étaient inconciliables. Leur affrontement public était
inévitable désormais. ¢« La guerre aurait lieu. » C'est sur ce mot que se termine
ce captivant wvolume qui, nécessairement, sera suivi d’un autre. Rendons
hommage a la malitrise de I'auteur, si bien informé qu’il peut compléter et,
a l'occasion corriger I'ceuvre de Henri Bremond. Notons que ce livre est dédié
a Jean Orcibal, cet autre éminent spécialiste, qui a pu, aprés Sainte-Beuve,
refaire I'histoire de Port-Royal. VicTtor BaroNI.

JEAN ORCIBAL : La rencontre du Carmel thérésien avec les mystiques
du Nord. Paris, Presses Universitaires de France, 1959, 250 p.
Bibliothéque de 'Ecole des Hautes Etudes, Sciences religieuses,
LXXe volume.

Cette savante étude vient éclairer I'un des points les plus importants de
I'histoire du sentiment religieux en Europe. L’introduction du Carmel réformé
en France au début du XVIIe si¢cle a ouvert a la spiritualité catholique fran-
caise des perspectives nouvelles, comme on le voit nettement dans 1l’essor
mystique d’'un Frangois de Sales entrant en relation, par Jeanne de Chantal,
avec les religieuses espagnoles formées par sainte Thérése d’Avila, qui venaient
de s’établir & Dijon. Si vertigineux que ft le mysticisme thérésien, il se heurta
a «l'école abstraite » des mystiques du Nord (Harphius, Tauler, Ruysbroeck)
quand des disciples de sainte Thérése, Jérome Gratien et Thomas de Jésus,
vinrent se fixer aux Pays-Bas et s’efforcérent de combattre 1'hérésie protestante.
— Le litige se concentra autour d'un petit livre de piété, de peu antérieur a
la grande crise de la Réforme, ceuvre d’un laic anonyme de Francfort, la
Théologie germanique, aussi apprécié dans certains milieux catholiques, notam-
ment chez les capucins, que chez les dissidents. Cet ouvrage avait tant de
valeur aux yeux de Luther qu'il décida de le publier, et ce fut sa premiére
publication qui sortit de presse & Wittenberg le 4 décembre 1516. « S’il m’est
permis de me vanter sans impudence, disait-il, je déclare qu’aprés la Bible et
Augustin, je n’ai point rencontré de livres d'oll je reconnaisse avoir mieux
appris ce qu'est Dieu, Christ, ’homme et toutes choses.» Et Luther tirait
argument de cette publication pour prouver que l'on avait tort de l’accuser
d’inventer une religion nouvelle. — Cet ouvrage, sorte de résumé de la mystique
du Nord, et les débats qu'’il provoqua sont étudiés ici avec soin, avec documents

inédits a l'appui. Bien que les amis de sainte Thérése aient réussi a le faire



BIBLIOGRAPHIE 81

inscrire & I'Index, il n’en continua pas moins d’étre, par-dela les querelles
confessionnelles, un trait d’union entre les Ames pieuses, et 'on prouvera
peut-étre un jour que le vrai Docteur du Carmel, saint Jean de la Croix, buvait
a la méme source, prés de laquelle apparaissent, a coté des piétistes allemands,
des esprits libéraux comme Sébastien Castellion qui publia de ce petit livre
d’excellentes traductions en latin et en francais (Bile 1557 et Anvers 1558).
Ces traductions se répandirent dans les Eglises réformées de France, malgré

l'accueil méfiant de Calvin. — Une fois de plus, M. Orcibal nous offre un
ouvrage de haute valeur tant par l'importance du sujet que par la rigueur de
la méthode. VicTor BARONI.

JEAN OrciBaL : Pori-Royal entre le miracle et 'obéissance. Flavie
Passart et Angélique de Saini-Jean Arnauld d’Andilly. Bruges,
Desclée De Brouwer, 1957, 197 pages.

Port-Royal est devenu synonyme de résistance, résistance de la conscience
aux autorités ecclésiastiques exigeant une signature contraire a la conviction
religieuse personnelle. Ainsi Jacqueline Pascal, et surtout Angélique de Saint-
Jean, maitresse des novices, dont le témoignage écrit a été récemment publié
par Louis Cognet et a fourni a Montherlant le théme d’'un drame émouvant.
Certes, il y a de la grandcur chez les « opposantes », mais il n’est peut-étre pas
juste de se détourner avec une sorte de mépris des « signeuses », trés sévérement
jugées par leurs compagnes, traitées trop négligemment par les historiens,
méme par Sainte-Beuve. Peut-étre y avait-il aussi des vertus éminentes chez
celles qui cherchérent la sécurité de leur conscience dans 1’obéissance a ’autorité
épiscopale. — C’est la question qui se pose dans 'histoire de Flavie Passart,
maitresse des pensionnaires, a laquelle Jean Orcibal, le grand spécialiste de
Port-Royal, consacre un passionnant petit ouvrage ot 1'érudition ne laisse rien
a désirer. Le portrait qu’il en trace sert de pendant a celui de Sceur Angélique
de Saint-Jean. Flavie est une personnalité remuante, exaltée, & l'intelligence
vive ; son origine est modeste et son instruction médiocre. Sceur Angélique
la domine par son génie exceptionnel, par sa distinction aristocratique et sa
haute stature morale. L’expérience dramatique de Flavie n’en est pas moins
intéressante. A-t-elle trahi la cause de Port-Royal ? Pourquoi a-t-elle signé ?
Par amour-propre ? Par ambition ? Par lacheté ? Mérite-t-elle d’étre traitée
de Judas, de ¢ suppot de Satan » ? Dans les jugements sévéres portés contre elle,
n’y a-t-il pas I'aveuglement du fanatisme doctrinaire auquel méme les grandes
ames de Port-Royal ne furent pas étrangéres ? Le lecteur pourra se faire une
opinion d’aprés les documents mis a sa portée. — Un aspect particuli¢rement
attachant de ce livre, c’est la large part qu’il fait & la psychologie. Flavie en
effet est un cas. Les guérisons miraculeuses jouent dans sa vie un roéle trés
important, & commencer par le miracle de la Sainte-Epine, car c’est elle qui
appliqua la fameuse relique sur le front de la petite pensionnaire Marguerite
Perrier, niece de Pascal. Elle-méme fut guérie miraculeusement un nombre
incroyable de fois, souffirant, semble-t-il, du méme mal que la femme de 'Evan-
gile qui toucha le vétement de Jésus. Devant ce qu’il appelle « une énigme
psycho-physiologique », M. Orcibal fait appel aux lumiéres de la psychologie
moderne, ce qui donne a son étude, si précieuse pour 'histoire de Port-Royal,

2

un caractére d’actualité. VIicTorR BARONI.



THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE

82 BIBLIOGRAPHIE

ANDRE PERY : Le catéchisme de Heidelberg. Un commentaire pour
notre temps. Genéve, Labor et Fides, 1959, 121 p. Nouvelle série
théologique, 7.

Des rééditions récentes ont fait heureusement ressortir de 1’obscurité le
catéchisme de Heidelberg, document de la Réforme remarquable par sa sobriété
et sa précision. Cependant, en raison méme de sa concision, beaucoup de ses
implications, claires pour ses premiers lecteurs du XVIe siécle, risquaient
d’échapper au lecteur d’aujourd’hui insuffisamment informé. Cest donc une
ceuvre utile qu’a faite le pasteur Péry en publiant ce « commentaire pour notre
temps ». Tout au long d'un exposé serré, a la base duquel on sent un sérieux
effort de réflexion et d’approfondissement, il situe chacune des questions du
catéchisme, en en montrant le pourquoi, et explicite de maniére claire et inci-
sive les réponses. Il commente avec respect ce vieux document de 1563, sans
toutefois lui étre servilement 1ié : il se livre par exemple 4 une critique perti-
nente de la notion réformée de la corruption radicale de I’homme (p. 16 s.), ou
prend librement position a propos du baptéme des enfants (p. 66 s.). — Cet
ouvrage prend sa place dans une solide tradition réformée, revue a la lumiére
de la théologie barthienne en particulier. Tout en en louant les qualités cer-
taines, on regrettera peut-étre qu’il ne tienne pas suffisamment compte de la
confrontation cecuménique actuelle. JEAN-CLAUDE MARrGoOT.

P. Tu. CaMmeLOT, O.P. : Spiritualité du baptéme. Paris, Editions du
Cerf, 1960, 283 p. Lex orandi, 30.

L’admirable collection Lex orandi, que dirige le Centre de Pastorale Litur-
gique, vient de s’enrichir d’un volume important. L’auteur entreprend d'y
démontrer ce que la spiritualité contemporaine aurait & gagner, en authenticité
et en profondeur biblique, a tenir compte résolument de la grice du baptéme.
A Taide d’'une multitude de textes patristiques, qu’il cite avec bonheur, le
P. Camelot examine tour & tour le baptéme comme sacrement de la foi (p. 21-
103), comme mort et résurrection avec le Christ (p. 105-176), et comme don de
I'Esprit (p. 177-281). — Dans cette derniére partie, il faut noter cependant que
le chapitre sur la confirmation (p. 237-256) n’apporte guére de solution satis-
faisante. Cela provient sans doute du fait que I'auteur n’aborde pas la question
a partir de la doctrine du ministére, mais seulement & partir du baptéme. Or, je
suis certain que la tradition latine de séparer, dans le temps, le baptéme de la
confirmation, est en relation irrécusable avec le fait qu'en Occident latin le pri-
vilége de confirmer a été réservé aux seuls évéques. C'est donc par 1a qu'il faut
aborder le probléme. — Il n’est pas possible de lire ce beau livre sans se deman-
der si la raison profonde pour laquelle la spiritualité du baptéme s’est si forte-
ment atténuée depuis le moyen 4ge n’est pas due au fait que, dans leur écrasante
majorité, les chrétiens n'ont plus conscience d’étre baptisés parce qu’ils n’ont
plus aucun souvenir de leur baptéme. N’est-il pas symptomatique a cet égard
que la plupart des textes cités par le P. Camelot sont de la plume d’hommes qui,
adultes, ont passé par toutes les étapes de linitiation chrétienne, qui ont donc
consciemment renoncé au diable et confessé le Christ avant d’étre plongés dans
sa mort pour ressusciter avec lui. La question que 'on ne peut pas ne pas se
poser est alors la suivante : pour retrouver une spiritualité du baptéme qui ne
soit pas artificielle, et par conséquent pour retrouver un des éléments fonda-
mentaux de la spiritualité néotestamentaire, ne faut-il pas commencer par



BIBLIOGRAPHIE 83

rejoindre la pratique baptismale de 1’Eglise ancienne ? Comme tant et tant
d’autres ouvrages actuels (je pense en particulier & ceux qui font voir combien
le christianisme folklorisé sabote 1'évangélisation), celui-ci pose ainsi a I'Eglise
la guestion angoissante d’une révision déchirante de la discipline du baptéme.
On doit savoir gré au P. Camelot de le faire non pas tant en soulignant ce que
I’Eglise aurait & y perdre, qu’en démontrant ce qu’elle aurait & y gagner.

JEAN-JACQUES VON ALLMEN.

KARL RAHNER: Ecrits théologiques, tome II. Textes et Etudes
théologiques, Bruges, Desclée De Brouwer, 1958, 198 p.

Dans une premiére étude sur 'appartenance a I’Eglise d’aprés la doctrine
de I'Encyclique Mystici corporis, I'auteur montre que l'ecclésiologie impliquée
dans ce document pontifical n’innove rien, qu’elle confirme, en les durcissant a
certains égards, les positions romaines traditionnelles, mais que ce rappel tire
sa nécessité et prend toute son importance du fait des conversations cecuméni-
ques d’aujourd’hui. Le probléme que cherche a résoudre ici le théologien catho-
lique qu’est Karl Rahner est la conciliation des critéres officiels rigoureux d’ap-
partenance & 1'Eglise (baptéme, foi correcte, soumission & la hiérarchie) avec
I’existence d'Eglises autres que la romaine et le fait constatable d’une vie
ecclésiale authentique chez les dissidents. Usant d'une argumentation toute
scolastique, l'auteur tente de ménager une distinction au moins matérielle entre
Corps mystique d’une part et Eglise romaine empirique d’autre part, en dépit
de la lettre du texte pontifical. Il fait appel a la notion plus générale et plus
« compréhensive » de peuple de Dieu pour échapper a la conclusion logique
d’une exclusion du salut pour les chrétiens non romains. Il s’appuie également
sur la notion de votum Ecclesiae (analogue a celle du votum baptismi), c’est-a-
dire 'appartenance de désir a la véritable Eglise. Au milieu de la dialectique
assez acrobatique que lui imposent les données du probléme, 'auteur se livre a
des remarques pénétrantes sur les sacrements dans leur relation avec le Saint-
Esprit et la grice. S’il est des sacrements dits valides mais inefficaces, c’est pré-
cisément parce que Dieu, dans sa liberté souveraine, n’est pas enchainé a un
signe sacramentel, fiit-il correct en tous points. L'Eglise, sacrement-archétype,
comporte la méme ambivalence : son appareil extérieur et juridique ne s’iden-
tifie pas purement et simplement avec la grace du Christ qui lui reste transcen-
dante. On note avec satisfaction la déclaration que les dissidents ont un « trésor
de réalité chrétienne » dont certains éléments peuvent manquer « en acte », sinon
virtuellement, a4 I’Eglise romaine, et que la catholicité de 'Eglise du Christ ne
sera pleinement accomplie et explicitée que lorsque ses trésors seront ¢ ramenés
dans leur véritable demeure» (p. 38 et go). — Une seconde étude tente de
préciser la relation de la piété personnelle et de la piété sacramentelle, de la vie
intérieure et de la participation aux moyens extérieurs de grace, ou encore de la
religion individuelle et de I'expression sociale et communautaire de la foi. L uti-
lité d’une telle réflexion n’échappera a personne ; I'auteur exprime avec bonheur
la complémentarité de ces deux aspects d'une méme réalité : « la grice arrive
toujours subjectivement et ecclésialement, intérieurement et corporellement,
existentiellement et collectivement, avec un degré variable, & vrai dire, de I'un
et 'autre facteur » (p. 137). — Dans une troisiéme étude qu’il intitule : « Vérités
oublides concernant le sacrement de pénitence», Karl Rahner montre que le
péché n’est pas seulement une offense a Dieu, mais un préjudice causé a la
communauté : le croyant qui péche porte atteinte a la sainteté du Corps de



84 BIBLIOGRAPHIE

Christ dont il est un membre. Telle est la raison d’'étre de la discipline ecclé-
siastique, déja attestée dans le Nouveau Testament, et du systéme pénitentiel
de 'ancienne Eglise. Une large place est donnée a la discussion de la signification
du couple lier-délier dans Mat. 16 : 18 et 18 : 18. RICHARD PAQUIER.

PIERRE MAURY : L’Eschatologie. Genéve, Labor et Fides, 1959, 87 p.
Nouvelle série théologique, 8.

« Dans la mesure ot 1’eschatologie est I’atmosphére méme de tout le message
biblique, elle ne devrait pas apparaitre comme une doctrine séparée, mais étre
présente a toutes les autres.» (p. 9.) Cette affirmation de Pierre Maury rend
compte de la perspective dans laquelle il a congu son ouvrage (ou plutdt son
cours, mis a la disposition du public dans une édition posthume). En effet,
dans son exposé, il s’attache & démontrer comment 1’eschatologie situe toutes
les doctrines chrétiennes: la doctrine de la création, celle de la réconciliation,
I'anthropologie, 1'ecclésiologie, etc. On n'est pas fidélement biblique, rappelle-
t-il, si 'on traite de ces divers sujets autrement que dans leur rapport avec les
fins derniéres. — Si l'on est séduit par telle ou telle page suggestive, on est
cependant surpris de constater dans ce livre I’absence quasi totale d'un apergu
pneumatologique de la question. Et cette lacune explique, a notre avis, pour-
quoi Pierre Maury a tendance & déséquilibrer la tension entre le « déja » et le
« pas encore », caractéristique de la situation du chrétien dans ce monde, au
profit du « pas encore ». Il est typique, a cet égard, de constater comment il
fait allusion au fameux texte de Romains 7 (qu’il comprend comme une des-
cription de I'état actuel du chrétien, p. 27, alors que les commentaires récents
y voient plus justement une description de I'état de I’homme sous la loi), en
faisant abstraction de Romains 8 avec le développement sur la vie actuelle
du chrétien, selon 1'Esprit. Il est par conséquent permis de se demander si
Pierre Maury vivant, au courant des récentes études sur le théme de l’escha-
tologie, aurait autorisé 1'impression sans modification de ce texte...

JEAN-CLAUDE MARGOT.

HEeINrRICH OTT: Eschatologie. Versuch eines dogmatischen Grund-
risses. Zollikon, Evangelischer Verlag, 1958, 75 p. Evangelische
Studien, 35.

Heinrich Ott a déja publié, en 1955, une these fort bien faite, encore que
parfois contestée, sur le concept d'histoire dans la théologie de Bultmann
(cf. Revue de théol. et de phil. 1957, p. 228). Avec la brochure que nous présentons,
il se met, si 'on peut dire, a voler de ses propres ailes. Nous retrouvons les
mémes qualités de clarté dans l'analyse comme dans la maniére de poser les
problémes, mais aussi une tendance parfois génante a trop systématiser la
matiére de ’exposé. — Tres nettement influencé par la théologie barthienne,
l'auteur essaie cependant de tirer le meilleur parti de ce qu’il a trouvé chez
Bultmann. Le titre et le contenu du premier chapitre sont & cet égard signifi-
catifs : « Die existentiale Methode ». Que faut-il entendre par 13 ? Non point
seulement le fait que la théologie est en prise directe sur notre situation exis-
tentielle, ce qui aboutirait a un simple existentialisme, mais surtout qu’elle est
tout entiére qualifiée par une rencontre du croyant avec le Kyrios. « La théo-
logie pense a partir de cette rencontre ; elle pense existentialement ; elle explicite
la confession au Kyrios. Dans cette rencontre et cette confession se trouve
contenu tout ce qu’elle doit dire » (p. 61). Des lors, I'eschatologie ne peut plus



BIBLIOGRAPHIE 85

étre considérée seulement comme une derniere partie surajoutée aux autres
« parties » de la dogmatique. « L’eschatologie doit étre développée comme
Texpression de la rencontre avec le Kyrios considéré comme 1’Eschatos » (p. 5).
L’auteur en tire les conséquences qui s’imposent en analysant briévement les
thémes dominants de ’eschatologie : parousie, royaume de Dieu, vie éternelle,
résurrection, terme de ’histoire et jugement dernier. Signalons des remarques
intéressantes sur le caractére eschatologique de la mort, sur la précarité d’une
conception strictement linéaire du temps, sur le millénium. Moins convaincants
sont les développements sur la corporéité de la résurrection : comment ne pas
voir qu'une phénoménologie de la corporéité, telle que l'auteur la pratique,
escamote les problémes plus qu’elle ne les éclaire ? Il eit au moins fallu complé-
ter cette analyse en indiquant une autre analogie de la résurrection, puisée par
exemple dans le vocabulaire du personnalisme. BERNARD REYMOND.

Joun MCINTYRE : The Christian Doctrine of History. Edinburgh,
Oliver and Boyd, 1957, 119 p.

Des raisons indépendantes de notre volonté (et non le manque d’intérét)
nous ont empéché de rendre compte plus tot de cette remarquable étude du
professeur McIntyre, de 1'Université d’Edimbourg. Le texte en fut donné
en 1956, sous forme de cours, & la Faculté de théologie d’Otago (Nouvelle-
Zélande). L’ouvrage ne se présente pas comme un exposé synthétique ou
schématique de la doctrine chrétienne de 1’histoire, mais comme une analyse
serrée des différentes catégories qu’implique une telle doctrine: celles de
nécessité, de providence, d’incarnation, de liberté et de mémoire. Une place
centrale est accordée a la discussion de la notion d’accomplissement. Mais on
remarquera aussi I'effort fait pour tenir compte du réle joué par les pressions
économiques et sociales, tout en maintenant l'affirmation de la liberté¢ (une
liberté possible a l'intérieur d’'un cadre donné et, surtout, une liberté basée
sur loffre de la grice de Dieu en Jésus-Christ). Ici ou 13, 'auteur ne craint pas
d’énoncer un jugement paradoxal: par exemple quand il se demande si la
notion linéaire du temps et de I'histoire utilisée par Cullmann n’aurait pas son
origine dans la philosophie grecque plutét que dans la Bible (p. 42 s.), ou lors-
qu’il émet l'opinion que la conception bultmannienne de l’accomplissement
se présente « comme une sorte de synthése hégélienne » (p. 70) | — En résumé,
1’étude du professeur McIntyre est pleine de réflexions suggestives sur la maniére
dont la révélation de Dieu suscite une doctrine nouvelle de I'histoire.

JEAN-CLAUDE MARGOT.

Pavr TivvicH : Liebe, Macht, Gerechtigkeit. Tiibingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), 1955, vIII 4 134 p.

« J’espére avoir clairement démontré une chose: que les problemes de
T'amour, de la force et de la justice réclament catégoriquement un fondement
ontologique pour étre libérés des bavardages oiseux, de l'idéalisme et du
cynisme au moyen desquels on les traite généralement » (p. 131). Ainsi 'auteur
conclut-il cet essai de venir a bout des difficultés que pose, sur le plan éthique,
la coexistence des trois réalités les plus difficilement conciliables de la théologie.
Pour ce faire, il recourt a sa « méthode ontologique », ce qui revient & enraciner
I'amour, la force et la justice dans I'unité de 1'étre, et & conclure de cette unité
a Yunité éthique nécessaire de ces trois exigences, dont la dimension derniére ne



86 BIBLIOGRAPHIE

peut d’ailleurs apparaitre que dans une perspective théologique. — Ces analyses
sont souvent séduisantes, bien que I'on ne sache jamais exactement quelle
ontologie les sous-tend. Les conséquences éthiques qui en sont tirées semblent
pertinentes, encore que l'auteur s’autorise & réduire un peu facilement des
problémes aussi fondamentalement irréductibles que celui du mal : justifier
la guerre ou la souffrance en invoquant la « dynamique de la vie » nous semble
recourir a un argument peut-étre juste dans son intention, mais singuliérement
douteux dans ses conséquences immédiates. — Si elle est nécessaire pour rec-
tifier le sens de termes gauchis par I'usage qu’on en fait ou par les incidences
qu’on leur préte, cette analyse ontologique semble pourtant trop souvent débou-
cher sur des conclusions accordées d’avance. Ce n’est pas ici le lieu de débattre
du probleme fondamental que pose la méthode philosophico-théologique
de P. Tillich, mais ce petit ouvrage nous en révéle in actu l'intérét comme les
faiblesses. A ce titre, il constitue un excellent « ban d’essai ».
BERNARD REYMOND.

VITTORIO SUBILIA : Il probilema del male. Torre Pellice, Libreria
editrice Claudiana, 1959, 88 p.

L’auteur examine trés rapidement les différents systémes philosophiques
qui ont affronté la redoutable énigme. Tous se sont heurtés au méme dilemme :
ou Dieu est la cause du mal ou il ¥ a, hors de Dieu, une autre source d’existence.
La Bible se tait sur l'origine du mal. Les réponses données par le dualisme,
de Zarathoustra a nos jours, sauvegardent la bonté de Dieu au détriment de sa
puissance. D’autres réponses nient ou minimisent le mal : privatio boni, condi-
tion obligée de la créature, étape nécessaire de la marche de I'humanité (idéa-
lisme, néo-idéalisme, marxisme). Une certaine pensée (Berdiaeff, avec la théorie
de la liberté incréée) considére la liberté comme source et cause du mal. La
solution proposée par Barth, dans sa Dogmatique, n’attribue 'origine du mal,
ni a Dieu, ni a sa créature. Le mal est le néant par excellence, « das Nichtige »,
inexplicable par essence. Toute tentative de le rationaliser est vouée a 1’échec.
Mais dans la Passion du Christ, le croyant voit la victoire sur cette puissance
ténébreuse. Le probléme du mal n'est pas seulement humain mais cosmique.
C’est toute la nature qui doit étre affranchie de la « vanité », comme le dit saint
Paul. — Il faut souligner 1'originalité et la richesse de cet essai.

Lypia voN Auw.

A. F. CARILLON DE ALBORNOZ: Roman catholicism and religious
Liberty. Genéve, W.C.C., 1959, 95 p.

Cette importante étude présente la tendance théologique du catholicisme
romain qui « considere la liberté religieuse comme essentiellement liée & I’esprit
chrétien et évangélique » (p. 3). Soigneusement fondée sur de nombreux textes
et de multiples références (on regrette néanmoins que l'auteur n’ait pas cru
devoir donner une bibliographie) qui recouvrent I'ensemble de la littérature
catholique, 'auteur prouve que le catholicisme romain n’a jamais unanimement
soutenu l'intolérance mais qu'il existe a ce sujet de sérieuses divergences doctri-
nales. Il estime méme que la défense de la tolérance n’est nullement le fait d’une
minorité. — Il décrit ensuite les divers aspects de cette attitude, en montrant
qu’elle ne s’explique pas par l'indifférence doctrinale ou par un libéralisme
humanitaire, mais par une stricte réflexion sur les rapports de I'Eglise et du
monde. Il a soin en outre de tracer les antécédents de cette tendance dans



BIBLIOGRAPHIE 87

I'histoire de 1'Eglise et surtout de sa tradition. L’auteur conclut que I'apparente
faiblesse de cette tendance s’explique par les hésitations de ses tenants a la
défendre et par leur négligence a en dégager les conséquences positives. —
I1 appartiendrait donc maintenant aux théologiens catholiques de la tolérance
de préciser les modalités de la liberté religieuse qui doit toujours étre respon-
sable, limitée pour et en vue d’un meilleur témoignage. Ce travail théologique
pourrait, selon l'auteur, étre 'occasion d’'un fructueux dialogue cecuménique,
puisque ces positions romaines coincident avec la ligne générale du Conseil

cecuménique. — Reste, et c’est la faiblesse réelle de cette position, que la hié-
rarchie ne s’est jamais prononcée en sa faveur, aussi peu d’ailleurs qu’en faveur
de l'intolérance. — Cette étude, fort compléte malgré sa brieveté, est impor-

tante parce qu'elle est une tentative de décrire le catholicisme dans sa com-
plexité. Si d’autres études analogues étaient encore soutenues par le Conseil
cecuménique, notre compréhension de nos fréres séparés en serait complétement
renouvelée. PIERRE FURTER.

D. Cairns: A Gospel without Myth ? Bultmann's Challenge to the
Preacher. Londres, SCM Press, 1960, 232 p.

Parue dans une collection dédiée aux prédicateurs, cette ceuvre d’'un pro-
fesseur écossais de théologie pratique considére la position de Bultmann comme
un défi, un défi qui est relevé avec énergie. M. Cairns fait de la polémique.
I1 se bat selon les régles de la décence et de la courtoisie, mais il se bat contre
Bultmann et non pas avec lui pour rechercher la vérité. A ses yeux, la premiére
faute de Bultmann est de s’étre placé sous la dépendance de Heidegger, aussi
la premiére partie du livre est-elle consacrée a convaincre le lecteur qu’il vaut
mieux pour lui ne pas perdre son temps a étudier ce philosophe. Toute théologie
inspirée de son esprit me peut qu'en étre endommagée. Heidegger éliminé,
Bultmann est a son tour exorcisé et 1’on nous montre que ce qu'il dit d’accep-
table, il le dit en dépit de ses idées, tandis que son orientation théorique fonda-
mentale le contraint a sacrifier ’essentiel du contenu traditionnel de la prédica-
tion chrétienne. L’auteur connait bien son adversaire et le cite abondamment.
Nous avons cependant quelque peine a mous laisser convaincre par ses argu-
ments, non point que ceux-ci soient spécieux, mais bien qu’ils nous semblent
quelquefois passer a c6té de celui contre lequel ils sont lancés. Nous ne parvenons
pas a sentir chez M. Cairns la sympathie intellectuelle qui le mettrait d’abord
a la place de Bultmann, quitte a ce qu’il nous dise ensuite qu’elle lui parait
intenable. Certaines idées bultmanniennes sont combattues pour ce qu’elles
signifieraient sur les lévres ou sous la plume de M. Cairns, alors que dans le
contexte de Bultmann elles nous semblent avoir d’autres conséquences. Bref,
si M. Cairns a, comme tout un chacun, le droit de nous présenter sa critique
de Bultmann, nous ne pensons pas qu’il puisse, par sa condamnation, nous
dispenser de reconsidérer le probléme. PiERRE GANDER.

Louis MoNDEN, S.J.: Le muracle, signe de salut. Prétace de S. E.
Mgr Suenens. Bruges, Desclée De Brouwer, 1960, 329 p. Museum
Lessianum, Section théologique, 54.

D’intention apologétique, I'ouvrage du P. Monden fait précéder sa section
apologétique d’une premiere section importante consacrée a la dogmatique du
miracle. Nous y trouvons une définition canonique du miracle vérifiée dans
I’étude des Peres et de I’Evangile. Au sens strict, n’est miracle qu’une interven-



88 BIBLIOGRAPHIE

tion surnaturelle dans un fait naturellement inexplicable comportant une signi-
fication religieuse. Notons, a ce propos, que 'auteur ne semble se soucier ni du
fait que notre notion moderne et scientifique de nature était absente de 'esprit
des auteurs sacrés, ni du probleme de la relation biblique du miracle et des
difficultés qu’elle souléve quant & son interprétation historique et scientifique.
A cet égard, il est peut-étre symptomatique qu’aucune allusion ne soit faite
aux miracles racontés par I’Ancien Testament. La partie dogmatique se termine
par un bref examen de la possibilité du miracle en dehors de 1'Eglise, et seuls
des prodiges mineurs semblent possibles soit en dehors du christianisme, soit
méme en dehors de 1’Eglise romaine, et par une étude assez étendue du pseudo-
miracle démoniaque. L’apologétique du miracle s’ouvre par une définition du
prodige majeur, seul miracle intéressant pour elle, et la réfutation a limine des
préjugés qui font repousser 'examen de la question. Un second chapitre est
consacré a la présentation du prodige majeur vérifiable et c’est évidemment
Lourdes qui est le paradigme par excellence. Puis 'on revient, au nom de I'his-
toire et des faits cette fois, a I'affirmation que le miracle majeur ne se rencontre
ni dans les religions non chrétiennes ni hors de 1’Eglise romaine. Face a ces
constatations, un dernier chapitre montre que la science devant le miracle ne
peut que constater sans expliquer. L’homme tout entier est appelé & comprendre
le miracle, en tant que signe salutaire que Dieu lui adresse, et, ce faisant, il ne
I'expliquera justement pas. La conclusion revient sur 1'idée que le miracle est
dépassement de la nature créée par 'intention salutaire surnaturelle, intention
dont I'incarnation est I'acte majeur et dont les miracles sont la menue monnaie
que Dieu offre a I'’homme naturel distrait de lui pour I’appeler, a travers I'Eglise
romaine a participer a I'acte de foi de I'Immaculée Conception a laquelle le
livre est dédié. PiERRE GANDER.

J. A. JUNGMANN : La Messe, son sens ecclésial et communautaire.
Bruges, Desclée De Brouwer, 1958, 112 p. Collection « Présence
chrétienne ».

C’est merveille de voir un érudit de premiére classe comme 1'est I'auteur
de Missarum Solemnia nous donner un petit livre aussi dense et aussi clair,
complet dans sa concision, que tout liturgiste lira avec une joie sans mélange.
Le caractere essentiel d’action de grices de la liturgie primitive est mis en
lumiére, ainsi que le réle actif de toute la communauté qui entre et se fond
dans le sacrifice de son Seigneur. « L'Eglise apprend & s’offrir elle-méme »
(saint Augustin). Le jour du Seigneur et le repas du Seigneur ne font qu’'un,
étant 'un et I’'autre le mémorial du Christ mort et ressuscité. Pendant plus d'un
millénaire, il n’y eut chaque dimanche qu'un grand service eucharistique parois-
sial, groupant tous les fidéles d'un méme lieu. La liturgie était vécue par le
peuple, le laos, comme tel. L’excés de la solennisation et la montée de I'indivi-
dualisme ont entamé gravement le caractére communautaire du culte, que le
mouvement liturgique contemporain s’efforce de restaurer.

RicHARD PAQUIER.

BERNARD HARING: La Loi du Chyist, tome III. Théologie morale
spéciale : la vie en communion fraternelle. Tournai, Desclée

& Cle, 1959, 773 P-

Derniére partie de cette vaste éthique qui adapte le texte allemand pour
le lecteur frangais par d’innombrables références aux ouvrages francais. Res-



BIBLIOGRAPHIE 89

sourcement biblique et patristique, souci pastoral et liturgique caractérisent
la morale générale, axée sur I'obéissance au Christ. Reprise au niveau du con-
cret, la morale spéciale décrit I’exercice de la charité s’intériorisant dans I'appli-
cation du premier commandement (I'union avec Dieu) et dans celle du second
(service des fréres) subordonné au premier ; elle est un commentaire du Déca-
logue a la lumiére du Sommaire de la Loi : obstacles a ’'amour du prochain (les
scandales, la complicité), les valeurs (apostolat des clercs et des laics, descrip-
tion dans une perspective traditionnelle renouvelée de la recherche de la vérité
morale dans les sciences, les techniques et les arts), de la condition incarnée
(santé, maladie, mort), de la vie intersubjective (sexualité, mariage), sociale
(travail, économie), familiale et nationale (Eglise-Etat). Les adaptateurs met-
tent & notre disposition une foule de renseignements dispersés dans des ouvrages
spécialisés (en déontologie médicale, en économie par exemple), relatifs aux
questions les plus actuelles (télévision, cinéma) ; ils offrent des solutions qui
s’efforcent de concilier la justice et la charité. C’est une morale oli 'appel a une
vie épanouie par la grice tend a se substituer aux interdits : sa problématique
demeure cependant sur certains points tributaire du passé pour permettre
I'examen de conscience (par exemple la distinction entre péché grave et péché
véniel, entre péché de pensée et péché d’action). Il faut pourtant saluer la paru-
tion francaise de cette morale catholique comme un événement, ne serait-ce
que pour la place qu’elle fait aux auteurs protestants.

GABRIEL WIDMER.

WoLF-D1ETER MARSCH : Christlicher Glaube und demokratisches Ethos,
dargestellt am Lebenswerk Abraham Lincolns. Hamburg, Furche-
Verlag, 1958, 246 p. Studien zur evangelischen Sozialtheologie und
Sozialethik, Band 2.

Depuis 1945, bien des théologiens allemands ont constaté que leur pays
n’avait jamais eu de tradition démocratique solide, et que cette absence lui
a cofité cher ; ils s’efforcent de remédier a cette lacune de la théologie luthé-
rienne traditionnelle, et de nombreuses publications renouvellent 1’étude des
relations entre la foi chrétienne et la politique. — La caractéristique de la
démocratie est de chercher un équilibre entre la liberté et la justice. W. D.
Marsch étudie a ce point de vue la démocratie américaine ; il retrace 'histoire
de la pensée politique aux Etats-Unis, de la théocratie puritaine des « Péres
pelerins » de 1620 a la démocratie libérale du XIXe siécle ; le gros de 'ouvrage
est consacré a la pensée et & I'ceuvre du président Lincoln, qui a maitrisé la
crise ofl son pays aurait pu sombrer : pour ce qui est de la liberté, il I'a étendue
aux esclaves ; pour ce qui est de la justice, il a imposé par la guerre la volonté
générale de I'Union aux séparatistes du Sud. Lincoln a eu conscience d’étre
un serviteur de Dieu pour son pays; la mort I'a empéché de travailler a la
réconciliation des ex-ennemis, ce qui était & ses yeux la grande tache des années
a venir. Le livre se termine par une esquisse d’éthique politique chrétienne :
liberté et justice prennent leur pleine signification en Christ ; ’amour chrétien
contribue a la régénération continuelle d’'une nation. — L’ouvrage comprend
soixante-dix pages de citations, notices historiques et tableaux synoptiques ;
cette riche documentation aide le lecteur qui n’est pas spécialiste de I'histoire
des Etats-Unis. Francis BAUDRAz.



Qo0 BIBLIOGRAPHIE

HeLMUT GOLLWITZER : Les chrétiens et les armes atomiques. Genéve,
Labor et Fides, 1958, 99 p.

La menace atomique a suscité partout des réactions émotives au premier
chef, et il est juste que des chrétiens ne négligent pas l'importance des senti-
ments humains. Le professeur Gollwitzer aura toutefois rendu un grand service
aux Eglises en rattachant le probléme des armes atomiques au droit de la
guerre. L’auteur reprend certes un a un les divers arguments des partisans et
adversaires des armements atomiques pour les discuter. Mais il démontre sur-
tout que la discussion est faussée par la peur de I'Est. Le coefficient idéologique
de la tension actuelle, de méme que l'avénement de la guerre totale, ont fait
régresser le droit de la guerre au stade médiéval des guerres de religion. Des
chrétiens ne peuvent admettre 1'usage ou la fabrication d’armes qui, par leur
caractére et le contexte politique dans lequel elles s’inscrivent, entrainent la
dissolution de tout droit international. « Les mémes raisons qui faisaient envi-
sager (la participation du chrétien & la guerre) comme possible, la rendent
désormais impossible » (p. 95). — Une étude sérieuse qui témoigne a la fois de
beaucoup de lucidité et d’une vraie charité. BeErRNARD REYMOND.

LessLiE NEWBIGIN : L'Eglise, peuple des croyants, corps du Christ,
temple de I’ Esprit. Neuchatel, Delachaux et Niestlé, 1958, 201 p.

Quand bien méme il n’en parle jamais, sinon allusivement, ce livre de I'évéque
de Madura permet de mesurer tout le chemin parcouru pour que soit viable
la grande réalisation cecuménique qu’est ’Eglise Unie de I'Inde du Sud. — Les
trois qualifications de ’Eglise énoncées dans le titre de 1'ouvrage correspondent
aux trois orientations ecclésiastiques divergentes du protestantisme, du catho-
licisme et du pentecotisme. L’auteur veut montrer combien chacune de ces
orientations, envisagées indépendamment des deux autres (ce qui pratiquement
est presque toujours le cas), est incapable de rendre pleinement compte de la
réalité de I’Eglise. L’cecuménisme courant n’envisage guére que les deux pre-
miers termes de ce triptyque. En faisant du pentecotisme (dont il récuse d’ail-
leurs sans détours la tendance illuministe), le troisiéme terme nécessaire d’'une
ecclésiologie bien comprise, I'auteur rappelle utilement que prédication de la
Parole et continuité ecclésiastique ne sont rien quand manque I’Esprit. Sans
oser le dire, I’auteur reprend en fait, voilée dans un langage orthodoxe, ’essen-
tiel de I'exigence libérale qui est a 'origine du mouvement cecuménique. Il n’elit
pas été inutile de le rappeler et d’envisager avec elle, dans cette perspective
« pentecotiste », quelle est I'importance des controverses dogmatiques. — Cet
ouvrage, souvent original et suggestif, se présente sous la forme d’une analyse
menée selon la seule méthode propre a faciliter un rapprochement cecuménique :
l'exégése. Regrettons que cette exégése soit souvent trop touffue.

BErRNARD REYMOND.

GEORGES DucoIN S. J.: Pour une économie du bien commun, selon
la doctrine sociale de I'Eglise. Paris, P. Lethielleux, 1960, 142 p.
Collection de Theéologie, Pastorale et Spiritualité, V.

Présentation commode et systématique des décisions de la curie romaine,
a l'intention en particulier des cadres et du patronat, concernant l’attitude
et les directives sociales de I'’Eglise catholique. — L’essentiel de la matiére
de Vouvrage consiste en des extraits des encycliques et textes pontificaux,
allant de Léon XIII & Pie XII, encadrés d’un bref commentaire. — L’intro-



BIBLIOGRAPHIE 91

duction doctrinale — «La vocation de 'homme, surnaturelle et cependant
fondée sur la nature, n’est pas terrestre, et cependant se réalise sur la terre,
dans une vie en société, par une activité tout entiére inspirée par l’amour,
c’est-a-dire bonne moralement, & 'intérieur de 1’Eglise, royaume de Dieu sur
lIa terre... » — donne la ligne de 'ouvrage. — Trés importante me parait étre
la définition de la doctrine sociale de I’Eglise (p. 15) : «.. Il n’y a pas d’économie
chrétienne ou de politique chrétienne ; il y a des principes d’action d’ordre
moral, il y a des exigences de la foi chrétienne en ce qui concerne les activités
humaines... » On aimerait que I’Eglise se fiit toujours tenue, dans le cours de
son histoire, a des principes comme ceux-la. Le point de départ de la doctrine
sociale de I'’Eglise catholique reste ’encyclique Rerum Novarum de Léon XIII
(1891). HfraLD CHATELAIN.

Mgr LEON-JOSEPH SUENENS, évéque auxiliaire de Malines : Un pro-
bleme crucial : Amour et maitrise de soi. Bruges, Desclée De
Brouwer, 1960, 230 p.

Dans la premiére partie de cet ouvrage, 'auteur de I'Eglise en état de mission
expose la doctrine catholique du mariage a l'intention des foyers appelés a
charpenter l'action apostolique de I'Eglise en notre temps. Trés au courant des
études récentes du genre Rapport Kinsey, Mgr Suenens en fait I’analyse critique
en insistant sur I'urgence d’une meilleure ouverture des chrétiens aux questions
de morale sexuelle. — La deuxiéme partie est un riche programme d’éducation
a l'amour, ot l'auteur trace fermement les lignes directrices de I'action du
prétre, du médecin, des universitaires, des éducateurs et des mouvements catho-
liques. On souscrira des deux mains & son réquisitoire contre un moralisme
négatif et peureux dont trop de publications bien pensantes se font encore les
porte-parole. Et 'on souhaitera que de tels livres paraissent sur sol réformé, ou
la conjonction d’une solide étude théologique et de directives pratiques est
rarement réalisée avec un tel bonheur. CLAUDE BRIDEL.

Etudes carmélitaines, 30° année, Polarité du symbole. Bruges, Desclée
De Brouwer, 1960, 252 p.

Ce sont quatorze études consacrées au symbole que groupe en six chapitres
le dernier volume des FEfudes carmélitaines. Les trois premiers exposés sont
consacrés a l'histoire des religions, a un mystique chrétien et a un mystique
musulman. Puis un poéte témoigne de sa propre expérience du symbole, avant
de céder la parole aux témoins de la science qui, en quatre exposés, nous font
part du r6le du symbole dans les divers domaines de leur recherche. Suivent
deux études sur le symbolisme chez les pogtes récents ou contemporains, trois
contributions qui conduisent de la neurophysiologie a la psychologie du langage,
enfin, en conclusion une analyse du role de la conscience signe et symbole de
I'Etre chez Descartes. — Dans I'impossibilité de présenter une analyse, méme
sommaire, de ces textes dont plusieurs sont signés de noms prestigieux, nous
nous contenterons d’indiquer ici ce dont ils témoignent en commun, la polarité
du symbole. En effet, & des degrés divers, tenant a l'aspect plus ou moins
humain de I'angle d’approche, le symbole se manifeste d’autant plus accompli,
d’autant plus authentique et vivant, qu’il se laisse moins référer au connu du
monde dans lequel pourtant il apparait. C'est qu’il y témoigne mystérieuse-
ment de correspondances multiples. Certes, I’analyse peut, dans une certaine
mesure, montrer la fonction symbolique s’exercant dans la mise en relation



92 BIBLIOGRAPHIE

par transcendance de divers plans objectivement connaissables. Mais il y a a
cette transcendance une raison que I’analyse ne peut saisir, qui tient a la parti-
cipation du symbole & un au-dela dans lequel il est soustrait & toute investigation
et dont il est I'unique messager. Connaissance de l'inconnu en tant qu’incon-
naissable, mais connaissance réelle, s’exprimant dans le plan de la conscience
et pour elle, telle est la vie paradoxale, la polarité a la fois distendue et unitive
du symbole dont notre recueil d’études est un témoignage précieux.
PIERRE GANDER.

Jurius RiCHTER : Welt-Ende ? Das Problem der Eschatologie einst
und heute. Miinchen/Basel, Ernst Reinhardt Verlag, s.d., 64 p.
Collection « Glauben und Wissen », 17.

Comme l'indique son point d’interrogation dans le titre, 'auteur pose la
question : Pouvons-nous croire aujourd’hui & un «dernier jour», au retour
d’un mort ressuscité et élevé aupres de Dieu, & un salut & venir ? Trés informé
des travaux théologiques récents, J. Richter s’efforce de contribuer, a la suite
de Bultmann, a la démythisation de la foi chrétienne. Il reconnait, avec
W. Kamlah, que cette interprétation conduit a rejeter des affirmations cen-
trales de la christologie et de la sotériologie, et veut montrer ce qu’il reste quand
méme d’espérance & 'homme d’aujourd’hui. — Ce qu’il reste ? Peu de chose,
en vérité ; une théologie trés pauvre et trés sombre, qui paradoxalement donne
raison a I Cor. 15: 19! Quand on abandonne le témoignage biblique sur la
personne du Christ et son ceuvre, la foi en Christ fait place a la foi en ’homme,
et les maitres de 'espérance et de I'éthique sont Kant et Geethe ; le royaume
de Dieu exprime le perfectionnisme, et ’espérance chrétienne ne signifie rien de
plus que le besoin de 'homme de se dépasser lui-méme.

Francis Baubpraz.

GEORGES CASALIS : Portrait de Karl Barth. Geneve, Labor et Fides,

1960, 135 Pp.

Ce petit livre alerte et bien écrit rendra un grand service non seulement
aux laics, mais aussi aux théologiens, qui ne sauraient toujours exprimer en
quelques mots la position de Barth et sa méthode. Dans une premiére partie,
l'auteur retrace les grandes étapes de la vie et de la pensée de Barth ; une seconde
partie contient I'analyse critique de ses ceuvres principales ; elle se termine par
un exposé sur la méthode dialectique et par la bibliographie des ceuvres de
Barth traduites en frangais. Présentation intelligente, témoignant d’une admi-
ration sans servilité, écrite avec la chaleur de 1’amitié.

Francis BAUDRAz.

KARL BARTH : Aux captifs la liberté. Prédications, 1954-59. Traduction
d’Emile Marion. Genéve, Labor et Fides, 1960, 197 p.

Des dix-huit prédications contenues dans ce recueil, quinze ont été données
aux détenus du pénitencier de Béle, ou le professeur Barth a souvent remplacé
Pauménier de I'établissement. De 1a le titre du recueil, tiré de Luc 4 : 18-19.
Dans les prédications comme dans les priéres qui les accompagnent, le lecteur
est sensible a la simplicité du style, a la clarté de I’exposé, a la force percutante
du message. Il n'y a pas de « distingué professeur » s’adressant a de « pauvres
détenus » ; mais un croyant se place avec ses fréres « sous le jugement et sous
la grice de Dieu ». FranNcis BAUDRAz.



BIBLIOGRAPHIE 93

RENE VOETZEL : Petite pédagogie chrétienne pour la fin du X Xe siécle.
Les Presses de Taizé, 1960, 173 p.

Avant de publier I'ceuvre qu’il prépare depuis longtemps (« Education et
Révélation »), René Voetzel a pris le parti d’en dégager les thémes centraux dans
une bréve étude dont nous admirons aussi bien la clarté que 1'équilibre de la
pensée. — Le titre déja témoigne de la lucidité de 'auteur qui ne s’égare pas
dans les débats ou s’affrontent inutilement les partisans d'une éducation
« chrétienne » et ceux de I’éducation « laique ». Il désire réfléchir sur les problémes
pédagogiques que pose la foi chrétienne. Il estime, contre certaines affirmations
dogmatiques contemporaines, que l'enseignement a un rdle nécessaire dans la
vie chrétienne et il prétend en dégager clairement la structure. — Malheureuse-
ment les Ecritures sont trés discrétes sur le pédagogue et sur sa fonction bien que
les auteurs bibliques n’ignorent point ces problémes. Il semble donc qu’il faille
d’'une part s’appuyer sur certains thémes et types bibliques comme celui de
la « Sagesse », de «l’humour », du « Prophéte », d’autre part sur une compré-
hension du baptéme et de la confirmation pour préciser I'essence de 1’enseigne-
ment chrétien. Celui-ci dépendra donc étroitement de la situation actuelle de
I'Eglise et exigerait un effort de réflexion sans cesse renouvelé, ce que la pensée
protestante de langue francaise n’a plus fait depuis bien des années. Pour Voetzel
cette pédagogie serait une ¢ pédagogie en spirale », s’appuyant sur I'histoire de
la Révélation, celle de 1'Eglise et I'histoire personnelle du croyant. Son intention
est de soutenir le jeune chrétien dans un effort de « confirmation et d’affirmation »
a travers sa jeunesse et ensuite toute sa vie. Il s’éloigne donc d’une « pédagogie
de la rupture » dont les séductions dramatiques ne rendent pas compte des
caractéristiques de la foi. La clarté de l'exposé correspond a un style exempt
de tout charabia qui donne aux lecteurs mal habitués & la langue rocailleuse
des techniciens de I’éducation un véritable plaisir littéraire. — Voetzel esquisse
ensuite une didactique chrétienne qu’il illustre de nombreuses remarques, de
suggestions empruntées & sa propre expérience de pédagogue. A 1'égard des
doctrines pédagogiques ou didactiques contemporaines, l'auteur a su choisir
et peser ses préférences ou ses critiques. Jamais il ne tombe dans la confusion
de trop d’auteurs bien pensants qui glanent et estropient la pensée d’autrui au
lieu de reprendre les réflexions du point de vue particulier de I’Eglise. Néanmoins
certaines affirmations étonnent, car les travaux de Maurice Debesse sur 1'ado-
lescent sont loin d’étre « suffisants » (p. 54) et Voetzel e(it été mieux inspiré
de citer les études d’un Dintzer ; de méme, I'usage qu'il fait du terme « crise
d’adolescence » est regrettable, puisque méme Maurice Debesse a été obligé de
I’éliminer. D’autre part la référence aux théories des fréres Jaensch sur «'eidé-
tique » surprend, alors qu’il ne cite jamais les importantes recherches psycho-
logiques d’un Merleau-Ponty, d'un Jeanson ou d’un Sartre. Enfin l'ccuvre de
Cousinet mériterait plus de considération, car elle est actuellement plus repré-
sentative du mouvement de 1I’Education nouvelle que celle de Bloch. Ces
critiques n’auront peut-étre plus aucune raison d’étre lors de la publication
de 1'étude définitive de Voetzel et — de toute maniére — elles ne diminuent
nullement les qualités de cette admirable introduction qui interrompt la médiocre
bibliographie évangélique en langue francaise sur l’enseignement religieux.
Et I'appel de Voetzel au dialogue devrait étre entendu, car il posséde ce sens
du lointain (ouvert sur la vision d’'une communauté orientée vers la fin des
temps et que le discret sous-titre rappelle ironiquement) qui signale le pédagogue
pénétrant, sans compter I'approche sympathique de la pensée d’autrui qui



94 BIBLIOGRAPHIE

lui permet d’écarter bien de faux problémes. La présentation, comme le
choix de ce texte, fait une fois de plus honneur aux Presses de Taizé.
P1ERRE FURTER.

JosEpn HORNEF : Reverrons-nous le diacre de I'Eglise primitive ?
Paris, Editions du Cerf, coll. « Rencontres», 57, 1960, 220 p.
Traduit de l'allemand par Nicole Durieux.

On parle de plus en plus dans I’Eglise romaine de la restauration d’un
diaconat indépendant du sacerdoce. La question gagne en urgence au fur et a
mesure des trés nombreuses publications qui s’efforcent de situer aux plans de
I'histoire, du dogme et du droit canon, un ordre dont l'existence actuelle ne
revét qu’'une valeur épisodique dans la marche du clerc vers la prétrise. On
trouvera une bonne initiation a ces travaux dans les ouvrages récents des abbés
P. Winninger (Vers un renouveau du diaconat, 1958) et J. Colson (La
fonction diaconale aux origines de I'Eglise, 1960), tous deux édités par Desclée
De Brouwer. Sans doute n’a-t-on pas attendu le milieu du XXe siécle pour se
préoccuper d'un tel sujet, mais le regain d’intérét qu’il suscite aujourd’hui
semble bien avoir pour point de départ le discours prononcé en 1957 par Pie XII
lors du Congrés de ’apostolat des laics ; le pape fit alors une allusion trés nette
au probléeme et, tout en invitant & la prudence patiente, ne s’opposa nullement
a la poursuite des recherches déja en cours. Il avait certainement recueilli le
veeu exprimé 'année précédente au Congrés international de pastorale litur-
gique par un évéque missionnaire, Mgr van Bekkum, d’Indonésie: ce prélat
souhaitait en des termes sans équivoque la restauration de la fonction diaconale
dans les territoires ou la pénurie de prétres est particuliérement sensible. Une
fois de plus, la Mission venait ainsi questionner 1'Eglise, et son appel rejoignait
la réflexion déja exprimée d'un P. Congar (Jalons pour une théologie du laicat,
1953) ou d’un P. Epagneul (Du réle des diacves dans I’ Eglise d’awjourd’ hui, 1957).
— 11 convient de replacer dans ce mouvement le livre de Joseph Hornef, haut
magistrat allemand et laic fort engagé dans ’action catholique au sein de la
dissémination. Se fondant sur une riche expérience, animé d'un magnifique
enthousiasme et nourrissant les plus hautes ambitions pour son Eglise, Hornef
nous offre évidemment un manifeste plutét qu’une ceuvre théologique soigneu-
sement dosée. Cela étant, il réussit & nous communiquer dans ces pages —
excellemment traduites — beaucoup de la passion qui ’habite. Cet homme qui a
souffert et lutté pour sa foi constate avec réalisme les nécessités présentes de
T'apostolat catholique ; des prétres, trop peu nombreux, sont surchargés de
besognes accessoires, tandis que des laics aspirent a participer de plus prés
au ministére de I’Eglise jusqu'au plan sacramentel. En voila assez pour que
Rome étudie la possibilité de redonner vie au diaconat ; il s’agirait, dans la
pensée d’Hornef, de consacrer des chrétiens — de préférence mariés — pour
en faire, sous l'autorité du prétre, des auxiliaires qualifiés ayant leur place
bien marquée dans la hiérarchie des fonctions sacrées, et prenant leur part
dans la célébration des sacrements. Ces mesures souhaitables, I'auteur en juge
la réalisation parfaitement possible par une simple réadaptation & notre actua-
lité des anciennes fonctions «inférieures». — La thése est séduisante et trouve
plus d’une confirmation dans les travaux savants parus sur le méme sujet.
L’intérét du livre d’Hornef, comme de tout essai de concrétisation, consiste en
une mise en lumiére des points critiques de ce projet. A cet égard, la deuxiéme
partie de I’ouvrage, intitulée « Le pour et le contre », nous parait la plus inté-
ressante. Avec une enviable simplicité, I'auteur s’efforce d’y analyser, puis



BIBLIOGRAPHIE 95

d’y réfuter les objections qu’il sent venir. Nous pensons qu’elles sont de taille
pour un catholique. Ainsi: I'avénement d’un diaconat institutionnel ne va-t-il
pas ruiner I'immense effort de I’action catholique des laics, en les refoulant dans
une passivité dont ils ne veulent plus ? La suppression du célibat pour les
diacres n’entrainera-t-elle pas une certaine sous-estimation de celui des prétres ?
Et ces prétres eux-mémes, quand ils ont charge de curés, ne verront-ils pas leurs
attributions singuli¢rement diminuées ? A supposer qu’ils conservent toutes
leurs prérogatives, trouvera-t-on alors assez de diacres disposés a exercer leur
vie durant des fonctions subalternes ? Hornef a le mérite de souligner le bien-
fondé de toutes ces réserves, mais tout laisse & supposer que ses réponses ne
satisferont pas entiérement les tenants d’une certaine tradition qui a la vie
dure ! Qui ne verrait en effet que les structures paroissiales séculaires sont ici
remises en question ? — Les protestants auront tout profit a suivre de prés les
recherches catholiques sur le diaconat, dont Hornef représente une audacieuse
avant-garde. Ils liront avec plaisir le bon aper¢u que donne notre auteur du
ministére diaconal tel qu’il est pratiqué chez nous (en Allemagne, principale-
ment). Nous écouterons avec satisfaction ce rappel des dimensions d’une fonc-
tion habituellement limitée dans notre tradition au diaconat d’institution en
marge de la vie ecclésiale ; et nous puiserons des indications fort utiles a nos
propres travaux, dans les chapitres d’Hornef relatifs a la situation liturgique
du diacre de paroisse. Mais nous mesurerons également le bienfait d'une doc-
trine évangélique du « sacerdoce universel » ou, mieux, du ¢ sacerdoce corpora-
tif » qui libére 1’Eglise de la lourde hypothéque que fait peser sur elle une pré-
trise jusqu’ici exclusive d’autres fonctions sacerdotales a ses cotés. La restau-
ration du diaconat dans I’Eglise romaine aura-t-elle lieu ? Peut-étre — et nous
I'espérons — mais pas sans de difficiles débats. CLAUDE BRIDEL.

Die Gegenwart der Griechen tm neueven Denken. Festschrift fiir Hans-
Georg Gadamer zum 60. Geburtstag. Tiibingen, J.C.B. Mohr
(Paul Siebeck), 1960, 317 p., I portrait hors texte.

Comme le souligne H. KuHN dans son adresse au jubilaire, le probléme
de I'étre a orienté dans toute sa carriére la recherche du philosophe de Heidel-
berg et I’a ramenée sans cesse au lieu d’origine de ce probléme si typique de
la pensée occidentale : la philosophie grecque. D’oi1 le titre et le programme de
ces mélanges. — La pensée antique comme telle y fait 1’'objet de quatre études :
de W. ScuuULz sur le sens des conclusions aporétiques dans le cadre de la cogia
de Platon, de R. PFLAUMER sur les notions de vérité, d’illusion et d’erreur
chez Platon, de H. Kusan sur les rapports entre action et conscience du moi
dans la théorie aristotélicienne du choix préalable (mwpoaipeoic), de W. WIELAND
sur les modifications de la notion d’éternité du monde d’Aristote & Jean Philo-
pon et de Philopon a Simplicius. I1 s’y ajoute une bréve note philologique de
P. FRIEDLANDER qui tente de rétablir un vers dans la Vie d’Aristote du Codex
Marcianus. Deux études considérent les prolongements de réflexions antiques
dans la pensée moderne — O. BECKER sur les aspects modernes de I'identification
pythagoricienne de I’étre et du nombre, et W. BROCKER sur la notion d’Erschei-
nung von dev Erscheinung du mythe de la caverne au subjectivisme de Kant —
tandis que quatre autres recherchent l'inspiration antique de réflexions moder-
nes : de A. HENKEL sur le pindarisme du Wandrers Sturmlied de Goethe, de
‘W. ScHADEWALDT sur les aspects de I’antiquité grecque préférés par Schiller
(pensée objective, liberté, harmonie), de R.-E. Scauiz sur Héracleés, Dionysos
et le Christ dans 'hymne de « L'Unique » de Hélderlin, de M. HEIDEGGER sur

HISTOIRE
DE LA
PHILOSOPHIE



96 BIBLIOGRAPHIE

I'interprétation par Hegel des concepts €v, AGyog, idéa, évépyein comme clés
des philosophies respectives de Parménide, Héraclite, Platon et Aristote.
Enfin trois études comparent les formes de la pensée moderne a celles de la
pensée antique sans conclure a une continuité — D. HENRICH sur la situation
de I'éthique par rapport a l'ontologie et sur la relation établie entre elles par
Kant dans la conscience morale, G. KRUGER sur les mythes de la pensée et
du langage modernes, J. LoHMANN sur le caractére éternellement exemplaire
de la culture grecque — et deux autres, les seules qui ne touchent pas a ’anti-
quité, se consacrent a des considérations sur le temps présent : de K.-H. VoLk-
MANN sur l'idéalisme allemand, notamment celui de Schelling, et le mysticisme
chrétien, et de K. LowitH sur les différences essentielles entre les pensées
orientale et occidentale, mesurées a leurs conceptions respectives de Dieu,
du monde et de 'homme. — La valeur de ce recueil tient & son homogénéité,
qualité si rarement obtenue dans les recueils similaires et sans doute due, ici,
a la forte influence exercée sur ses différents auteurs par ’ami, le colléegue et
le maitre qu’ils fétent. Elle tient aussi — ce qui mérite d’étre souligné — au
fait qu’il réunit des travaux traitant presque tous de problémes importants,
les parerga en étant presque absents. Ces mérites devaient étre évoqués, a
défaut d’'une analyse qui efit signalé I'intérét particulier de telle ou telle étude
mais qui ne pouvait trouver place dans un aussi bref compte rendu : ils recom-
mandent cette publication & des lecteurs moins soucieux de curiosités érudites
que des questions centrales toujours posées aux disciplines maitresses de la
philosophie. Frangois LASSERRE.

JEAN BRUN : Socrafe. Paris, Presses Universitaires de France, 1g6o.

« Que sais-je ? », 899.

Cet ouvrage est davantage que la présentation académique de I'état actuel
du probléme historique du « vrai» Socrate ; certes il est cela, aussi, et avec
une ampleur dans l'information que I'on admire. Mais Jean Brun, aprés avoir
renvoyé dos a dos les diverses théses en présence, cherche la valeur actuelle,
pour nous hommes, de Socrate. Si bien que derriere Jean Brun professeur se
profile constamment I'’homme et le philosophe — et je veux dire avec plus de
précision : le moraliste. C’est en effet 1'affirmation d’une franscendance éthique
qui forme l'aréte de ce petit livre. — On admirera au passage les jugements
séveres portés sur I’abus des méthodes historiques en matiere philosophique,
sur les exces des prétendues « sciences de ’homme », et sur les méfaits de 'esprit

« polytechnique ». Rien de cela, dit 'auteur, n’est socratique. — Quant au
« vrai» Socrate, il échappe a toute définition. Et c’est en quoi il demeure le
maitre dont nous avons besoin — non pas maitre & « penser », mais maitre

d’une morale de U'intelligence qui seule confére a la pensée sa véritable dimension.
J.-CLAUDE PIGUET.

KONRAD GAISER : Protreptik und Parinese bei Platon. Untersuchun-
gen zur Form des platonischen Dialogs. Stuttgart, W. Kohlham-
mer, 1959, 232 p. Tiibinger Beitrige zur Altertumswissenschaft, 40.

L’étude d'une forme littéraire, méme quand il s’agit d’un ensemble aussi
unique et personnel que les dialogues de Platon, s’'inscrit nécessairement dans
une histoire de cette forme. Aussi, partant de la constatation que Platon a
congu volontairement son ceuvre écrite — voir le Phédre et la Lettre VII —
non pas comme l'exposé de sa doctrine mais comme une invitation a philo-
sopher, M. Gaiser devait-il rechercher dans la littérature protreptique I’origine



BIBLIOGRAPHIE 97

de ses dialogues. Recherche que la rareté des témoignages entrant en ligne de
compte rendait périlleuse et qui pourtant aboutit a des évidences valables
dans la reconstitution des discours protreptiques des sophistes, démonstrations
a fins publicitaires de la supériorité de tel ou tel enseignement, puis de dialogues
des « Petits Socratiques », notamment de 1'Alsibiade d’Eschine de Sphette, ol
le philosophe invite les jeunes gens a se laisser enseigner selon la méthode de
Socrate la perfection morale. Les Mémorables de Xénophon, les apocryphes de
Platon et quelques autres textes apportent une documentation peu explorée
encore a ces reconstitutions, dont l'idée n’est pas nouvelle. L’objet de cette
littérature étant, surtout dans sa seconde période, de persuader le futur éléve,
hésitant ou rétif, il était naturel qu’elle adoptat la forme dialoguée et ce serait,
pour une bonne part, la raison de 'apparition de cette forme dans les écrits
philosophiques. — Mais a l'intérieur de ce cadre se dessinent déja trés tot
certains thémes qui seront ceux de la protreptique platonienne, en particulier
celui de l'affection nécessaire du maitre pour son disciple, théeme central de
V'eroticos logos qu'illustre exemplairement le couple de Socrate et d’Alcibiade.
La forme traditionnelle du protreptique subsisterait chez Platon principalement
dans les préambules et les conclusions, et nulle part ailleurs aussi visiblement
que dans le Lachés. Quant a l'intention protreptique, l'invitation a la philo-
sophie, elle tend a se développer en des parénéses de plus en plus importantes,
qui occupent généralement le milieu du dialogue et atteignent leur plus grande
ampleur dans le Gorgias et dans le Phédon. L'analyse montre qu’il n'y a guére
que quatre ou cinq dialogues qui échappent & cette intention : dans tous les
autres, la trame de l'entretien et les motifs traités la révélent toujours en
quelque maniére. Enfin le Protreptigue d’Aristote et plusieurs écrits d’Isocrate
refletent la prise de conscience par I’entourage de Platon de la fonction assignée
par lui & son ceuvre écrite — confirmation bienvenue de la thése proposée —
et de sa prétention a inviter par la philosophie a la connaissance du bien.
C’est donc une lumiére toute nouvelle que M. Gaiser projette sur cette ceuvre.
Certes, on y avait déja distingué bien des éléments d’une invitation a la philo-
sophie, mais sans leur reconnaitre ce role de guides et sans en tirer les consé-
quences sur la situation de l'exposé écrit par rapport a l'enseignement phi-
losophique. La sfireté philologique de I’enquéte, 1’objectivité critique de l'auteur
a 1'égard de certaines de ses propres conjectures, l’envergure méme de ses
conclusions font mériter a son ouvrage de grands éloges et le rendent nécessaire
— je pe¢se mes mots — a quiconque médite sur Platon comme a quiconque le
fait lire et 'enseigne. Frangois LASSERRE.

MAURICE VANHOUTTE : La notion de liberté dans le « Gorgias» de
Platon. Léopoldville, Editions de I'Université, 1957, 43 p. Studia
Universitatis « Lovanium », Faculté de Philosophie et Lettres,
fasc. 1.

Pour faire apparaitre 1'attitude des protagonistes du Gorgias a I’égard de
I'existence, 'auteur de cette étude s’attache 4 définir leur notion de la liberté.
Plus que dans le sujet de leur entretien — art oratoire et influence politique —
cette notion se manifesterait dans leur comportement de disputeurs : autorité
de Socrate dans le choix de ses interlocuteurs et la conduite du dialogue,
subordination des gofits individuels a 'exigence du sujet traité et des méthodes
individuelles de discussion & la méthode dialectique, acceptation des contin-
gences d’'une recherche en commun, etc. De ces aspects du dialogue se dégagerait
la conception d’une liberté conquise dans I'accord de la fidélité a soi-méme



08 BIBLIOGRAPHIE

avec la vérité que révéle et fait admettre Socrate. Sur le plan intellectuel, cet
accord est postulé a priori possible : sur le plan affectif, il se heurte a4 des obsta-
cles émotionnels que seule peut lever la discipline dialectique. On pourra
objecter a M. Vanhoutte que le comportement des interlocuteurs du Gorgias
s’expliquerait aussi compleétement, loin de toute vue existentialiste de 1’épreuve
dialectique, par 'art dramatique et I'habileté suasoire de Platon, mais on ne
lui disputera pas le mérite d'une theése originale et d’une démonstration qui
tire des ressources du texte étudié le meilleur parti. FrANGOIS LASSERRE.

EvancaELos MouTsorouLos : La musique dans I’ceuvre de Platon.
Paris, Presses Universitaires de France, 1959, 428 p.

Apres avoir consacré un bon quart de son ouvrage a I'histoire de la musique
grecque de ses origines atteignables jusqu’'a Platon, exposé que rendait néces-
saire autant I’obscurité du sujet que 'éparpillement des travaux qui en traitent,
T'auteur centre son étude sur ce qu’il appelle I'esthétique musicale de Platon.
Cette esthétique propose comme critére de perfection le plaisir pur, c’est-a-dire
celui qui nait non d’'une satisfaction acoustique mais du discernement des
vertus ¢imitées» par la musique au travers d’'un mécanisme de traditions
nationales et religieuses, de réactions conservatrices aux innovations des
musiciens, de constantes des programmes scolaires, etc., tous éléments sur
lesquels le plaisir purement sensoriel n’a jamais exercé d’influence sérieuse et
qui s’associent a un nombre restreint de mélodies et de rythmes pour des motifs
généralement étrangers a la musique. Acquérir ce discernement impose donc
une éducation du gotit dont Platon a emprunté les principes a un contemporain
de Péricleés, Damon d’Athénes, mais qu’il a adaptée a son temps en assouplissant
la notion fondamentale d’'imitation et en s'effor¢ant de tenir compte de la
réalité du plaisir auditif, qui reste l'indispensable appit de la musique. C’est
a poursuivre, interpréter et classer les innombrables réflexions du philosophe
sur cette conception voulue par lui ambivalente et de ce fait objet d’incessants
réexamens que s’emploie dans ses plus importants chapitres M. Moutsopoulos.
Tout en asseyant son analyse sur une base documentaire aussi large et stire
que possible, il parvient & en dégager non seulement les grandes lignes de
I'esthétique musicale de Platon, mais aussi celles de son esthétique tout court,
entierement dépendante, en effet, de sa conception de l'art musical. Il n’y
fallait peut-étre pas autant de pages, ni autant de notes, mais la prolixité
de I'auteur est moins de développement que d’enquéte, de telle sorte qu’elle
reste utile. Si 'on ajoute qu’il n’a pas omis de réserver un grand chapitre
aux rapports de la musique et du nombre, adaptation sur le plan cosmique de
la doctrine artistique de Platon, et que sa bibliographie réunit tout prés de
450 titres, on doit conclure que son ouvrage non seulement élucide exhaustive-
ment le probléme dont il traite, mais aussi constitue une Somme de 1'esthétique
platonienne. FRrANGOIS LASSERRE.

A.-M. GoIicHON : Le récit de Hayy Ibn Yagzin, commenté par des
textes d’Avicenne. Paris, Desclée De Brouwer, 1959, 258 p.

Mile A -M. Goichon, I'éminente spécialiste d’Avicenne, vient d’écrire un
commentaire détaillé du Récit de Hayy Ibn Yaqzdn. Cet ouvrage énigmatique
du grand philosophe persan a été publié et commenté en 1889 par A. F. Mehren
dans ses Traités mystiques et, ces derniéres années, en 1952 et en 1954, Henry
Corbin en a donné, a Téhéran, le texte arabe et un commentaire persan en les
accompagnant d’une traduction frangaise et de commentaires de son cru.



BIBLIOGRAPHIE 99

Si M!e Goichon publie & son tour une traduction du Récif orné d’environ
200 pages de commentaires, c’est qu'elle a une interprétation absolument
nouvelle a proposer. En s’inspirant des traditions iraniennes et gnostiques,
M. Corbin découvre dans le Récit, qui met en scéne un Sage splendide qui fait
une étrange description des régions du monde, un enseignement ésotérique.
Pour M!le Goichon, il n’en est rien. Suivant une indication du commentateur
persan, elle cherche dans le reste de l'ccuvre d’Avicenne l'explication des
énigmes du Récit et elle arrive a la conviction que cet écrit n’est nullement
mystérieux : il ne contient rien d’autre que I'exposé des doctrines philosophiques
du Shifa, le grand ouvrage d’Avicenne et en particulier de la doctrine de la
connaissance : « Le Récif, écrit-elle, qui semblait si fragmentaire et si décon-
certant de prime abord, apparait... parfaitement cohérent lorsqu’on le voit
centré sur la théorie de la connaissance. D’abord la connaissance intellectuelle
propre a I’homme, la psychologie dans laquelle elle se situe, comment I"’homme
P’acquiert ; puis son objet, le monde matériel et les formes intelligibles, le
créateur étant considéré comme 1'Intelligence supréme, source de toute lumiére
et de tout étre » (p. 14). — Reste & savoir pourquoi Avicenne a caché sa pensée
dans le Récit sous une forme aussi inattendue. Selon une tradition, Avicenne
écrivit ces pages en prison. Il avait donc le temps de réver : par maniére de
jeu poétique et profond il revétit sa pensée d’images. Le Récit n’est donc rien
de plus et rien de moins qu'un résumé de la doctrine avicénienne de la con-
naissance. Avicenne n’y dissimule rien : il ne fait que présenter sa pensée
purement philosophique sous une forme poétique. — On trouve donc dans
I'ouvrage de M!le Goichon un exposé détaillé de la doctrine philosophique et
anthropologique d’Avicenne, permettant souvent d’en comprendre mieux la
structure. On trouve aussi des lumiéres nouvelles sur les sources, cherchées
ici non seulement chez Aristote, mais aussi chez Galien, dans les légendes
sémites et iraniennes, chez Ptolémée. D’intéressants rapprochements avec
le beau poéme d’Avicenne sur I’Ame, qui est de la méme veine que le Récit,
permettent d’éclairer I'un par I'autre. — Certes le lecteur est convaincu de
la vérité de la thése de M!le Goichon. Mais il voudrait poser une question au
savant auteur : n'y a-t-il pas dans la philosophie d’Avicenne quelque chose
de plus que ce que nous appelons parfois philosophie ? La doctrine d’Avicenne
ne comporte-t-elle pas des parties si élevées — je pense a l'attitude a 1'égard
du corps, 2 la fin des 4&mes humaines qui est la vie des Intelligences pures — qui
rapproche Avicenne de la mystique ? FERNAND BRUNNER.

GEORGES DE LAGARDE : La naissance de Uesprit laique au déclin du
moyen dge, 11. Secteur social de la scolastique. 2¢ éd. Louvain-
Paris, Nauwelaerts, 1958, 343 p.

La nouvelle édition refondue de l'ccuvre de M. de Lagarde se poursuit.
Dans un premier volume, 'auteur retragait 1'évolution sociale et politique qui
devait amener les laics & prendre conscience d’eux-mémes face aux clercs. Dans
ce deuxiéme volume, il entreprend la tache plus ardue de résumer Ieffort
théorique et doctrinal des maitres scolastiques, dans la mesure, trés restreinte,
ou ils se sont intéressés au domaine social. L’auteur montre que la naissance de
cet intérét est liée a la traduction des ceuvres d’Aristote. Mais la scolastique
en est restée a la philosophie sociale, elle n’a pas abordé la sociologie proprement
dite. C’est dire combien la pensée sociale de chacun des maitres dont s’occupe
Pauteur dépend étroitement des grandes options de sa philosophie, ou méme
de sa théologie. Leur intérét ne porte pas en effet sur les questions sociales,



I00 BIBLIOGRAPHIE

mais sur les principes métaphysiques de I'ordre social. — Dans une conclusion
trés nuancée, qui prépare I'intérét du lecteur pour les volumes suivants, 'auteur,
sans cacher son admiration pour le maturalisme social aristotélo-thomiste,
montre que les analyses des scolastiques, quelles que soient leurs prétentions,
ne font trés généralement que refléter la situation sociale et politique de 1'époque
ou du lieu ot ils ont vécu. Et ceux-1a2 mémes qui partent des principes les plus
révolutionnaires ne remettent pas en cause l'ordre social existant lorsqu’ils
abordent le domaine des conséquences pratiques. C’est probablement pourquoi,
tout au long de ce livre, on a I'impression d’assister & des disputes purement
académiques. On admire d’autant plus le patient travail de l'auteur, qui est
venu a bout d’une matiére qui ne se laissait pas facilement ordonner.
BERNARD REYMOND.

ROGER LEFEVRE : Le criticisme de Descartes. Paris, Presses Universi-
taires de France, 1958, 340 p.

« Pour écrire encore sur Descartes, il faut sans doute étre fou»,
déclare M. Lefévre en maniére d’exorde. Aprés l'avoir lu, on se dit qu'un
monde ol plus personne n’écrirait sur Descartes serait plus fou encore, tant
il est vrai que nous avons besoin de cette pensée pour nous aider a penser nous-
mémes. — Notre Revue a déja signalé les mérites des deux premiers volumes de
cette vaste suite cartésienne (1958, II). En attendant que paraissent deux
nouveaux ouvrages en préparation, arrétons-nous a ce Crificisme pour en dire
la richesse et I'intérét. 11 développe son théme en deux grandes étapes : 1° doute
relatif & la pensée sensible, conduisant a la délivrance de I’ame et a la restaura-
tion de l'univers physique ; 2° doute relatif a la pensée rationnelle, aboutissant
al'évidence. La démarche des Méditations est suivie avec une extréme attention
par l'auteur ; aprés tout ce que d’autres en ont dit, on est surpris de tout ce
qu’il réussit encore a nous apprendre. Les théories sur la circulation du sang,
sur la mécanique sensorielle et motrice, le long itinéraire menant du doute a la
certitude font I'objet d’un examen a la fois vivant et minutieux et s’appuient
sur des citations souvent imprévues. M. Lefévre ne craint pas, au besoin, de
marquer son désaccord a l'égard d'interprétations autorisées: telle sa vive
critique de M. Gilson a propos de la signification du doute. Particuliérement
justes et suggestives nous ont paru les pages il ou1 reléve le caractére dynamique
de la recherche cartésienne, congue comme un activisme, celles qui traitent du
Dieu trompeur et du malin Génie, les développements sur le réve et la folie, la
discussion relative a la garantie divine. — Sans se dissimuler les lacunes de cette
philosophie, I'auteur attribue la valeur éternelle dont elle est porteuse a 1’élan
de ferveur et de noblesse qui la souléve. « La vertu du philosophe, c’est peut-étre
moins d’avoir raison que de ne pas désespérer quand il croit que les autres ont
tort. Par ses écrits, son exemple, Descartes rappelle aux hommes qu’ils valent
mieux que ce qu’ils sont. Ils en ont toujours besoin. » C’est sur ces mots que se
conclut cette étude. Nous nous réjouissons d’en connaitre la suite.

RENE SCHAERER.

JosEpH COMBES : Le dessein de la sagesse cartésienne. Lyon, Vitte,
1960, 349 p. Problémes et doctrines.

Méme aprés la récente prolifération des études cartésiennes, on ne jugera
pas cet ouvrage superflu. Son originalité, c’est & la fois de voir en Descartes
un philosophe de la liberté, au sens le plus radical du mot, et de montrer que
cette position, loin de le porter vers un humanisme fermé, fonde au contraire



BIBLIOGRAPHIE I0I

chez lui la plus authentique attitude religieuse. L’auteur s’était d’abord attaché
a Malebranche et a son théocentrisme intellectualiste. Et c¢’est seulement quand
il a cru comprendre que I'exigence spirituelle du Maitre dépassait celle du dis-
ciple que Combes s’est tourné vers Descartes. Quand il a vu se rejoindre 'infinité
du jugement et la présence du Dieu qui crée les vérités éternelles, il a pensé tenir
la clé du cartésianisme. C’était passer d’un néoplatonisme de type augustinien
a un néoplatonisme d’inspiration plotinienne. L’exigence critique mettait sur
le chemin d’une théologie négative. Le monde intelligible n’était plus qu'une
médiation. — « Je pense, écrit Combes, que le lecteur m’autorisera a conclure
que le cartésianisme est une philosophie de la conversion, a tel point que je
n’aurais pas cru mal nommer cet ouvrage en l'intitulant La purification carié-
sienne » (p. 12). — Ainsi Descartes n’est pas avant tout un technicien qui part
a la conquéte de la nature ni un idéaliste qui jouit de ses propres créations. Il
s’achemine vers une « sagesse transspéculative » qui, a travers la relativité de
toute idée et la finitude de I’entendement, reconnait la motion illuminatrice de la
divine Liberté. Le doute et 'analyse deviennent des méthodes spirituelles, ils
culminent dans un acte qui est en méme temps « savoir et conduite » et qui est
la forme supérieure de la générosité. — Tel serait le dessein de la sagesse carté-
sienne : intégrer la science en la fondant dans une communication hyperncétique.
Idéal platonicien. « Il n’est pour nous d’autre moyen de ressaisir notre liberté
que l'intériorité d’une connexion intelligible, en laquelle est inscrit... son dépas-
sement nécessaire » (p. 343). — L’auteur s’exprime dans une belle langue et
excelle dans la synthése. Méme si I'on résiste a cette reconstruction du carté-
sianisme, on devra reconnaitre en cet historien un vrai philosophe qui sait
méditer les textes, les faire gofiter, ordonner les significations et les dominer,
Pour cartésienne qu’elle soit, cette derniére qualité n’est pas la chose du monde
la mieux partagée. JEAN TROUILLARD.

PI1ERRE BLANCHARD : L’aitention @ Dien selon Malebranche, méthode
et doctrine. Paris, Desclée De Brouwer, 1956, 264 p.

L’objet de I'auteur est de saisir 'intuition centrale de Malebranche : celle
qui engendre son systéme, d’en explorer les larges avenues et les coins les plus
secrets, et de posséder ainsi un nouvel instrument pour se connaitre, connaitre
Dieu, connaitre les autres, et connaitre le monde. Ce centre de la philosophie
de Malebranche, il le voit dans l'attention qui est «toute la doctrine et la
méthode de Malebranche ». — L’ouvrage comprend trois parties consacrées, la
premiére a la méthode de I'attention, la deuxiéme a la doctrine de ’attention,
et la troisiéme au visage de Malebranche comme philosophe de l’esprit, comme
philosophe chrétien, comme mystique et comme contemplatif bérullien. —
Personne ne contestera que l'attention soit constamment recommandée par
Malebranche et qu’elle soit chez lui un souci majeur. I1 est donc heureux qu’une
étude soit consacrée a la nature, au role et a I’éducation de I’application d’esprit
chez le grand Oratorien. Il est possible également de présenter les principales
theéses de la philosophie de Malebranche en suivant l'attention jusqu’a son
terme. On s’éléve ainsi du plan de la méthode au plan métaphysique. Quelles
sont les réalités, se demande-t-on, que par I'attention nous pouvons et devons
atteindre ? — Mais il est permis peut-étre de se demander si I’on entre sufhsam-
ment par 1a dans le systéme de Malebranche, c’est-a-dire dans le développement
ordonné de concepts qui distinguent sa philosophie de toute autre et qui consti-
tuent 'objet de son attention. On obtient plutét — et c’est en somme ce que
I'auteur a voulu — I’'image de la personnalité spirituelle de I’Oratorien, I'image



I02 BIBLIOGRAPHIE

du sujet Malebranche, penseur chrétien et disciple de Bérulle. C’est 1a un propos
négligé souvent par les purs philosophes. L'auteur apporte a ce sujet des faits
intéressants, comparant les catégories bérulliennes a la pensée de Malebranche.
— L’ouvrage s’achéve par un jugement porté sur Malebranche considéré en

lui-méme et par rapport & la pensée d’aujourd’hui, FERNAND BRUNNER.

PiERRE BURGELIN : Commentaire du Discours de Métaphysique de
Leibniz. Paris, Presses Universitaires de France, 1959, 320 p.

On accueille avec satisfaction ce Commentaire d’un aussi grand texte.
Quand disposerons-nous d’instruments semblables pour le Théététe ou le Philébe,
pour les Ennéades, les Méditations métaphysiques, U Ethigue, la Critique du
Jugement ? Mais un tel ouvrage ne se résume pas. On ne peut, en I'occurrence,
que signaler les qualités de cette exégése toujours attentive, qui ne laisse rien
échapper de l'essentiel et marque avec netteté les articulations, les ambiguités,
les flottements de ce « petit discours» dont Leibniz nous dit qu’il le rédigea
« étant & un endroit oi quelques jours durant je n’avais rien a faire » (lettre du
11 février 1686 au Landgrave de Hess-Rheinfels). Bien entendu, les références a
Leibniz lui-méme, a Descartes, Spinoza, Malebranche, Aristote, etc., v sont
nombreuses. On déplore toutefois ’absence d'un Index analogue a celui du
Commentaive de M. Gilson au Discours de la Méthode. — Soulignons l'intérét de
la courte et suggestive préface. L’auteur reléve la difficulté de cette ceuvre ou
des thémes divers s’entrelacent, se juxtaposent : ainsi la notion de substance y
est étudiée sur trois plans, le plan Jlogique du sujet, le plan scientifique de la
force, le plan métaphysique de la création. M. Burgelin précise également le role
de 1'image appliquée a la représentation de Dieu : image du Roi — Leibniz s’y
connaissait en fait de rois — et images de 1’Archifecte. Sans étre dupe de ces
figurations, les multipliant méme pour les corriger I'une par l'autre, Leibniz
n’hésite pas a remonter, en théologien-philosophe, des hommes, ces « petits
dieux », au vrai Dieu congu comme 1’Etre absolu réalisant a la limite et au-dela
de toute limite le meilleur de nous-mémes ; et rien ne le choque davantage que
la théorie scotiste ou cartésienne sur I’Absolue liberté d’un Créateur qui n’obéi-
rait qu'd sa fantaisie. Mais cet admirable effort vers la cohérence se heurte a
une difficulté terrible : comment justifier 'événement singulier de I’histoire a
partir du possible, comment faire jaillir le réel du virtuel ? Mystére de l'acte
créateur. — Au total, nous devons a4 M. Burgelin un commentaire de valeur
qui rendra de grands services. — Relevons une bévue regrettable : une expres-
sion d’Aristote transcrite a 'accusatif sous la forme #n zéfoumenén réapparait
au nominatif ainsi : #¢ zétoumené (!). RENE SCHAERER.

RavyMoND PoLIN : La politique morale de John Locke. Paris, Presses
Universitaires de Irance, 1960, 305 p.

Faisant suite a son excellent ouvrage sur Thomas Hobbes, 1’étude de M. Ray-
mond Polin s’inscrit dans ce qu’on pourrait appeler une révision essentielle des
jugements portés sur les penseurs et les doctrines. Une telle révision s’appuie
sur une étude des textes qui se veut exhaustive et exempte de préjugés : « Il est
a la mode, a la lumiére des événements et des doctrines contemporaines, de
rechercher chez les doctrinaires du passé les thémes précurseurs de I’histoire et
de la pensée de notre temps » (p. 129). L’auteur veut nous livrer un Locke vrai,
tel qu’il fut, et non tel qu’il a pu étre utilisé par telle ou telle pensée postérieure,
a commencer par celle de Leibniz. — L’auteur réussit ainsi a révéler une pensée



BIBLIOGRAPHIE I03

vivante, complexe, irréductible au schéma. Parcourant la pensée de Locke a
partir de ses sommets — la nature humaine — et descendant a travers la loi
de nature jusqu’'aux problémes politiques et méme jusqu’aux questions moné-
taires dans I’Angleterre du XVIIe siécle, M. Polin nous montre la cohérence de
la pensée de Locke. Ou 'on ne pouvait voir qu'un empiriste sceptique doublé
d’'un intellectualiste abstrait, 1'auteur nous fait voir un homme que préoccupe
avant tout 'accord et I’harmonie de la nature et de la raison, accord fondé sur
la certitude de l'existence de Dieu. — Certes, pour Locke, il n'y a point d’idées
innées, mais la fabula rasa ne signifie pas que ’homme naturel soit réductible
a I’animal et doive étre contraint par une légalité tyrannique. L’homme naturel,
pour Locke, n’a point en lui de loi écrite, mais il est capable of law et, dés I'état
de nature, la nécessité, la convenance et l'inclination le poussent a vivre en
société. Ainsi, la recherche du bonheur, la true happiness, loin d’étre I’expression
d’un pur sensualisme, est déja fondée en raison dans la capacité naturelle de
I’homme a suspendre ses désirs et a juger. C'est ainsi que la loi naturelle, qui
s’exprime a la fois comme liberté et comme obligation, se fera jour dans les
institutions politiques. Locke apparait ici essentiellement préoccupé par la
philosophie pratique, mais soucieux d’abord de montrer qu’'il n’est pas de
pratique humaine sans une humanité, sans une régulation sociale impliquant
une raison, ou mieux une capacité vraie de raison impartie & 'homme par Dieu.
— Ce livre si riche et si concret demeure, dans son objectivité, un livre de main-
tenant. Peut-étre y déceélera-t-on l'intention de « désengager » la philosophie, en
montrant que la conscience sociale et individuelle est d’abord pré-historique, et
que son obligation comme sa liberté premiéres échappent au politique, tout en
venant s’y insérer. JEAN-PIERRE LEYVRAZ.

HENRI BERR: Du scepticisme de Gassendi. Thése soutenue a la
Faculté des Lettres de Paris en 1898. Traduction de Bernard
Rochot. Paris, Albin Michel, 1960, 125 p.

En 1898, les theéses de doctorat se rédigeaient en latin ; d’oll 'avantage
qu’il y avait pour les auteurs de renouveler I’exploit de Calvin et de Descartes
en se traduisant eux-mémes. Henri Berr n’avait fait que commencer cette tra-
duction, que reprend aujourd’hui B. Rochot. Ce dernier s’est tenu & une préci-
sion d’apothicaire, que je juge pour ma part un peu superflue ; elle nous vaut la
reproduction des plus infimes modifications du brouillon de Berr, ce qui ne va
pas sans une multiplication excessive des signes typographiques — et par
conséquent sans quelque obstacle a la lecture courante. La traduction est si
fidele qu’on y respire comme des relents de théme latin : « Je ne peux pas m’em-
pécher de, rien ne s’oppose a, il n’est pas douteux que... » — La theése est excel-
lente, et combien actuelle, & I'heure ou s’enrichit la connaissance du début
du XVIIe siécle. H. Berr étudie successivement le scepticisme de 1'époque, la
doctrine de Gassendi sur la science, et sa répercussion sur la philosophie.

J.-CLAUDE PIGUET.

GILLES-GASTON GRANGER : La mathématique sociale du marquis de
Condorcet. Paris, Presses Universitaires de France, 1956, 178 p.

A-t-on le droit, a propos de ce livre concis et dense, de parler d’une inter-
prétation marxiste de Condorcet ? La conclusion nuancerait cette affirmation
en dégageant les avenues d’'une science de I’homme future entrevue par le
marquis, et dont la dialectique et la logique mathématique, de nos jours,
seraient la voie. L’auteur trace d’abord un portrait intellectuel du marquis,



104 BIBLIOGRAPHIE

le dernier des encyclopédistes. Mathématicien ef encyclopédiste, Condorcet est
I'homme de l'analyse et de son application au domaine du probable et & I’amé-
lioration du genre humain. Systématique et pratique, il cherche a saisir 'en-
semble du champ mathématique, & y déterminer toutes les lois de construction
possibles. On voit chez Condorcet «la conjonction d’un penchant invincible
pour la systématisation de la connaissance pure, et un désir évident de tra-
vailler en vue d’une mainmise efficace sur les matériaux et les forces de la
nature » (p. 65). Etudiant ensuite ’ceuvre mathématique du marquis, I'auteur
décrit ses recherches sur les probabilités. 11 conclut que le marquis — auteur
d’ailleurs d’'un Essai d'une langue universelle — a eu l'idée d’une Analyse
généralisée, substituant le raisonnement au calcul, langage universel concret
applicable a toutes les combinaisons d’idées, annongant la théorie des ensembles
et marquant ’historicité des mathématiques comme instrument d’analyse rai-
sonnée de la réalité humaine. On comprend que le troisitme chapitre soit
consacré a l'étude de '« homo suffragans», du phénomeéne psycho-social du
vote. L'auteur voit se former dans I'Essai sur Papplication de Uanalyse a la
probabilité des décisions vendues a la pluralité des voix les premiers linéaments
de la logique mathématique moderne. Il sera difficile & un profane d’apprécier
les aspects proprement mathématiques de l'ouvrage. Philosophiquement, et
fort prudemment, I'on se demandera dans quelle mesure les perspectives
ouvertes par 'auteur sur une Science de 'homme participent a I’abstraction
classificatrice du marquis. On ne pourra que souhaiter, avec 'auteur, du reste,
que les mathématiques modernes ne se dialectisent pas trop et ne deviennent
pas recherche d’'une formule abstraite de jonction entre la méthodologie scien-
tifique et une philosophie de '’homme historique. = JEAN-PIERRE LEVYVRAZ.

MAURICE Duruy : La philosophie de Max Scheler. Son évolution et
son unité. Paris, Presses Universitaires de France, 1959. Tome I
et tome II, 756 p.

Du méme : La philosophie de la religion chez Max Scheler. Méme édi-
teur et méme date, 282 p.

On sait dans quel désarroi la mort de Kant (1804) laissa la philosophie et
combien celle-ci fut longue a se remettre — s’en est-elle jamais remise ? — de
la secousse violente qu’elle avait subie. Les puissantes syntheses qui s’édifiérent
de Fichte a Hegel tentérent de restaurer 1’Absolu métaphysique sous la forme
d’un Moi créateur ou d'un Esprit qui se pose, se perd et se retrouve. Le néo-
criticisme des écoles de Marbourg et de Bade (Cohen, Natorp, Cassirer, Windel-
band, cf. en France Renouvier) adopta la voie d’un relativisme créativiste, qui
subordonne, en I'opération de connaissance, le contenu a la forme, le donné au
donnant. Dans tous les cas, c’est le sujet qui I’emporte, I’'objet ne subsistant
qu’a titre de résidu plus ou moins assimilé. — Il était réservé au bergsonisme et
a la phénoménologie de réagir, par des voies différentes, contre ce formalisme
en rétablissant 1’équilibre des deux termes. I.’originalité de Scheler, qui subit
fortement l'influence de Bergson, fut de reprendre la lutte anti-kantienne en
orientant la phénoménologie dans le sens d’une théorie des valeurs objectives : &
coté de I'a priori cognitif, justement réhabilité par son maitre Husserl, il admet
un a priort du sentiment, un ordre du cceur. L’essence du beau, du juste, du
courageux s’impose & nos jugements antérieurement a toute constatation de
fait : un enfant sent la bonté de sa mére avant de comprendre le concept de
bonté, il la sent par une intuition « matériale ». Il faut donc renverser 'ordre



BIBLIOGRAPHIE 105

du rapport kantien : les valeurs ne dépendent pas d’une loi formelle : le devoir ;
c’est le devoir qui dérive des valeurs. Au formalisme de la Raison pratigue, au
subjectivisme de l'axiologie nietzschéenne, Scheler oppose un objectivisme
radical. — Ce rappel était nécessaire pour introduire les trois importants
volumes que M. Dupuy vient de consacrer & Max Scheler. L’auteur nous montre
le philosophe adoptant, dés sa jeunesse, une attitude d’esprit qui devait le
préparer a recevoir les théses de Husserl : ce n’est pas la pensée qui pose la
réalité, mais la réalité qui se pose a la pensée, et la part essentielle du sujet
consiste en un acte de confiance et d’abandon (sich hingeben). Cette relation
se vérifie avec une évidence particuliére dans I’ordre moral : & c6té de la réduc-
tion éidétique, qui manifeste des essences logiques, le phénoménologue doit
admettre une réduction axiologique, qui met hors circuit la volonté pour laisser
apparaitre les valeurs en tant qu’objets d’intuition et d’intention : infentionale
Gegenstinde des Fiihlens. Cette vision émotionnelle est radicalement premiére
et c’est elle qui détermine les fins de notre vie morale, la volonté étant, par
elle-méme, wertblind. Les valeurs ainsi découvertes s’ordonnent en une hié-
rarchie a quatre niveaux : valeurs sensibles, vitales, spirituelles et sacrées. —
Ces essences sont immuables Ce qui change. c’est la conscience plus ou moins
claire que nous en prenons, et cette référence aux valeurs définit chacun de
nous en tant que personne. Elle justifie également la participation des personnes
entre elles: participation superficielle dans la sympathie, qui nous pousse a
comprendre les sentiments d’autrui sans les éprouver, communion profonde
dans Vamour, qui nous invite a vivre les joies et les souffrances d’autrui, sans
pourtant nous identifier a lui, car I'amour n’efface pas les différences indivi-
duelles, il les affirme, au contraire, dans ce qu’elles ont d’irréductible. Toutes
les personnes trouvent en Diew le principe de leur participation spirituelle. —
Cette objectivité des valeurs explique le role considérable que joue, dans la
vie morale, I'exigence d’un modéle qui les incarne et nous invite 4 les vivre
comme lui. Différent du chef, qui agit par commandement, le modele intervient
par Pexemple : tels les saints, tel le Christ. La valeur du sacré couronne donc
toutes les autres. L’éthique schelérienne apparait ainsi comme une éthique
théiste et augustinienne. Elle trouve son expression dans un ouvrage central :
Vom Ewigen im Menschen (1921). — Mais notre philosophe n’était pas homme
a rester longtemps sur une position acquise. Il disait de lui-méme qu’il aimait
a se réveiller chaque matin avec la téte pleine d’idées neuves ; il vécut toujours
dans un état chronique d’enthousiasme et de dépassement créateurs. Aussi cette
phase de théisme devait-elle conduire & une étape bien différente marquée par
la publication d'un nouvel ouvrage: Die Stellung des Menschen im Kosmos
(1928), marquant un revirement brusque : on voit alors I'idée d’'un Dieu per-
sonnel s’effacer devant l'affirmation d’un principe immanent qui se réalise
progressivement en prenant conscience de lui-méme a travers 1'homme :
I’homme est «le lieu unique ol Dieu se fait». Et cette actualisation de Dieu
s’effectue par 'effet d’un principe initial, le Drang, puissance aveugle et irra-
tionnelle qui constitue la seule force agissante. Car I'Esprit, le Geist, n’a par
lui-méme aucune efficacité dynamique : il se borne & étre un facteur de déter-
mination. — Le théisme céde donc la place & un humanisme panthéiste ou,
plus exactement, panenthéiste. Scheler s’éloigne de saint Augustin pour se
rapprocher de Schelling, de Schopenhauer, de Goethe, voire de Bergson. 11
accorde maintenant une importance considérable aux forces inférieures et, par
1a méme, a la responsabilité de ’homme, qui en est le siége. Et, du méme coup,
la religion, ravalée au niveau d’un mythe, s’efface devant la seule connaissance



106 BIBLIOGRAPHIE

valable des réalités supra-sensibles : la métaphysique. — Cette profession d’ir-
rationalisme a fait scandale. Comment expliquer qu'un apdtre du personna-
lisme théologique ait pu revenir, en dega de la phénoménologie, a une sorte de
dynamisme romantique ? Peut-étre les difficultés que Scheler rencontra de la
part de I'Eglise catholique quand il voulut faire annuler son premier mariage,
ont-elles joué un role dans ce revirement, qui ’amena a reporter sur I’homme
la foi qu'il avait mise en Dieu. Mais le probléme subsiste. — Tel est le dévelop-
pement de cette ceuvre ardente, profonde et souvent déroutante. Je n’en con-
nais pas aujourd’hui de plus excitante pour 'esprit. En l'analysant avec une
sympathie attentive et lucide dans ses sinuosités ou ses ruptures, en abordant
respectueusement les problémes qu’elle souléve, sans vouloir a tout prix les
résoudre, en ajoutant a ses exposés le complément précieux d’appendices
bibliographiques et d’index, M. Dupuy s’est acquis un titre a notre reconnais-
sance. Son étude fera autorité pour longtemps. — Signalons que 1’édition com-
plete des ceuvres de Scheler est en cours de publication, chez Francke, a Berne,
par les soins de Mme Scheler. Elle comprendra treize volumes.
RENE SCHAERER.

WESLEY PIERSOL : La valeuwr dans la philosophie de Louis Lavelle.
Lyon, Vitte, 1959, 187 p.

Le P. Ecole nous donnait, il y a peu de temps, une introduction a la méta-
physique de L. Lavelle et voici une initiation a son axiologie, & partir surtout
des deux tomes du Traité des valeurs. L'auteur suit pas a pas la démarche ascen-
dante lavellienne du sensible au spirituel, mettant en lumiére la spiritualité et
le dynamisme de la valeur, la solidarité hiérarchisée des diverses valeurs et la
présence constante de 'acte de préférence dans leur actualisation. On saura gré
a M. Piersol d’avoir souligné le réle de la liberté, de l'activité du sujet dans la
promotion des valeurs et la nécessité pour lui d’'une conversion pour lui éviter
des perversions. Il répond ainsi aux objections de certains critiques existen-
tialistes reprochant & Lavelle de sous-estimer I'importance du mal et du carac-
tére tragique de la vie. Cette analyse, comme celle du P. Ecole, mais d’un autre
point de vue, montre que chez Lavelle, il n'y a d’axiologie que parce qu’il y a
une ontologie qui cherche & concilier une philosophie de 'ordre et une philoso-
phie du sujet. Etude fidele, déparée par trop de coquilles typographiques et
qui aurait été plus féconde si l'auteur s’était attaqué au délicat probléme des
sources de l’axiologie lavellienne. GABRIEL WIDMER.

Dr A. HESNARD : L'eeuvre de Freud et son importance pour le monde
moderne. Paris, Payot, 395 p. '

Cet ouvrage expose en une synthése admirablement documentée 1'évolution
et 1’état actuel de la recherche psychanalytique. La vie, les découvertes, la
doctrine de Freud font 1'objet d’une premiere partie. Dans la seconde, 1'auteur
présente I'évolution et ’extension de la psychanalyse, étudiant en particulier
les dissidences (Adler, Jung), le culturalisme américain (Alexander, Fromm,
K. Horney), la psychanalyse des enfants (M. Klein) et I'apport frangais (D. Laga-
che, J. Lacan). La troisitme partie {« Prospective de l'ccuvre de Freud »)
esquisse les grandes lignes d’une collaboration entre la psychanalyse et les
sciences de ’homme. Dégagée du positivisme objectiviste qui la marqua long-
temps, la psychanalyse s’efforce actuellement d’éclairer son expérience fonda-
mentale a I'aide des concepts mis au point par la linguistique moderne et la



BIBLIOGRAPHIE 107

phénoménologie. C’est ainsi que la dialectique du signifiant, le symbole dans sa
fonction structurante, I'étre-dans-le-monde, 1’étre-avec-autrui, 1l’intersubjec-
tivité sont des notions familiéres a I'auteur. Le chapitre sur la religion, avec sa
fine analyse des déviations névrotiques du sentiment religieux, celui sur la
morale, contenant une pertinente démystification de la notion de péché, ouvrent
la voie & une ¢« morale concréte » proposée a la fin de l'ceuvre. Bien introduit
par M. Merleau-Ponty, ce livre est un témoin autorisé et saisissant de l'effort
de fidélité dans le renouvellement entrepris actuellement par les disciples de
Freud. HEenNr1-C. TAUXE.

GIOVANNI GENTILE : Discorst di religione. (Quarta edizione riveduta
e accresciuta.) Firenze, Sansoni, 1957, 172 p.

L’activité intellectuelle et la vie personnelle de Giovanni Gentile, chef
du mouvement néo-hégélien en Italie, ont été si étroitement liées & une certaine
phase du fascisme qu’il nous semble encore difficile de porter un jugement
objectif sur ’ceuvre de ce philosophe, ami tout d’abord de Bdnedetto Croce,
puis séparé de lui par de fortes divergences. Le role joué par Gentile, sous
Mussolini, dans la culture italienne et la réorganisation de 1’école, a été trés
important. — La Fondation « Giovanni Gentile » pour les études philosophiques
a entrepris la réédition de toute ’ceuvre du philosophe, en commengant par les
Discorst di veligione. L’intérét de ces discours, prononcés a des moments trés
différents de la vie de Gentile, me semble plus historique que philosophique.
La conception fonciérement intellectualiste du fait religieux, tout comme la
conception progressiste de 'histoire sont difficilement acceptables aujourd’hui.
Nous trouvons dans ces discours les préoccupations particulieres a Gentile :
critique de I'école et de I'Etat agnostique, critique de 1’anticléricalisme. L’Etat
doit s’appuyer sur une foi qui est nécessairement, pense Gentile, le catholicisme.
Au point de vue autobiographique, le chapitre intitulé: « La mia religione »
est une apologie assez intéressante mais qui montre & quel point Gentile se
faisait illusion en se proclamant catholique alors qu’il aboutit simplement au
déisme. Lypia vonN Auw.

*
* %

Actas do I Congresso nacional de filosofia. Braga, 1955, 800 p. Revista
portuguesa de Filosofia 2/1960 : « Filosofia portuguesa actual ».
Braga, 1960, 170 P. _

Il y a quinze ans, au sein de la Faculté pontificale de théologie de Braga,
se formait un groupe philosophique qui se proposa de redonner a la tradition
scolastique au Portugal toute sa vigueur. Mais ce renouveau, qui dans l'esprit

" des auteurs devait prouver que la scolastique restait la « philosophia perennis »,

a été beaucoup plus qu’une restauration. Le dynamisme du groupe comme la

qualité du travail de ses membres ont placé ces philosophes au centre de 1’acti-

vité philosophique portugaise. — Leur revue — Revista portuguesa de filosofia —
assure régulierement depuis quinze ans la liaison avec une quarantaine d’autres
pays ; leur collection philosophique d’ceuvres originales a ranimé une pensée

sinon moribonde, du moins en constante léthargie. Tout cet effort a abouti a

I’organisation du premier Congrés national de philosophie, dont les actes forment

un volume de 8oo pages de trés inégale qualité. A lire ces pages, cette manifesta-

tion semble plus proche de la propagande en faveur de la vie culturelle portu-
gaise que de la réflexion philosophique. — Heureusement, le groupe vient de

PHILOSOPHIE
CONTEMPO-
RAINE



108 BIBLIOGRAPHIE

publier un second numéro spécial, plus modeste mais infiniment plus dense, ol
il tente de dégager les tendances actuelles de la philosophie au Portugal. Quel-
ques études historiques prouvent la validité et I'importance de la scolastique
des XVe et XVIe siecles et manifestent les limites des philosophes portugais
modernes. En effet ceux-ci, comme leurs voisins espagnols du reste, semblent
attacher trop d’'importance aux essais philosophico-littéraires, historico-socio-
logiques ou a de vagues notions comme le « saudosismo », aux dépens d’une
réflexion plus méthodique. Seuls les philosophes de formation scolastique
montrent, a part quelques honorables exceptions, une rigueur nécessaire. Des
notes et de nombreuses bibliographies font de ce fascicule un ouvrage de réfé-
rence indispensable pour la connaissance de la philosophie actuelle au Portugal.
PiERRE FURTER.

MAURICE GEX : Initiation a la philosophie. Avec un complément sur la
philosophie contemporaine. 4¢ éd. Neuchatel, Griffon, 1960. 404 p.

On sait assez le succés remarquable de ce livre, qui s’est imposé par ses
qualités de clarté et de concision. On le retrouve ici inchangé, mais complété. —
Ce complément porte sur le matérialisme dialectique, la phénoménologie
(Husserl et Scheler, la présentation de Scheler est du reste particuliérement
réussie), I'existentialisme et le spiritualisme francais. — L’exposé est toujours
rigoureusement objectif, mais ’'on sent davantage, dans ce Complément, la trace
de 'auteur, ses gofits, sa philosophie personnelle en un mot. Ainsi la caracté-
rologie de Le Senne et I’évolutionnisme de Teilhard tiennent, dans ce panorama,
davantage de place que Heidegger et Sartre réunis. (Signalons a propos de
Sartre une coquille : c’est la revue Temps modernes qu’il dirige.) — L’examen
du matérialisme dialectique, pour reposer sur des sources limitées mais solides,
est cependant entaché par un examen trop rapide de la dialectique hégélienne.
On sera surpris sans doute de lire sous la plume de M. Gex que pour le matéria-
lisme dialectique « I’évolution est sans but (absence de finalité )» et que « c’est
par hasard que le progrés se produit » (p. 329), alors que l'idée du « paradis
sur terre» et la thése selon laquelle « 'homme fait I'histoire » sont des piéces
constitutives du marxisme (duquel le matérialisme dialectique n’est du reste
pas séparable aussi nettement que ne le sous-entend l'auteur). En réalité,
M. Gex veut dire par 1a que le matérialisme dialectique est incapable de répondre
a une question que lui pose sa philosophie imprégnée d’inspiration scientifique,
et cette question est : comment la matiére a-t-elle produit, dans la préhistoire,
I'apparition de ’homme et de sa substance pensante ? — C’est a de tels détails,
on le voit, qu'on «sent » 'homme qu’est Maurice Gex transparaitre derriére
Pobjectivité du professeur de philosophie, qu'il est aussi. Le professeur a réussi
ce tour de force d’étre accessible a chacun sans jamais, 4 aucun moment, tomber
dans les défauts de la vulgarisation. Et ’homme réussit de son c6té a étre tou-
jours présent, derriére une objectivité qui se veut rigoureuse, ce qui donne
du reste a cette objectivité théorique un cachet humain et une vibration per-
sonnelle qui sont la marque du véritable philosophe. J.-CLaAUDE PIGUET.

La métaphysique et l'ouverture @ l'expérience. Seconds entretiens de
Rome publiés sous la direction de Ferdinand Gonseth. Paris,
Presses Universitaires de France, 1960, 291 p.

Cet ouvrage reproduit, en les complétant considérablement, des entretiens
ou s’affrontérent a Rome F. Gonseth d’une part, et des penseurs d’inspiration

a

thomiste d’autre part. — La thése que F. Gonseth présente a ses collégues



BIBLIOGRAPHIE 109

tient en ces mots : science et philosophie ne forment qu'un corps. Dans son
introduction, il montre comment la philosophie se trouve devant la science
comme devant un fait d’expérience qu’elle doit intégrer comme I'une de ses
expériences inéluctables. La science tout comme la philosophie ne sauraient
donc étre purement rationnelles, et exclure toute expérience. Par conséquent la
philosophie de la science, a condition d’étre ouverte, constitue une entrée
dans la philosophie tout court, en évitant les deux périls communs a la science
et a la philosophie : 'empirisme absolu et le rationalisme intégral. Rationalisme
et empirisme sont donc complémentaires, et I'on voit bien comment la pensée
de F. Gonseth a pu passer aux yeux de ses auditeurs thomistes (donc, en une
certaine mesure, trés rationalistes et trés dogmatiques) comme un scepticisme
déguisé et une « empirie» prolongée. — La philosophie elle-méme se voit
éclairée pour M. Gonseth sur les points suivants: elle ne saurait répudier
l'expérience sensible, pas plus que lexigence formelle de vérité attestée par
I’existence de l'erreur. Dans ces conditions, «il ne peut y avoir aucune oppo-
sition, ni méme aucune compétition entre les fins de la science et les fins de la
philosophie » (p. 18). — La discussion qui suit s’ouvre & 1'histoire de la science
et de la philosophie (a souligner : une discussion intéressante sur Descartes,
P- 96 sqq.), aux diverses sciences, physique, biologie (avec un apport instructif
d’Elie Gagnebin cité par F. Gonseth), et logique (il faut retenir les pages de
F. Gonseth sur la définition, 246-248, reprises dans sa conclusion). — Dans
la conclusion, F. Gonseth se défend d’ouvrir une école de scepticisme, et il
le montre par une analyse des conditions dans lesquelles le langage humain
peut porter des significations. J.-CLaUuDE PIGUET.

STANISLAS BRETON : Approches phénomenologiques de Uidée d’étre.
Paris-Lyon, Vitte, 1959, 254 p. Problémes et doctrines, 16.

L’ontologie traditionnelle définit positivement, négativement et par voie
d’éminence la notion d’étre, a ’aide d’un langage o le substantif et 1'adjectif
jouent les premiers roéles. Depuis Descartes, la philosophie moderne détrone la
philosophie de 1’étre et la remplace par celle de la représentation, a la suite de la
critique des universaux et des formes substantielles. La phénoménologie enfin,
sans nier la possibilité d’une ontologie, dépasse grace a sa méthode les oppo-
sitions entre les ontologies réalistes et idéalistes ; elle s’appuie sur une analyse
de l'intentionalité de la conscience et non plus sur celle du concept d’étre ou
celle des conditions de la représentation ; l'examen des prépositions et des
adverbes (esse in et esse ad, par exemple) se substitue dans son langage a celui
du substantif et de 'adjectif. Dans ces conditions, quelle peut étre la signifi-
cation de l'idée d’étre ? M. S. Breton, professeur aux Facultés catholiques de
Lyon, répond a cette question, en se cantonnant au niveau de la phénoméno-
logie. Il procéde, dans le style de Husserl et de son école, & une triple approche
de la notion d’étre: au niveau de la perception du monde, de l'imagination
de la matiere, et de I'idée d’étre prise en elle-méme. Inutile de résumer des démar-
ches tout en nuances; retenons quelques conclusions : premiérement, 1'une
des fonctions de l'étre est de dépasser tout donné par une mise en question
radicale des déterminations, par un effort de décollement (expérience de la
transcendance), alors que par ailleurs l'étre se manifeste comme principe
actif de cohésion (I’étre est cohéreur). Secondement, nous ne sommes pas 1'étre,
mais nous tendons a 1'étre, dans la coincidence de 1’étre et du penser : sortir
de soi pour revenir a soi, par le détour de l'autre, sans jamais abolir la distance



II0 BIBLIOGRAPHIE

entre soi-méme et 'autre. Troisiémement, si I’étre fait surgir I'écart et suscite
le dynamisme du dépassement, il est ¢ ce qui vient & nous pour que nous allions
a lui », condition de toute intelligibilité et de tout projet, sans se laisser enfermer
dans des représentations. Enfin, I'idée d’étre est déja de I'étre, parce qu’elle
est acte d’étre a elle-méme son fondement, constitutive qu’elle est de notre
étre au monde et de notre disponibilité & une éventuelle révélation de 1’Absolu.
Voilda une contribution importante a l'urgent probléme des rapports entre
phénoménologie et ontologie. — De telles approches n’auraient-elles pas été
mieux situées si leur auteur avait aussi recouru a une méthode génétique,
montrant par exemple comment le rapport cosmos-perception s'est constitué
historiquement, l’intentionalité de la conscience étant aussi historicisante.
Quant au théologien qui use sans cesse des notions comme celle de « monde »,
d’« image », de « temps», de « transcendance », il aura grand profit & méditer
cet ouvrage pour se dégager d’un langage par trop abstractif et souvent désuet.
GABRIEL WIDMER.

Babp1 KasMm : L’idée de preuve en métaphysique. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1959, 291 p.

Ce livre remarquable, qui a été présenté d’abord comme thése de doctorat
en philosophie a 1'Université de Genéve, devrait étre lu par quiconque s’occupe
de philosophie. Peut-étre pourrait-on l'appeler une Défense et Illustration de la
Métaphysique. — Défense, et sur deux fronts, contre ceux, d’abord, qui récuse-
raient la valeur de la preuve en métaphysique au nom de la logique. M. Kasm
montre de fagon trés convaincante qu’il est vain d’accuser les philosophes de
se contredire : toute preuve métaphysique est inséparable d’une conviction per-
sonnelle qui est comme son dme, et devant laquelle s’arréte la logique, dont la
fonction est de contrbler la structure propositionnelle. On pourrait dire, en
forcant un peu la pensée de 'auteur, que si les théories métaphysiques ne sont
jamais contradictoires, c’est parce qu’elles ressemblent a des personnes : si
elles existent, et & condition qu’elles ne soient pas des faux, des spectres de
théories, elles répondent donc a la logique, toutes. Il serait futile de prétendre
les réduire au nom d’un pur systéme logique : critique de A. J. Ayer et du posi-
tivisme logique (p. 103). Ce serait en somme décréter qu’'un homme est mort
sous prétexte qu’il ne répond pas a de prétendues conditions pures de la vie. —
Cependant : défense sur un autre front. Il ne s’ensuit pas que la théorie reléve
d’une intuition infra- ou supra-logique qui n'a pas de comptes a rendre a la
logique. M. Kasm montre que «1’unité du systéme doit étre cherchée dans I'unité
de I'esprit qui pose le systéme et non dans celle d’une intuition qui le fonderait »
(p. 252). Affirmation remarquable, qui fait justice des querelles de philosophes
en posant que l'originalité réside dans l'usage vrai de l'esprit humain, dont
l'unité demeure diverse, et non dans une sorte d’idée fixe originelle. — Illustra-
tion : M. Kasm applique ses idées en citant abondamment les philosophes,
démocratiquement, mais non froidement, les appelant tous a la barre et les
éprouvant, libre de ces préjugés qui font plus solennelle la parole de Platon que
celle de Valensin. Qu’ont-ils di¢ ? 11 faut tous les entendre, puisque la recherche
du vrai est essentiellement ouverture a la pensée et 3 I’expérience des hommes. —
Ce livre irrécusable souléve pourtant un probléme inquiétant. ¢« Nous faisons
remarquer que les sphéres du non-sens et du contresens sont des sphéres vides :
elles désignent ce que personne n’affirme réellement » (p. 128). Cela est certain. Et
pourtant, M. Kasm me parait passer a cOté du probléme de la mauvaise foi et
de la faute. Nous n’avons pas affaire qu’a des « métaphysiciens de race » (p. 7).



BIBLIOGRAPHIE III

M. Kasm peut « protester », a propos de Rhétorique et philosophie de Ch. Perel-
man, « contre le principe qui met dans le méme sac ’argumentation des philo-
sophes et celle des propagandistes américains » (p. 232). Mais aupres de qui
proteste-t-il ? L’affirmation verbale et capable de mentir, dit 'auteur (p. 49),
ne nous intéresse pas. C’est vrai. Cependant, tout cela existe et je ne puis m’en
débarrasser d'un revers de main. Il y a un certain risque que le tribunal devant
lequel les preuves témoignent demeure un peu abstrait. M. Kasm devrait peut-
étre confronter son sens aigu du vrai avec la sociologie et 1'histoire, et situer
mieux le philosophe dans la trame du temps, des visages, des lieux.
JEAN-PIERRE LEVYVRAZ.

Josepu CoMBES : Valeur et liberté. Paris, Presses Universitaires de
France, 1960, 108 p. Initiation philosophique, 44.

Cette axiologie rappellera parfois aux lecteurs de cette Revue la belle thése
de Gabriel Widmer. Comme ce dernier, Joseph Combeés sait éviter les deux
écueils : le positivisme qui réduirait les valeurs a de simples objets, le subjecti-
visme qui les ferait dépendre d’une initiative arbitraire. Son secret est peut-étre
de rejoindre, par-dela les controverses contemporaines, le sens platonicien de
I"idée. Celle-ci n’est jamais objet, elle est le principe d'une série d’objets définis,
qui justement ne peuvent prendre forme sans tendre vers I'idée comme vers
leur limite et leur régle. C’est 1’absence de 1'idée plus que sa participation qui
définit les choses. C’est le devoir irréalisable d’étre juste qui délimite la justice
et I'injustice réelles d’une conduite. Les valeurs sont plus qu’objectives si tout
objet enveloppe ce qu’il exclut, si tout fait est posé par une norme qui le juge,
si une résistance existe par la seule exigence qui 'affronte. La valeur, ¢’est donc
le néant des choses et des significations apparaissant plus positif que toute appa-
rition et toute détermination. « Méthode négative en acte, telle est I'expérience
de la valeur » (p. 41). — Telle est du méme coup la thése essentielle de 1’'ouvrage.
On voit que pour lui valeur et liberté sont des corrélatifs qui subsistent 1'un par
I'autre sans qu’aucun des deux puisse revendiquer une antériorité. Leur dualité
exprime nécessairement le caracteére fini de notre activité spirituelle et nous
renvoie en dega de leur antithése. Dieu n’est ni idée, ni valeur, ni méme liberté.
On ne peut lui référer ces termes que dans la mesure ou il les fornde en nous et ne
leur est pas inférieur. Mais la valeur n’est pas davantage 1’esprit fini, puisqu’elle
est pour lui un principe d’arrachement total. On aura quelque chance de la
rencontrer en méditant la conversion constituante ou la relation fondamentale
de l'esprit a I'Infini. — On sent passer a travers ces pages l'inspiration carté-
sienne selon laquelle, comme disait Brunschvicg, « 'Ame trouve dans la cons-
cience de son infinie liberté le principe de sa béatitude et s’unit au Dieu libre
qui I'’a faite libre». Mais le Descartes de Combés a lu Spinoza. Dieu crée les vérités
éternelles, non en lui-méme (ce qui n’aurait pas de sens), mais en nous de telle
sorte que 'acte par lequel nous posons les valeurs est indivisiblement celui par
lequel Dieu les invente et s’aime a travers nous. — Une formule de Lagneau
semble particuli¢rement cheére a Joseph Combeés : « La valeur se constitue par
réflexion de 'esprit sur sa propre liberté » (p. 44). S’agit-il de la réflexion spon-
tanée ou de la réflexion méthodique et savante ? Il elit été utile de le préciser.
Ce probléme rejoint d’ailleurs une autre question qui est seulement esquissée ;
une valeur comprise est-elle nécessairement vécue et effectuée ¢ Y a-t-il une
connaissance purement théorique des valeurs ? Et cette difficulté a son tour met
en cause le libre-arbitre. Ce qui décide de tout, nous dit I'auteur, ce n’est pas
I'instant du choix, mais le présent supratemporel ou « temporalisant » qui porte



112 BIBLIOGRAPHIE

possibles et normes. La fonction du temps semble donc étre de nous cacher a
nous-mémes en projetant de nous-mémes une image inversée, et de nous imposer
ainsi 'ascése de la négation. « Au terme, disait Jacques Paliard, notre éternité
prend la forme de nos illusions détruites. » JEan TROUILLARD.

JosErH MOREAU : L’horizon des esprits. Essar critique sur la Phéno-
ménologie de la perception. Paris, PUF, 1960, 134 p.

Aussi au fait de la philosophie moderne et contemporaine que de la pensée
grecque, M. Joseph Moreau analyse la these célebre de M. Maurice Merleau-
Ponty et montre que la phénoménologie ne peut constituer toute la philosophie,
ni la phénoménologie de la perception toute la phénoménologie. L’évidence
perceptive, qui nous fait prendre conscience de notre ¢ étre-au-monde », ne
supprime pas en droit l'exigence critique, réflexive, qui nous meéne a l'affir-
mation d’un ego transcendental. La réduction phénoménologique ne permet
pas d’éliminer la transcendance ontologique. Le « positivisme phénoméno-
logique » de M. Merleau-Ponty tronque la phénoménologie selon Husserl et
méme selon Heidegger. Le cogifo enveloppe une ouverture a I’étre, il garantit
la transcendance du vrai par rapport a chaque ego singulier. La phénoménologie
bien entendue est compatible, M. Moreau nous en donne la conviction, avec
I'exigence critique, I'analyse réflexive ; le préréflexif, en effet, n’est accessible
qu’au travers de la réflexion elle-méme. MARCEL REYMOND.

Dr BERNARD THIS : La Psychanalyse, science de I'homme-en-devenir.
Tournai, Casterman, 1960, 312 p.

Longtemps prisonniére d’'un vocabulaire chosiste qui masquait 1’'originalité
de son donné, la psychanalyse tend actuellement & comprendre son expérience
a travers une description de lintersubjecticité historique structurée par le
langage et vécue dans 'image du corps. Sans jamais perdre de vue le fait que
la psychanalyse est avant tout une thérapeutique, un vécu concret, auteur
reprend les intuitions de Freud dans une perspective phénoménologique.
Cette méthode nous vaut une étude pénétrante de I'’ceuvre de Freud, du champ
psychanalytique, des conséquences pédagogiques des découvertes psychanaly-
tiques ; les exemples, les cas particuliers, les conseils pratiques illustrent et
soutiennent constamment I'exposé théorique. A la fin de 'ouvrage, le Dr This
montre en quel sens ’expérience psychanalytique implique une visée des valeurs
et une saisie du temps. Loin de réduire 'homme, comme on l'a souvent pré-
tendu A tort, & n’étre qu'un objet, jouet d’instincts aveugles, la psychanalyse,
«instrument de travail parfaitement adapté a la compréhension des phéno-
ménes humains » (p. 307), s'oriente vers la connaissance de 1’homme-sujet
engagé dans I'historicité ; elle veut libérer ’homme de ses aliénations profondes,
promouvoir une morale concréte, fondée sur «la découverte et la reconnais-
sance d’autrui» (p. 31I). HENRI-C. TAUXE.

Imprimerie La Concorde, Lausanne



	Bibliographie

