
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1961)

Heft: 4

Artikel: Monachisme et culture : A. J. Festugière o.p. et les moines d'orient

Autor: Sauter, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MONACHISME ET CULTURE

A. J. FESTUGIÈRE O.P. ET LES MOINES D'ORIENT

L'attitude des moines vis-à-vis de la culture est un fait important,
soit qu'ils aient positivement contribué à sa transmission et à son
développement, ou qu'ils aient maudit ou négligé les sciences
humaines. Il s'agit là d'une question historique surtout, fort complexe,
mais elle est inséparable de problèmes doctrinaux, comme celui de
savoir, par exemple, si l'on peut absolument refuser la sagesse du
monde et vivre en marge de sa culture. De semblables questions
préoccupent un helléniste de la classe et surtout de la conviction du
P. Festugière. Il « a cent fois médité le problème du mystérieux
passage du paganisme grec au christianisme » et les a souvent confrontés
depuis son premier livre sur « L'idéal religieux des Grecs et l'Evangile

» (1932). Il reprend aujourd'hui un aspect de cette question à

propos des premiers moines chrétiens d'Orient dont la réputation
de sainteté, mais aussi de rusticité est plus prestigieuse que la
connaissance exacte.

L'auteur apporte ainsi une contribution bienvenue aux éditions,
études et traductions qui ont heureusement enrichi, depuis quelques
décennies, notre connaissance de ces moines d'Egypte, de Syrie, de
Palestine et d'Asie Mineure des IVe et Ve siècles. C'est naturellement
au domaine grec de l'hagiographie monastique orientale que le Père
élève ce qu'on peut bien appeler un monument : il vient en effet de

publier quatre volumes et il en prépare deux autres pour faire mieux
connaître et comprendre les pièces grecques anciennes les plus
importantes.

« Les faire connaître », il y réussit pleinement et le principal
comme le plus valable de cette œuvre consiste en une traduction
étonnante : de larges extraits de l'Histoire religieuse de Théodoret de

Cyr, de textes et d'homélies « monastiques » de Jean Chrysostome et
de la Vie de Syméon-le-Stylite par Antoine, dans le gros volume

' A. J. Festugière : Aspects de la religion populaire grecque. Revue de
théol. et de phil., 1961, p. 30.



348 JEAN SAUTER

intitulé « Antioche païenne et chrétienne »« — des Vies d'Hypatios
et de Daniel-le-Stylite (Les Moines d'Orient II) a — des Vies de

Cyrille de Scythopolis, de VHistoria Monachorum in Aegypto et de la
première Vie grecque de Pachôme (Les Moines d'Orient III et IV).
Ces deux derniers volumes sont à paraître, alors que l'édition (par le
même auteur) de VHistoria Monachorum dans les Subsidia des BoUandistes

vient de sortir de presse 3.

Ces traductions méritent de grands éloges à cause de leur précision,

de leur beauté et de leur clarté, comme par la substance de
l'annotation 4. C'est un rare plaisir de lire ces textes hagiographiques
de premier plan dans la traduction d'un homme qui connaît si bien
le grec ancien et le français. La formation et le génie du Père servent
admirablement ces textes sur lesquels il s'était peu penché jusqu'ici
et dont il cherche aussi à dégager la signification. Mais le paradoxe
de cette œuvre, c'est que les commentaires du Père méconnaissent
profondément ces hommes qu'il fait connaître par ses traductions.

Dans Antioche chrétienne et païenne, une fort belle anthologie
commentée, l'auteur présente la rencontre de l'hellénisme et du
christianisme à Antioche entre 360 et 400 : Julien l'empereur, Liba-
nius le rhéteur, Chrysostome le moine et le prêtre, l'éducation de la
jeunesse et les moines de Syrie. L'auteur s'y fait l'avocat de l'hellénisme

et déclare que la « solution monastique » de Chrysostome pour
l'éducation de la jeunesse est intelligible, mais impraticable et surtout
fausse : elle méconnaît la liberté de la vocation religieuse et le rôle
du travail, intellectuel en particulier. La solution, ce sera le collège
chrétien s. Quant aux moines de Syrie, U souligne leur rusticité et
leur ascèse et les caractérise comme des solitaires essentiellement
contemplatifs et foncièrement dualistes 6.

1 A. J. Festugière : Antioche païenne et chrétienne. Libanius, Chrysostome
et les moines de Syrie. Avec un commentaire archéologique sur TAntiochikos
(p. 196 ss.), par Roland Martin, Paris, De Boccard, 1959. (Bibliothèque des
Ecoles françaises d'Athènes et de Rome, 194.) 540 p. Cet ouvrage n'a
malheureusement pas été envoyé à notre Rédaction.

1 Les moines d'Orient : II. Les moines de la région de Constantinople.
Callinicus : Vie d'Hypatios. — Anonyme : Vie de Daniel-le-Stylite. Traduites
par A. J. Festugière, O.P. Paris, Ed. du Cerf, 1961. 176 p. Un avertissement,
deux indices, deux planches, trois cartes, des notes du R. P. Janin et une
chronologie d'Hypatios.

3 A. J. Festugière, O.P. : Historia monachorum in Aegypto. Ed. critique
du texte grec. Bruxelles, 1961. Subsidiahagiographican° 34.) cxxxm + 138p.
Nous ne l'avons pas encore reçu.

4 On regrette seulement que les parallèles soient presque uniquement
helléniques et que, souvent, les pointillés dans la traduction indiquent une citation
biblique

5 Antioche païenne et chrétienne, pp. 189 ss., 212 ss., 403 ss. — «La Bible
ne suffit pas... t p. 212 et 215.

6 Ibid., chap. IX. Traits caractéristiques de Vanachorétisme syrien, p. 291 ss.



MONACHISME ET CULTURE 349

Cette appréciation critique du monachisme oriental ancien
s'exprime plus systématiquement dans le passionnant essai d'une
centaine de pages que l'auteur a placé en tête des trois volumes de
traduction : Les Moines d'Orient, sous ce titre significatif : Culture ou
sainteté ». De nombreux exemples bien choisis et articulés (le chap. Ill
sur l'anachorétisme est uniquement descriptif) illustrent un jugement
sévère à propos de trois domaines-clés : la demonologie, le jeûne et
l'étude.

Pour l'auteur, le rôle important attribué aux démons est le signe
d'une religion populaire subrationnelle, qui fausse la vie spirituelle :

la lutte contre les démons remplace « le Traité de l'Amour de Dieu »

(chap. I). Tel est le fruit de l'incroyable ignorance de ces moines.
Celle-ci les a aussi conduit à une surestimation du jeûne, qui n'est
qu'un moyen secondaire de perfection (chap. II). Car le moyen
ascétique et mystique par excellence, c'est le travaU intellectuel et le
dernier chapitre (IV) est une démonstration de son utilité, voire de

sa nécessité : union à Dieu, juste notion de Dieu, équilibre, tranquillité.
L'auteur conclut donc à l'inanité de l'argument que saint Augustin

a tiré du fait que « beaucoup de saints ont ignoré les arts libéraux »,

en disant (c'est son dernier mot) : «... c'est Culture et Sainteté qu'il
faut dire. » Et il a opposé Cassiodore et la Renaissance carolingienne
à ces moines frustes et à leurs défenseurs.

Le problème est certes éternel et la thèse n'est pas nouvelle. Mais
ces démonstrations, pour être belles, n'en sont pas plus convaincantes

et on me permettra trois remarques qui voudraient brièvement

en signaler la fragilité :

1. L'ignorance crasse des premiers moines d'Orient est un cliché
1900 qui ne devrait plus avoir cours aujourd'hui, malgré la caution
de Mgr Duchesne, du chanoine Labourt et d'autres encore 2. Le travail
intellectuel et la culture n'étaient pas du tout étrangères à ces moines,
même si la culture biblique avait le pas parfois exclusif sur la culture
profane. Certes Us n'étaient pas tous des universitaires et les rustiques
formaient probablement la majorité, sans nécessairement être des

ignorants ou des farfelus. Mais on ne saurait pour cela ignorer
l'important travaU intellectuel de nombreux solitaires et de plus de
cénobites encore : ils lisaient, copiaient, étudiaient, écrivaient,
discutaient... Qu'on veuille bien lire à ce sujet un chapitre de Vööbus, où

1 Les moines d'Orient : I. Culture ou sainteté. Introduction au monachisme
oriental. Paris, Ed. du Cerf, 1961. 97 p. 2 pi.

2 Ibid., p. 78, note 8 ; p. 77, note 4 : tous les titres du chanoine Labourt
ne changent rien à la question.



350 JEAN SAUTER

il en administre la preuve pour la Syrie et la Mésopotamie », qu'on
fasse le compte de tous les ouvrages sortis de la plume de moines
(dans leur monastère ou leur siège episcopal) ou écrits pour des

moines, que l'on songe à tous les moines cultivés que nous connaissons

2 et l'on fera bonne justice de ces clichés de manuels, à base de

quelques anecdotes majorées, du témoignage de Jérôme sur Chalcis,
de la visite de certains monastères. Il ne s'agit naturellement pas de

verser dans l'excès contraire, mais il faut reconnaître que la culture
n'était pas le fait de rarissimes exceptions, ou d'étrangers égarés au
milieu de crasseux qui ne parlaient pas des langues, mais des idiomes

3 Pour l'auteur, comme pour d'autres, l'erreur provient de

l'utilisation de sources exclusivement grecques et d'une notion de la
culture foncièrement rationnelle et hellénique.

2. Ces mêmes raisons expliquent la compréhension superficielle
de l'aspect démoniaque de ces vies monastiques : faute d'une perspective

biblique et théologique, l'auteur reste à la surface des choses.

Il me suffira ici de renvoyer à l'article « Démons » du Dictionnaire de

Spiritualité et au suggestif essai que le P. Louis Bouyer a consacré
naguère à la Vie d'Antoine 4 : ces auteurs et d'autres ont dégagé des

perspectives autrement valables.
La dimension démoniaque n'est pas d'abord un résidu de piété

hellénistique subrationnelle, elle ne dénature pas le combat moral et
ne fait pas oublier l'amour de Dieu. Au contraire, elle souligne l'aspect
religieux et cosmique de la lutte ascétique et morale, elle renvoie à
la puissance de grâce qui est dans la croix du Christ et qui seule
donne la victoire, elle rappelle que la sanctification et la vie de l'Eglise
et du croyant sont un combat continuel dans la communion du Christ
vainqueur et dans la perspective de la parousie. Il est peut-être
possible d'exprimer tout cela aujourd'hui sans parler des démons,
mais il est certain qu'en parlant des démons les moines et leurs
hagiographes voulaient exprimer ces réalités évangéliques. Et on
frémit en pensant à ce que l'auteur aurait dit en étudiant d'autres
éléments dans ce domaine, les miracles par exemple

1 Arthur Vööbus : History of asceticism in the Syrian Orient. A contribution

to the History of Culture in the Near East. Tome II : Early monasticism
in Mesopotamia and Syria. Louvain, i960. Chap. XII, Asceticism and
intellectual culture, p. 388 ss.

1 Les moines d'Orient : I. Culture ou sainteté, p. 24, note 2. La liste des
moines « cultivés » pourrait être allongée et, surtout, elle aurait pu passer des
notes dans le texte, cela aurait un peu rétabli l'équilibre

3 Culture ou sainteté, p. 77, note 4.
4 L. Bouyer : La vie de saint Antoine. Essai sur la spiritualité du

monachisme primitif. Saint-Wandrille, 1950, en part. p. 69 ss. et l'appendice A.



MONACHISME ET CULTURE 35I

3. Le rôle et la signification du jeûne dans la vie de ces moines est
aussi méconnu. Il ne s'agit pas, certes, d'ignorer les excès de certains
ascètes et l'ambiguïté de certaines de leurs conceptions ou de leurs
expressions (à propos des démons aussi d'ailleurs), le primat de la
charité, le caractère instrumental des moyens de grâce... en tout cela,
l'auteur ne fait d'ailleurs que répéter ce qu'ont souvent dit ces moines
d'Orient (et non seulement Jérôme et Cassien) ». Or, cela est frappant,
ces mêmes Pères ne diminuent pas pour autant la place des moyens
ascétiques au profit de l'étude ou d'autres exercices. Ils savent l'utilité
d'une mortification corporelle sérieuse et surtout ils connaissent le lien
profond qui unit cette ascèse à toute la vie monastique et en
particulier à la prière, à la contemplation, aux diverses vertus, à la retraite
du monde. L'étude de ces liens organiques montre qu'on ne peut
opposer de façon simpliste, voire fausse, le jeûne à l'étude 2.

Sur le plan de l'histoire, on voit aussi, en regardant les faits de

près, qu'il y avait divers courants dans le monachisme oriental : on
ne peut parler des moines d'Orient en bloc. Mais il faut rendre compte
de leur diversité. En ce qui concerne la culture, ils avaient d'une part
des origines, et donc des formations diverses, et d'autre part, des
attitudes différentes et le courant « anti-humaniste » y avait aussi sa
place, poursuivant une tradition qui remonte aux origines du
christianisme 3, mais on aurait tort de l'absolutiser et de l'identifier purement

et simplement avec le monachisme oriental ancien.
Sur ce plan de la doctrine, U faut considérer le problème à la

lumière de l'attitude (diverse aussi, U est vrai) des Pères de l'Eglise
vis-à-vis de la culture intellectuelle et païenne 4. Ces Pères furent
loin d'encenser ou d'anathématiser unilatéralement la culture, mais
ils défendaient en général une nette hiérarchie des valeurs, un primat
de la sainteté, de la prière et de la vertu, au-dessus d'une culture
(avec ses dangers, quoi qu'en pense l'auteur), devenue servante et
seconde et dont, à l'extrême, on pourrait peut-être se passer. Un tel
renversement des valeurs était certes révolutionnaire et scandaleux,

1 Culture ou sainteté, p. 66.
Sur le sens et l'utilité du jeûne, par exemple : Vööbus, op. cit., p. 261 ;

H. Musurillo : The problem of Ascetical Fasting in the Greek Patristic Writers.
Traditio 12 (1956), p. 1-64. Le Père Festugière aurait dû aussi citer ces exemples

grecs ou syriens de « sagesse ascétique ».

2 Ibid., p. 76. Je ne nie pas les « excès », d'un côté d'ailleurs comme de
l'autre, mais il faut aussi reconnaître que notre appréciation de l'équilibre à
tenir n'est pas nécessairement « règle divine ».

3 Culture ou sainteté, p. 18. O. Cullmann : Le christianisme primitif et la
civilisation. Verbum Caro, 18.

4 Chr. Baur : Der heilige Joh. Chr. und seine Zeit, t. I, p. 19 ss. — G. L.
Ellspermann : The attitude of the Early Christ. Latin Writers toward Pagan
Littérature and Learning. Washington, 1949. — H. I. Marrou: Histoire de
l'éducation dans l'Antiquité. Paris i9605, p. 423 ss.



352 JEAN SAUTER

comme il le sera toujours. Mais s'il a parfois servi de prétexte à
l'obscurantisme, il n'en fut rien aux grandes époques du monachisme
et de l'Eglise. Tel est le sens de l'hommage qu'un docteur et un saint
comme Augustin pouvait rendre aux « saints ignorants » dans ses
Retractationes. Cet hommage émouvant est parfaitement valable et il
va à la sainteté et non à l'ignorance et à la crasse. Comme il est
dommage qu'avec Augustin et tant de Pères, avec tous ceux qui se sont
nourris et se nourriront encore (en particulier grâce aux traductions
de l'auteur) de ces Vies de saints moines — le P. A. J. Festugière n'ait
pas su rendre ce même hommage à toute la réalité profonde du
monachisme ». Ses riches introductions et commentaires révèlent au
fond un malentendu tragique et elles nous introduisent bien davantage

à la pensée du P. Festugière et à sa foi en la Paideia grecque
qu'à une vraie compréhension des moines d'Orient : cela aussi est
certes d'un grand intérêt, sans être peut-être le but recherché.

Jean Sauter.

1 Le P. Festugière ne semble pas loin de les traiter de « barbares »,

poursuivant ainsi une tradition fort bien représentée aux IVe et Ve siècles par
les auteurs païens surtout : curieuse parenté Cf., par exemple, les
jugements rassemblés par P. de Labriolle : Hist, de l'Eglise. Fliehe et Martin,
t. III, p. 355 ss.


	Monachisme et culture : A. J. Festugière o.p. et les moines d'orient

