
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1961)

Heft: 3

Artikel: La doctrine du sang du Christ dans les épitres de Saint Paul

Autor: Grandchamp, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE DU SANG DU CHRIST

DANS LES ÉPITRES DE SAINT PAUL

Comme le montre M. Eduard Lohse », l'expression « sang du
Christ » a été empruntée par saint Paul à la tradition. Les textes où
elle apparaît la citent, soit comme formule reçue (I Cor. io : 16,

n : 25, 27), soit comme enseignement doctrinal supposé connu des

lecteurs (Rom. 3 : 25, 5: 9 ; Eph. 1 : 17, 2: 13 ; Col. 1 : 14, 20). Pour
la plupart des exégètes, eUe ne fait pas problème. Ils y voient simplement

une désignation de la croix en tant que sacrifice rédempteur 2.

Diverses considérations incitent à reprendre la question et à

proposer une interprétation, sinon contraire, du moins sensiblement
divergente, qui restitue à l'expression un sens original, plus riche.

On a souvent relevé que la crucifixion n'était pas un supplice
sanglant, en dehors des plaies dues aux clous 3. La seule mention du
sang de la croix dans les récits évangéliques, quelle que soit la portée
qu'il convienne de lui attribuer, se trouve être postérieure à la mort :

« Un des soldats lui perça le côté avec une lance et U en sortit du
sang et de l'eau. » 4

Il faut s'arrêter plus longuement à la fonction du sang dans le
culte de l'Ancienne alliance. A défaut de nous livrer à une étude
complète, nous citerons A. Médebielle : « Chez les Assyriens, le sang
n'est pas réservé à l'autel, l'usage profane en est libre et licite. En
Israël, au contraire, rien de plus sacré que le sang : il ne peut servir

1 Märtyrer und Gottesknecht, Untersuchungen zur urchristlichen Verkündigung

vom Sühntod Jesu Christi, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1955,
P- 139.

2 Behm, Th. W.B. I, p. 373 : « Blut Christi ist wie Kreuz nur ein anderer
anschaulicherer Ausdruck für den Tod Christi in seiner Heilsdeutung. » Id.
Lohse, op. cit., p. 139 : « Er gebraucht ihn in dem gleichen Sinne, in dem er
sonst von dem stellvertretenden Kreuzestode Christi spricht. »

3 Notamment Jean Héring : L'Epître aux Hébreux, Neuchâtel et Paris,
Delachaux & Niestlé, 1954, p. 88.

4 Jean 19 : 34.



LA DOCTRINE DU SANG DU CHRIST 263

que pour les sacrifices, il a pour but principal l'expiation, et l'on
comprend que cette destination exclusive ait amené un développement

des rites du sang que la Chaldée antique n'a point connu... » »

« Ce qui attire tout d'abord l'attention, c'est l'emploi du sang. Dans
tous les sacrifices, le sang est réservé à l'autel... » 2 Citant Westcott,
l'auteur précise encore : « L'immolation n'est que le premier acte du
drame qui se poursuit et s'achève par les rites du sang... L'acte
sacerdotal par excellence est l'effusion du sang, symbole de la vie.
En ce sens, le centre du symbolisme du sacrifice n'est pas dans la mort
de la victime, mais dans l'offrande de sa vie. » 3

L'effusion du sang n'est donc pas simplement la conséquence ou
l'accompagnement nécessaire de l'immolation. C'est bien plutôt
l'immolation qui est la condition nécessaire pour procurer le sang :

« Le sang, identifié avec la vie de la victime, représente aussi celle du
fidèle et une substitution se produit par laquelle la vie apportée à

l'autel dans le sang de la victime devient de quelque manière la vie
même de l'offrant. » 4

Car le sang, constamment dans l'Ancien Testament, est le siège
de l'âme s : « Car l'âme de la chair est dans le sang et, moi, je l'ai mis

pour vous sur l'autel, pour faire propitiation pour vos âmes, car
c'est le sang qui fait propitiation pour l'âme. »6 La mort de la victime
ne détruit pas son âme, mais la libère pour qu'elle puisse être consacrée

sur l'autel au nom de l'offrant. Le sang représente ainsi la vie.
En revanche, le cantique du Serviteur souffrant, qui sauve le

peuple par sa mort substitutive, ne fait aucune aUusion au sang
Enfin, paraUèlement, une étude complète du vocabulaire paulinien

serait à faire à la lumière du couple mort et résurrection. La
terminologie de saint Paul est très rigoureuse. Certains termes sont
toujours associés à la croix, d'autres à l'action du Christ vivant 8. Comme
le dit M. Cerfaux, « la mort est un aspect, plus négatif, de l'œuvre du
Christ : la mort détruit et anéantit les péchés, la loi, les puissances,

1 Supplément au Dictionnaire de la Bible, direction Louis Pirot, Paris,
Letouzey, 1938, article Expiation, col. 14.

* Ibid., col. 68.
3 Ibid., col. 76.
4 Ibid., col. 70.
5 « Le sang est interdit, car il est le siège de la néfésh, c'est-à-dire de l'âme

(Lévitique 17 : n, Deutéronome 12 : 23). » Ed. Dhorme, La Bible I, Paris, La
Pléiade, 1956, comm. ad Gen. 9:4, p. 27.

6 Lévitique 17 : 11, trad. La Pléiade.
7 M. Lohse est conscient de cette difficulté quand il écrit : « Die ältesten

Aussagen über den Sühntod Christi schliessen sich an Jes. 53 an. Aber
wahrscheinlich sind schon in der Jerusalemer Urgemeinde auch Opfergedanken auf
Jesu Tod angewendet worden... » Op. cit., p. 139, note i.

8 Par exemple Rom. 4 : 25 : «... qui a été livré pour nos offenses et qui
est ressuscité pour notre justification ».



264 FRANÇOIS GRANDCHAMP

eUe déblaie le terrain pour que la vie puisse régner... » » En revanche,
ajouterons-nous, la foi, la justification, la sanctification, le pardon, la
rédemption sont toujours rapportés à la fonction présente du Christ.
Deux temps sont distingués : celui de l'œuvre objective accomplie
par la croix, qui a enlevé l'obstacle, levé la condamnation, mis fin au
régime de la loi, et celui de l'èv XpioTû), ou de l'appropriation des
biens du salut par la foi.

Or, ce schéma constant chez saint Paul serait contredit si le sang
du Christ devait signifier partout et avant tout sa mort. Car précisément

plusieurs textes où apparaît cette expression se trouvent,
incontestablement, dans le contexte de la résurrection. C'est le cas
de Rom. 3 : 25 '¦ iAaorrjpiov òià TrioTeuuc èv tûi oùtoO aïucm, eiç ëvbeiEiv

Tfjç. ôiKaioaùvriç aÙTOu, 5 : 9 '¦ oiKOiuuoévreç vOv èv tûi aïuciTt oùtoO,

d'Ephés. 1 : 7 : èv iu èx°u«v ttiv airoXUTpaicnv ôià toû aïuaToç oùtoO, Tf)v

âepemv tûiv irapaTrrwudrijuv, Karà tò tiaoûtoç Trjç xoptToç aÙTOÛ et de
son parallèle 2 Col. 1: 14 : èv ty Ixouev tÎ|v àiroAÙTpujcnv òia toO aïuaToç,

aÙToû, tt|v àqpecnv tûiv àuapTiûiv. 'AiroXuTpijuaiç est un terme eschatologique

qui désigne le salut futur ou actuel en espérance 3. AïKcuoo-ùvn 4

âçerjiç s, xàpiç 6 sont des dons actuels du Christ. A l'inverse, on peut
noter qu'U n'est pas fait mention du sang là où l'apôtre Paul expose
les effets de la mort du Christ, comme dans l'épître aux Galates.

Sur les quatre textes pauliniens qui mentionnent le sang sans
rapport avec la personne de Jésus-Christ, trois le citent dans l'expression

hébraïque « la chair et le sang » 7, qui désigne « la vie humaine
limitée par opposition à la vie divine éterneUe » 8, tandis que dans le
quatrième s, le sang est pris dans l'acception commune de l'Ancien
Testament : répandre le sang équivaut à ôter la vie. Il serait pour le
moins surprenant que le sang du Christ, en revanche, devînt le symbole

de sa mort.

Après ces considérations préliminaires, nous en venons aux textes
eux-mêmes, qui présentent tous de sérieuses difficultés exégétiques.

Rom. 5 : 9-10 : « La preuve que Dieu nous aime, c'est que le
Christ, alors que nous étions encore pécheurs, est mort pour nous. A

1 Le Christ dans la théologie de saint Paul, Lectio divina, Paris, Ed. du
Cerf, 1951, p. 148.

2 Dans quelques manuscrits.
3 Rom. 8 : 23, I Cor. 1 : 30, Eph. 4 : 30.
4 Rom. 1:17, 4:3, Gai. 5 : 5, Eph. 6 : 14, Phil. 3 : 9, etc.
5 Actes 5 : 31.
6 Rom. 1 : 5, 7, I Cor. 1:3, 4, etc.
7 I Cor. 15 : 50, Gai. 1 : 16, Eph. 6 : 12.
8 Vocabulaire biblique, Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1954,

article Sang, p. 276.
9 Rom. 3 : 15, citation d'Es. 59 : 7.



LA DOCTRINE DU SANG DU CHRIST 265

bien plus forte raison, maintenant justifiés dans son sang, serons-
nous sauvés par lui de la colère. Si, étant ennemis, nous fûmes réconciliés

à Dieu par la mort de son Fus, à bien plus forte raison, une fois
réconciliés, serons-nous sauvés par sa vie. » » Il est d'usage d'identifier,

dans le raisonnement de l'apôtre, « réconciliés » et « justifiés » 2.

Nous le contestons. Comme l'écrit M. Jacques Dupont, « la réconciliation

est annoncée par saint Paul comme un fait que la crucifixion du
Christ a réalisé. EUe doit être suivie encore d'une intervention des
hommes que Paul invite à « être réconciliés avec Dieu » (II Cor. 5 :

18-21). Mais cela ne vient qu'après. Indépendamment de toute
démarche humaine, Dieu a déjà supprimé l'inimitié... » 3 « Ni changement

spontané de l'homme — il ne se réconcilie pas — ni même
changement provoqué par Dieu », précise le même auteur : « La
réconciliation que Dieu a accordée par la mort de son FUs précède tout
changement de sentiments chez nous. » 4 II n'en va pas de même de
la justification, qui ne s'opère pas sans la foi. Saint Paul peut
proclamer : « Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-même,
en n'imputant point aux hommes leurs offenses. » 5 II n'aurait jamais
dit : « justifiant le monde ». La réconciliation est une situation objective

et universeUe provoquée par la mort du Christ indépendamment
de la foi : « Si leur rejet a été la réconciliation du monde... » 6 La
justification, en revanche, est la condition des croyants, comme nous
l'avons montré plus haut.

Nous devons donc récuser l'interprétation générale et situer
l'équivalence, non entre sang et mort, mais entre sang et vie du Christ :

étant justifiés actuellement en son sang (en sa vie), combien plus
serons-nous sauvés, au dernier jour, par cette même vie. Cette
explication est conforme au mouvement du début de ce cinquième
chapitre, qui vise à démontrer que l'espérance n'est pas trompeuse
puisque, par le Saint-Esprit, les croyants ont déjà reçu les arrhes du
Royaume de Dieu. Sur le fondement de la réconciliation du monde
ennemi accomplie par la mort du Christ, nous pouvons fermement
espérer que la vie du Christ (ou son sang), qui nous justifie présentement,

nous sauvera définitivement.

1 Traduction Bible de Jérusalem.
2 Bengel, Frédéric Godet, Paul Althaus (Das Neue Testament Deutsch),

etc. Dernièrement, Franz-J. Leenhardt : L'Epître de saint Paul aux Romains,
Neuchâtel et Paris, Delachaux & Niestlé, 1957, p. 81 : « La réconciliation
n'est pas davantage que la justification. »

3 La réconciliation dans la théologie de saint Paul, Desclée de Brouwer,
Bruges-Paris, 1953, p. 9.

4 Ibid., p. 15.
5 II Cor. 5 : 19, trad. Segond.
6 Rom. 11 : 15, trad. Segond.



266 FRANÇOIS GRANDCHAMP

Rom. 3 : 25 est à comprendre dans le même sens. Contrairement
aux interprétations courantes », le texte ne fait pas mention de la
mort d'une victime, pas plus que de la mort comme sanction du péché.
M. Franz-J. Leenhardt commente d'aüleurs ainsi : « L'immolation de
la victime ne signifie pas avant tout la condamnation du pécheur, en
figurant sa mort, sanction suprême. L'immolation est plutôt la condition

nécessaire pour que le sang, principe vital, symbole de la vie
(Lév. 17 : 11), puisse être mis directement en relation avec l'autel où
Dieu réside mystérieusement. » 2 Et plus loin : « La vie du coupable,
représentée par le sang de la victime, à laquelle il s'est associé très
intimement, est transférée à Dieu et ainsi mise en état de recevoir
les forces nouveUes que lui donnera la communion retrouvée avec
Dieu. Le sang n'est pas avant tout le signe d'une mort — et moins
encore le signe d'une vengeance divine assouvie. Il est le signe d'une
vie, d'abord offerte à Dieu, puis rendue par Dieu, renouvelée, restaurée,

pardonnée. » 3 Nous n'affirmons pas autre chose, sinon que le

sang du Christ signifie également ici sa vie qui renouveUe la nôtre. Le
rituel de la fête de l'Expiation prescrivait : « Il prendra du sang du
taurillon, aspergera avec son doigt la face du propitiatoire à l'Est,
et devant le propitiatoire il aspergera sept fois de sang avec son
doigt. » 4 Que saint Paul, explicitement ou non, fasse aUusion à ce
rituel s, U met l'accent, à cet endroit, non point sur la mort d'une
victime, mais sur la vertu de sa vie libérée par l'immolation. Dans
l'expression ov irpoéBeTo ó 8eoç iXariTiipiov ôià m'creuic. èv tûi oùtoO

aïuaTi, le Christ n'est ni prêtre ni victime. C'est sa vie actuelle qui,
identifiée par la foi à celle des hommes qu'il justifie, devient la leur
et fait propitiation pour eux.

Il n'y a pas lieu de s'arrêter longuement au texte d'Ephés. 1 : 7 et
à son paraUèle de Col. 1: 14. L'expression &ià toO aïuaToç oùtoO,
au heu de la formule habitueUe èv tûi aïu<m oùtoO, s'explique
suffisamment par le èv fy qui l'introduit : ôià, là comme ailleurs, équivaut

à èv. Nous avons déjà relevé que àTro\uTpwmç. est un terme de

portée eschatologique 6 et que le pardon des offenses, corrélatif à la
repentance et à la foi, est distinct de l'œuvre de la croix, toujours

1 « Le Juge... est devenu lui-même la victime propitiatoire en versant son
sang » (Karl Barth : Petit commentaire de l'Epître aux Romains, Genève,
Labor et Fides, s. d., p. 42) ; « grâce à son sacrifice sanglant » (traduction de
Franz-J. Leenhardt, op. cit.), etc.

2 Op. cit., p. 61.
3 Op. cit., p. 62, 63.
4 Lév. 16 : 14, traduction Ed. Dhorme (La Pléiade).
5 On trouvera une discussion de ce point chez Eduard Lohse, op. cit.,

qui conclut par la négative (p. 150-152).
6 « La Rédemption, réalité eschatologique s'il en fût » (Charles Masson :

L'Epître aux Colossiens, Neuchâtel et Paris, Delachaux & Niestlé, 1950, p. 97).



LA DOCTRINE DU SANG DU CHRIST 267

décrite négativement ». Dans ce contexte, la rédemption par son sang
ne peut signifier que le salut total, à venir et déjà présent, que les

croyants ont en partage en communiant à la vie du Christ.
Les textes d'Eph. 2 : 13 et surtout de Col. 1 : 20 semblent offrir

plus de résistance à l'interprétation que nous soutenons. Là aussi,
cependant, nous croyons devoir récuser l'explication traditionneUe
qui est reprise par M. Charles Masson : « le sang du Christ, sa mort
rédemptrice »2. En examinant attentivement le développement
d'Eph. 2 : 11-20, on remarque qu'il prend appui, au commencement
et à la fin, sur la situation concrète des païens convertis auxquels Paul
s'adresse : « Souvenez-vous donc de ce que vous étiez... Vous n'êtes
plus des étrangers ni des hôtes ; vous êtes concitoyens des saints,
vous êtes de la famille de Dieu. Car la construction que vous êtes a

pour fondations les apôtres et les prophètes et pour pierre d'angle le
Christ Jésus. » 3 Mais ces derniers versets ne font que décrire à

nouveau, en l'explicitant, la situation déjà définie dans le verset 13 :

« Or, voici qu'à présent, dans le Christ Jésus, vous qui jadis étiez loin,
vous êtes devenus proches dans le sang du Christ » ; et les versets
intermédiaires expliquent comment c'est par la croix que ce
rapprochement a été rendu possible. L'œuvre de la croix est de nouveau
décrite ici négativement : « Détruisant la barrière qui les séparait,
supprimant en sa chair la haine, cette loi des préceptes avec ses

ordonnances... en sa personne il a tué la haine. » Cette œuvre destructrice

de la croix était la condition préalable pour que le Christ pût être
maintenant notre paix 4, que nous fussions unis par son sang (par sa
vie) et que nous eussions accès par Lui, ensemble, auprès du Père
dans un seul Esprit. Toutes ces expressions sont pratiquement
équivalentes. EUes désignent l'unité en Christ de tous ceux qui lui
appartiennent et qui participent à sa vie.

Quant à Col. 1 : 20, s'il est vrai, comme M. Masson en émet l'hypothèse,

qu'il fasse partie d'un hymne antérieur à saint Paul s, la
difficulté soulevée par l'expression « le sang de sa croix » est très atténuée.
D'aiUeurs, évoque-t-elle vraiment le sang versé M. Masson en doute
lui-même : « Dans notre texte au caractère plus poétique que doctrinal,
ce serait une erreur que de vouloir trop préciser le sens de ces
mots. » 6

1 II Cor. 5 : 19 déjà cité, Gai. 3 : 13, Col. 2 : 14, etc.
* Charles Masson : L'Epître aux Ephésiens, Neuchâtel et Paris,

Delachaux & Niestlé, 1953, p. 164.
3 Traduction Bible de Jérusalem.
4 La paix désigne toujours une réalité qui est donnée par le Christ vivant

aux croyants, comme en témoignent les salutations des épîtres.
i Op. cit., p. 104 à 107.
6 Op. cit., p. 104, note 1.



268 FRANÇOIS GRANDCHAMP

Plus encore peut-être que l'épître aux Ephésiens, ceUe aux Colossiens

télescope, dans un raccourci grandiose, l'œuvre passée et
présente du Christ pour exalter sa primauté au commencement et à la
fin. Les distinctions temporeUes, dans une teUe perspective, ne sont
pas de mise. Le verbe duo Kcn-aXXàoTju), propre à ces deux épîtres, que
les versions françaises rendent par réconcilier, englobe probablement,
comme àvaxecpaXaioduai d'Eph. i : io, tout le grand mouvement de

récapitulation en Christ de son début jusqu'à son terme. Mais « ayant
fait la paix par le sang de sa Croix » ne peut s'appliquer qu'à l'Eglise,
de même qu'U était dit plus haut : « Il est avant toutes choses et toutes
choses subsistent en Lui ; il est la tête du corps de l'Eglise. » C'est le
même passage de l'universel au particulier, du dessein général de
Dieu à son accomplissement actuel dans l'Eglise, car la paix dont
il est question ne peut être autre que la paix de la salutation initiale,
donnée et reçue dans la foi. L'expression elliptique et dramatique
« le sang de sa croix » serait une redondance verbale si eUe ne
manifestait pas, dans une synthèse saisissante, que la vie du Christ a jailli
pour nous de sa mort.

Restent les deux textes eucharistiques de la première épître aux
Corinthiens. Dans son commentaire de io : 16 (« La coupe de
bénédiction que nous bénissons n'est-elle pas la communion au sang du
Christ »), M. Héring pose très lucidement la question : « Quel est le
rôle du sang du Christ Pour comprendre les idées de l'apôtre sur ce

point, U faut se souvenir que l'Esprit du Ressuscité joue dans l'Eglise
corps du Christ le rôle du sang régénérateur. Si nous possédions ce

seul verset, cette interprétation pourrait même suffire. Mais il : 24
montre que la communion avec le sang a quelque chose à voir avec
la mort du Seigneur, et que c'est par cette communion que les fidèles

s'approprient le bénéfice de la croix. A propos du atljua corps,
aucune aUusion à la mort n'est faite ; U s'agit donc ici avant tout de

l'appropriation des forces de la résurrection. » » Cette longue citation
suffit à démontrer l'absurdité de l'explication de A. Lelièvre : « Dans
I Cor. 10 : 16, participer à la coupe c'est communier au sang du Christ
répandu sur l'autel de la croix pour l'expiation des péchés » 2

La croix n'a rien de commun avec un autel. Comme le souligne
M. Héring en commentant le texte de l'institution de la sainte Cène

(« Cette coupe est la nouvelle alliance en mon sang », 11: 25), « il est

1 Jean Héring : La première Epître de saint Paul aux Corinthiens,
Delachaux & Niestlé, 1949, p. 85.

3 Vocabulaire biblique, Delachaux & Niestlé, 1954, P- 277-



LA DOCTRINE DU SANG DU CHRIST 269

impossible de ne pas penser au texte d'Ex. 24 : 8... Moïse, après avoir
sacrifié des uooxupia jeunes taureaux, versa une partie de leur
sang dans un récipient, en répandit une autre partie sur l'autel. Puis
il lut le « livre de l'aUiance » et fit promettre au peuple d'observer ses

commandements. Enfin, U répandit du sang sur le peuple et déclara :

« Ceci est le sang de l'aUiance »... » » Le processus décrit est complexe.
Il n'est pas question d'en retrouver tous les éléments transposés dans
l'institution de la sainte Cène. Mais à coup sûr, le sang répandu est
distinct de l'immolation 2. « Cette coupe est la nouvelle alliance en
mon sang » ne peut désigner que le deuxième acte, où l'accent porte
essentieUement sur une vie qui se communique.

Serait-ce aUer trop loin que de suggérer qu'au verset suivant
(« Toutes les fois que vous mangez ce pain et que vous buvez de
cette coupe, vous annoncez la mort du Seigneur jusqu'à ce qu'il
vienne »), le pain proclame la mort et la coupe la venue du Seigneur
On retrouverait ainsi le sens eschatologique de la coupe, déjà mis en
lumière par M. Franz-J. Leenhardt 3. Le verset 27 (« Celui qui mangera

le pain ou boira la coupe du Seigneur indignement sera
coupable envers le corps et le sang du Seigneur ») signifierait donc : sera
coupable envers le Christ immolé et glorieux, le Christ total.

Il ne faut cependant jamais séparer ce que Dieu a uni. Il est
évident que, partout où l'apôtre Paul emploie l'expression « le sang du
Christ », il fait en même temps allusion à son sacrifice et rappeUe que
c'est grâce à sa mort que sa vie peut se communiquer. Le sang du
Christ signifie : « sa vie grâce à sa mort » en même temps que « sa vie
qui se substitue à la nôtre et la régénère, qui fait propitiation pour
nous ». C'est donc une expression synthétique et très dense. Mais, si
autel U y a, ce ne peut être, comme l'indiquera l'épître aux Hébreux,
que l'autel céleste : « Il est entré une fois pour toutes dans le heu très
saint, non avec le sang des boucs et des veaux, mais avec son propre

1 Op. cit., p. 101.
2 M. Ed. Lohse nous paraît avoir démontré, de manière convaincante,

que le couple 0û)ua-aïua n'est pas réductible à l'expression aâpE-aïua. Il ajoute :

« Daher ist die Frage zu stellen, ob hier überhaupt ein Begriffspaar vorliegen
kann. Denn wenn die Worte Jesu bei einem Passamahl gesagt werden sind,
so müssen sie durch die ganze Mahlzeit voneinander getrennt gewesen sein.
Auch lässt die Abendmahlsformel bei Paulus und bei Lukas noch mit der
Wendung fietèt tò oeiuvfjoai, erkennen, dass in der Tat in der eucharistischen
Feier der Gemeinden das Brot- und Kelchwort nicht unmittelbar nacheinander
gesprochen wurden. Vielmehr waren beide Worte im liturgischen Gebrauch
der ersten Gemeinden, die die Feier der Eucharistie noch mit der Agape
verbanden, durch die Mahlzeit voneinander getrennt. Dann aber wird man schwerlich

für die älteste Form der Abendsmahlwerte ein Begriffspaar anzunehmen
haben... » Op. cit., p. 125.

3 Le sacrement de la sainte Cène, Neuchâtel et Paris, Delachaux & Niestlé,
1948.



270 FRANÇOIS GRANDCHAMP

sang ; et c'est ainsi qu'U obtint un rachat éternel. » » Rien n'empêche
de penser, avec M. Héring, que ce sang répandu pour nous soit aussi
répandu sur nous, comme dans la première alliance 2. C'est bien ce que
semble admettre l'auteur de l'épître aux Hébreux, qui continue sans
transition : « Car si le sang des boucs et des taureaux, et la cendre
d'une vache, répandue sur ceux qui sont souulés, sanctifient et
procurent la pureté de la chair, combien plus le sang du Christ qui, par
un esprit éternel, s'est offert lui-même sans tache à Dieu, purifiera-t-il
votre conscience des œuvres mortes, afin que vous serviez le Dieu
vivant »

Notre propos n'était pas d'exclure ni d'opposer, mais de lever une
hypothèque 3 et de restituer à l'expression « le sang du Christ » sa
sobriété en même temps que sa plénitude. Dans une page magnifique,
Malaparte écrivait : « Le sang est l'élément le plus précieux dans la
nature et chez l'homme, celui qui crée le monde et le sauve... Ce n'est
ni la raison ni le calcul ni l'intérêt qui nous gouvernent, mais la force
secrète qui coule dans nos veines. Le sang est ce que nous avons de

plus nôtre en nous. » 4 Si Malaparte voit juste, le sang du Christ ne
peut désigner que sa personne vivante, ce qu'il a de plus sien et qu'il
nous communique quand la foi nous unit à lui. Ce sang, cette vie qu'il
a donnée et retrouvée pour la répandre, retombe sur nous non pas au
sens où les Juifs l'entendaient quand ils s'écriaient : « Que son sang
retombe sur nous et sur nos enfants » s, mais, comme le dit
admirablement M. de Pury : « Sans le savoir, le peuple prononce ici la prière
de l'Eglise... nous n'avons rien d'autre à dire, nous, si nous croyons,
rien d'autre à dire que cela, non comme un cri de haine, mais comme
la prière de la repentance : que son sang retombe sur nous et sur nos
enfants et nous purifie de tout péché. » 6

Il resterait à montrer — ce serait aisé, croyons-nous — que cette
doctrine du sang du Christ, vie jaillie de la mort pour être substituée
et communiquée, faire alliance, justifier, sauver au dernier jour, se

retrouve chez les autres auteurs du Nouveau Testament partout où

» Héb. 9 : 12.
* La première Epître de saint Paul aux Corinthiens, p. 102.
3 « Welch primitive Mythologie, dass ein Mensch gewordenes Gotteswesen

durch sein Blut die Sünden der Menschen sühnt » (R. Bultmann : Offenbarung
und Heilsgeschehen, Munich, 1941, p. 33). Bultmann n'est pas le premier que
la conception d'un dieu qui réclame du sang pour l'apaiser ait scandalisé.

4 Curzio Malaparte : Sang, Monaco, Ed. du Rocher, 1959, p. 14.
5 Mat. 27 : 25.
6 Roland de Pury : Ton Dieu règne, Neuchâtel et Paris, Delachaux &

Niestlé, 1946, p. 41-42.



LA DOCTRINE DU SANG DU CHRIST 27I

l'expression a une portée théologique. On pourrait établir aussi que,
dans la tradition de l'Eglise, un courant n'a cessé de mettre l'accent,
par-delà toutes les formulations contraires, sur le sang comme signe
de la vie donnée actuellement par le Christ ».

François Grandchamp.

1 « Restaurez-vous dans la foi qui est la chair du Seigneur et dans l'amour
qui est le sang de Jésus-Christ. » Saint Ignace, Epître aux Tralliens, 8/1.

La pensée calvinienne mériterait une étude à part. Si elle insiste fréquemment

sur la doctrine traditionnelle, elle retrouve par ailleurs dans les éléments
de la sainte Cène les signes de la vie du Christ.

« Il a espandu son sacré sang pour le prix de notre rédemption, affin d'es-
teindre la fureur de Dieu, qui estait enflambée contre nous » (Institution de la
Religion chrestienne, Société les Belles-Lettres, Paris, 1937, tome 2, p. 99).

« Nous confessons que la sainte Cène, qui est le second sacrement, nous
est le témoignage de Tunité que nous avons avec Jésus-Christ, d'autant qu'il
n'est pas seulement une fois mort et ressuscité pour nous, mais aussi qu'il nous
repaît et nourrit vraiement de sa chair et de son sang, afin que nous soyons
un avec lui et que sa vie nous soit commune » (Confession de foi dite de La
Rochelle, Ed. «Je Sers», Paris, 1934, art- 3°)-

«... Nous y avons aussi un témoignage, et comme une arrhe, de la
résurrection de nos corps ; en ce qu'ils sont faits participants du pain et du vin,
qui sont des signes de la vie. » (Catéchisme de Genève, Paris, Ed. « Je Sers »,

!934. 53e section.)


	La doctrine du sang du Christ dans les épitres de Saint Paul

