Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 11 (1961)

Heft: 2

Artikel: Pensée grecque et pensée chrétienne
Autor: Festugiere, A.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380754

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PENSEE GRECQUE ET PENSEE CHRETIENNE :

Nous avons vu jusqu’ici, chez les paiens, le cas des petits, qui est
relativement simple. Il est incontestable que la religion que leur
préchait saint Paul ’emportait sur leurs croyances accoutumées,
sans que toutefois elle leur pariit trop extraordinaire. Il leur préchait
un Dieu fait homme, qui se rapprochait d’eux et les aimait : ceci,
ils étaient tout préparés a le croire. Mais ce Dieu que saint Paul
leur préchait et qui s’était fait homme, c’était en méme temps le
Dieu supréme, pur Esprit, dont ils n’avaient jamais entendu parler
— car ils étaient sans culture, les philosophes ne s’adressaient pas a
eux : un tel enseignement les élevait infiniment au-dessus de leur
maniére ordinaire de penser et de croire. Et dés lors qu’on leur disait
que, de ce Dieu supréme, ils étaient les fils, qu’ils avaient part a sa
vie, des perspectives entiérement nouvelles s’offraient a eux. Inca-
pables de raisonner, ils ne voyaient pas les difficultés de la doctrine. Et
au surplus, comme je disais, ce qui dut surtout les attirer, ce fut la
charité active, I’atmosphére chaude et vivante des premiéres commu-
nautés chrétiennes.

Il n’en allait pas de méme avec les paiens cultivés, qui avaient
fait leurs classes, qui avaient écouté les philosophes. Avec ceux-ci,
saint Paul échoua (Actes 17: 32-33). Pourquoi cet échec, c’est un
vieux probléme, et bien rebattu. On m’a demandé néanmoins de le
traiter, ce qui se congoit, car il est capital, et toujours actuel : les
difficultés que pouvait se poser un sage d’Athénes au 1°r siécle sont,
pour peu que nous réfléchissions, les mémes encore aujourd’hui.

Pour simplifier le probléme, je supposerai connus de vous les
systémes philosophiques de l'antiquité, et, naturellement aussi,
la théologie paulinienne. Je dis bien paulinienne. Car il ne s’agit pas
de comparer aux doctrines des sages paiens, les constructions de

1 Nous publions cette seconde étude du R. P. Festugiére avec l'appui
généreux de la Fondation Marie Gretler (v. 1961/I).



114 A. J. FESTUGIERE

Clément d’Alexandrie et d’Origéne au IIIe siécle, ou celles des Cappa-
dociens au IVe: ce sont 1a des philosophes et qui ont beaucoup
emprunté a la philosophie paienne. Mais 'Evangile primitif n’est
pas une philosophie : il n’est pas une construction de raison. C'est
de 1a, comme nous allons le voir, que viendra l’antinomie.

Aprés quarante années de réflexions et d’étude, vous me permettrez
aussi d’éviter tout détail technique. Je vais imaginer une situation
concréte. Voici donc saint Paul a Athénes, en ce jour mémorable
ou il a parlé, non pas assurément sur la colline de 1'Aréopage,
mais dans I'une des salles attenant aux portiques de I’Agora ou
se réunissait le conseil de 1’Aréopage, qui n’était plus alors qu'une
sorte de Conseil Supérieur de I’Education Publique, avec droit de
contrdéle sur les maitres nouveaux qui se proposaient d’enseigner
a Athénes.

Saint Paul a parlé, et on 1'a laissé dire, jusqu’a ce qu'il en soit
venu a ce « Jugement Dernier, ou Dieu jugera le monde avec jus-
tice, au moyen de 'homme qu’il a désigné pour cela, a 1'égard duquel
il a procuré a tous un motif de foi, quand il I'a ressuscité d’entre les
morts » (Actes 17 :31). A ces mots, les uns ont raillé, les autres ont
remis l'entretien a plus tard. Saint Paul est resté seul.

Saint Paul est donc 1a, assis sur le banc de marbre, triste et
découragé. Et j'imagine que je suis, moi, I'un de ces sages de 1’Aréo-
page. Je n’appartiens & aucune école, je les ai traversées toutes.
Je suis trés vieux et j’ai lu tous les livres. Je reviens donc m’asseoir
auprés de 1’Apotre et je lui dis:

« Etranger de Judée, tu dis des choses justes — qui d’ailleurs
ne sont pas, pour nos oreilles du moins, entiérement nouvelles —
mais ces choses ne vont pas ensemble. Si tu les donnes séparément,
on peut, a la rigueur, les admettre. Mais alignées bout a bout, comme
tu fais, elles jurent, et l'on voit bien que tu n’as pas appris a
raisonner.

Tu dis: « Je vous annonce le Dieu Inconnu: c’est celui qui a
créé le ciel et la terre », et ceci déja ne tient pas.

Le Dieu Inconnu, ce n'est pas nouveau. C’est I'Un ou le Bien
de Platon, la Pensée qui se pense d’Aristote. Il est inconnu en ce
sens qu’il est infiniment au-dessus de toute définition possible ;
dés lors qu'il estindéfinissable, il est innommable; et déslors qu'il est
innommable, il est, d'une certaine fagon, inconnaissable: tout
ce qu'on peut dire de lui, il est encore au-dela, épékéina en notre
langue. Mais précisément pour cela, précisément parce qu’il est
au-dela de tout ce que nous pouvons imaginer, il n’est pas le Créa-
teur.

Car, écoute, ce Créateur dont tu parles, nous le connaissons lui
aussi. C’est le Démiurge du Timée. Mais le Démiurge du Timée



PENSEE GRECQUE ET PENSEE CHRETIENNE 115

n’est pas le Premier Dieu. Ce Premier Dieu n’est que I’Etre, il n’agit
pas ad extra. I1 n’est pas inactif, il pense, il se pense : mais garde-
toi bien de croire qu’il s’abaisse & une autre activité que celle-1a.

Il est un Modeéle, et il est une Fin. C’est ce Modéle qui sert au
Démiurge pour organiser le monde. Le monde doit étre beau et
bon. Et il est donc fait sur un Modéle qui est le Beau et le Bien.
Mais ce n’est pas le Modele lui-méme qui organise.

Maintenant, ce Démiurge lui-méme, comment !’entends-tu ?
Tu dis « qui a créé le monde », ko poiésas ton kosmon. Mais avec quoi ?
Avec de la matiére, bien entendu. Mais cette matiére elle-méme,
d’ol vient-elle ? Si elle sort du Démiurge, elle est elle-méme divine —
pas de difficulté a cela, c’est ce qu’enseignent nos Stoiciens. Mais
en ce cas, si elle est divine, tout ce qui est fait de matiére est aussi
divin, y compris I'’homme. Mais alors, I’homme ne peut étre, comme
tu dis, radicalement mauvais, et il n’est plus besoin pour lui, pour
se tourner vers le Créateur, d’'une conversion totale, d’'une métanoia.

Si en revanche la matiére ne sort pas du Démiurge, c’est qu’elle
est déja 13, existante par elle-méme, lorsque le Démiurge, si je puis
dire, la prend en main. Mais si elle est 13, c’est qu’elle est éternelle,
comme le Premier Dieu lui-méme et le Démiurge. Et en ce cas, le
monde lui aussi est éternel, avec tout ce qui est en lui. Car, si le
Démiurge est éternel, il est immuable, et 1’on ne peut donc supposer
qu’il ait un jour changé d’idée et se soit dit: « Allons, créons un
monde, ce sera plus joli» ou « Je m’ennuie : créons un monde et je
verrai ce qui se passe en lui»... Tout cela est indigne de Dieu, et
nous savons bien tous que Platon n’a jamais voulu dire cela dans sa
fiction du Timée. Mais alors, si le monde est éternel, il n’a pas de fin
— Je veux bien, comme disent les Stoiciens, qu’il s’embrase pério-
diquement, mais c’est pour donner place & un autre monde tout
pareil, et cela indéfiniment, en sorte que, méme pour les Stoiciens, le
Kosmos reste éternel. — Si le monde, dis-je, est éternel, ’humanité
I'est aussi, et alors, bien cher, que veux-tu dire par ces mots : « Dieu
a établi un jour ot il viendra juger l'oikouméné avec justice ? » Tu
vois bien que cela ne tient pas.

Mais ce n’est pas 1a le pire. Le pire, c’est quand tu ajoutes:
« I1 viendra juger, au moyen de 'homme qu’il a désigné pour cela
(én andri ho horisen), & 1’égard duquel il a procuré a tous un motif
de foi, quand il I'a ressuscité d’entre les morts.» C’est alors qu’on
t'a arrété et je vais t’expliquer pourquoi.

Je vois bien ce que tu veux dire, car je t’ai entendu ces jours
derniers quand tu disputais sur 1'agora avec le premier venu (Actes
Ty 1 13).

Tu veux dire ceci: Une génération s’est a peine écoulée qu’il
a paru sur terre, en Judée, un homme qui se disait Fils de Dieu.



116 A. J. FESTUGIERE

Non pas au sens ou nous disons que les hommes sont « de la race de
Dieu» — tu as répété toi-méme le vers de notre poéte — ni au
sens ou l'on dit aujourd’hui, c’est devenu une mode, que tel homme
est «dieu », car alors ce mot «dieu» (#héos) est attribut et cela n’a
plus grande signification, car il y a beau temps que, de quantité de
choses, nous disons qu’elles sont divines ou qu’elles sont dieu. Non :
ton Jésus se disait Dieu au sens ou Dieu (%o théos) est sujet, et non
pas seulement sujet, mais, comme il est écrit dans tes livres, « Celui
qui est» I’Existant par lui-méme, et, dés lors, I'Unique. Ce qui,
entre nous, fait une premiére difficulté. Car si ce Dieu-la est unique,
de quel droit ton Jésus a-t-il pu se dire Dieu au méme titre que le
Dieu Unique ? Ou bien est-ce ce Dieu Unique qui est lui-méme venu
sur terre ? Ce serait 1a le plus étrange atopon. Mais j'y reviendrai
tout a 'heure. Admettons seulement, pour l'instant, cette prétention
de Jésus: c’était un homme, on 1'a vu, on I'a touché, il mangeait et
buvait comme les autres, et pourtant, il se disait Dieu égal au seul
Dieu, de la méme substance que ce seul Dieu.

Je passe sur les enseignements de Jésus, tu les connais mieux
que moi, et je n’en sais que ce que tu annoncais au peuple ces jours
derniers. I1 a préché le Royaume de Dieu son Peére. Il a fait des
miracles, il a guéri d’innombrables malades, il a ressuscité des morts.
Il n’a vécu sa courte vie qu’en faisant le bien. Et apreés cela, tu nous
racontes que les chefs de ton peuple a toi l'ont fait périr de la fagon
la plus ignominieuse, comme un esclave, sur une croix — si je suis
bien renseigné, c’est la pour les gens de ta nation, il y en aici & Athénes,
un abominable scandale, qu’ils ne peuvent accepter. Mais laissons
cela, ma difficulté est plus grave. Cet homme donc, Jésus, est mort.
On l'a détaché de la croix, on I'a mis au tombeau. On a posté des
gardes prés du tombeau. Et trois jours aprés, je te cite, « Dieu a
procuré a tous un motif de foi — tu veux dire un motif de croire
que cet homme Jésus crucifié était le vrai Dieu — en le ressuscitant
d’entre les morts». C'est 1a que nous t’avons arrété, sur ces paroles
«en le ressuscitant d’entre les morts », et, comme je te I’annongais,
je veux te dire pourquoi.

Ce qui nous fiche, ce n’est pas ce mot méme d’anastasis. Car,
apres tout, le vulgaire chez nous, et les étrangers qui habitent au
Pirée, reconnaissent bien des dieux qui, chaque année, meurent
et ressuscitent, Dionysos, Adonis, Attis, Osiris. Mais c’est que tu
meéles deux ordres de réalités qui n’ont rien a voir ensemble.

Il y a un ordre de raison, c’est celui des philosophes. Dans cet
ordre, il y a, comme nous disions, un Premier Dieu, celui que tu
nommes, et nous avec toi, le Dieu Inconnu. Et il y a — nous, les dis-
ciples du divin Platon, nous I’admettons presque tous aujourd’hui —
il y a un Second Dieu, Emanation du Premier, Intermédiaire entre




PENSEE GRECQUE ET PENSEE CHRETIENNE 647

le Premier Dieu et le monde. Mais cet ordre est éternel, et il est
intemporel. Il est éternel, c’est éternellement que le Démiurge
organise la matiére, elle aussi éternelle, pour constituer ce monde
qui n’a point eu de commencement et qui n’aura pas de fin. Le
Premier Dieu est 1'Etre ou la Pure Pensée qui se pense. Le Second
Dieu est Pensée encore, cette fois agissante ad extra, et, dés lors,
Cause Efficiente de 1’Univers. Mais, Pensée qui se pense, ou Pensée
qui agit ad extra, Dieu n’est et ne peut étre que Pensée éternelle,
donc Pensée immuable, donc Pensée hors du temps. Par conséquent,
il est absolument inconcevable que cette Pensée descende dans la
matiére, que ce Dieu, pur Esprit, s'incarne, et cela pour trois rai-
sons.

La premiére est qu’il y a une antinomie radicale entre Dieu
et la matiere. Car ou bien la matiére, sans étre mauvaise, est simple
possibilité, ce «je ne sais quoi» du Timée, qui permet que ce qui
jusqu’alors n’existait pas vienne, par l'effet d’une Cause active, a
exister. Mais Dieu existe par lui-méme éternellement. Il est par
lui-méme 1’Acte Pur (au sens du Stagirite). Dés lors on peut bien
accepter que I'’Acte Pur agisse sur la matiére pour que quelque
chose d’autre existe — étant admis, évidemment, qu’il est bon aux
yeux de Dieu que quelque chose d’autre doive exister. Mais il est
tout a fait impossible de concevoir que I’Acte Pur se méle lui-méme
a la matiére pour devenir quelque chose d’autre que lui-méme,
qu’'auparavant il n’était pas. Il est impossible que I’Existant devienne.

Ou bien, certains de nos platoniciens le croient, la matiére est
franchement mauvaise. En ce cas, tu le vois toi-méme, Dieu et
matiere sont comme deux poéles antinomiques, et I'idée méme de
Dieu s’incarnant est une contradiction dans les termes.

Ma seconde raison découle de la premiére. Si Dieu est I'Acte
Pur éternel, il est immuable, il ne peut changer. Il ne peut étre
autre chose que ce qu’il est. A plus forte raison, la matiére supposée
mauvaise, Dieu, le Bien par essence, ne peut devenir mauvais, ou
seulement admettre en son étre la plus minime parcelle de la racine
du mal.

Et ma troisiéme raison découle des deux autres. Si cet ordre
de raison que sont les réalités divines est un ordre éternel, c’est
aussi un ordre intemporel. Ton grand tort, mon ami, est d’introduire
de l'histoire, dans ce qui, par définition, répudie I'histoire. Des
dieux historiques, qui sont nés & un moment du temps, nous en
avons a foison : se sont tous les dieux du vulgaire, je te les abandonne.
Dionysos est né de la cuisse de Zeus, Athéna de sa téte, Aphrodite
de I'’écume marine, et ainsi de suite. Zeus lui-méme n’est venu qu’a
une troisiéme génération de dieux, aprés Kronos et Ouranos. Et,
comme je disais tout & I'heure, nos femmes, & Athénes, nous cassent



118 A. ]J. FESTUGIERE

chaque année les oreilles quand elles se frappent la poitrine et se
lamentent sur la mort de leur Adonis. Mais a qui de nous, je veux
dire, & qui de nous, nous autres sages, serait jamais venue l'idée
que ces dieux-la eussent le moindre rapport avec le Dieu éternel,
le Dieu immuable, dont je parlais? Tu en conviendras toi-
méme, ce serait 1a « folie » (dans notre langue mdria), le comble de
la folie.

Tu le vois donc, cher étranger de Judée, tu confonds deux ordres
de réalités, I'Intemporel et I’'Historique, qui sont proprement incon-
ciliables. C’est que tu n’as pas appris a raisonner. Mais tu ne me
parais pas sot. Reste ici quelque temps. Apprends auprés de nos
maitres & bien diriger tes pensées. Les illusions que tu te forges a
présent se dissiperont d’elles-mémes. Tu comprendras qu’il faut
choisir et qu’il n’y a pas de milieu. Ou bien ton Jésus est entiérement
et seulement Dieu, et ce n'est qu'en apparence qu’il prend figure
d’homme, méne une vie humaine et meurt comme nous tous. On
bien ce Jésus est entiérement et seulement homme ; mais a un moment
donné, il a recu d’en haut une lumiére supérieure, il a été possédé
de Dieu, enthéos ; et de 1 vient qu’il a mené la belle vie que tu dis,
qu’il a accompli des miracles, et qu’aprés sa mort vous l'avez divi-
nisé. L’une et I'autre de ces positions sont logiques, aucune ne nous
étonne. Car, aprés tout, nous croyons nous aussi que Dieu peut se
montrer en songe sous la forme qui lui plait, et ton Jésus Dieu,
dans la premiére hypothése, a été une telle sorte de fantome. Et
nous croyons nous aussi que certains hommes ont quelque chose
de plus divin que le reste de I'humanité et qu'on peut les regarder
comme des « dieux parmi les hommes » : tel a été Platon, tel, Epicure.
Mais ce qui n’est pas logique, ce qui est simplement impossible,
c’est ta prétention actuelle que le méme puisse étre identiquement
Méme et Autre, Etre et Devenir, Acte et Puissance, Immuable et
Changement, Impassible et Passible, Eternel et Ephémére, Indes-
tructible et Sujet & la mort.

Le soleil baisse. Il se fait tard. Je ne veux pas te fatiguer. Mais
voici pourtant une derniere difficulté, dont je prevois bien qu’elle
sera la plus redoutable pour la religion que tu préches.

Tu dis: « Toute I'humanité est sortie d'un premier couple, et
ce premier couple a péché.» J’entends ce mot « péché » dans le sens
que tu lui donnes, comme une offense 4 Dieu, et comme une offense
infinie puisqu’elle s’adresse a un Dieu infini. Puisque cette offense
est infinie, ’homme, qui est fini, ne peut pas la racheter. Il faut donc
que vienne un Sauveur, et qu’il soit lui-méme infini, pour que le
rachat soit valable. Un tel Sauveur ne peut étre que Dieu lui-méme.
D’ol1 la venue sur terre de Jésus, Fils de Dieu en tout semblable
au Pére, et la mort sur la croix de Jésus. Et je vois bien que, dans



PENSEE GRECQUE ET PENSEE CHRETIENNE 119

ton systéme, ce Jésus Rédempteur doit étre nécessairement Dieu
et Homme : car, s’il n’est pas Dieu, sa mort rédemptrice n’a plus
une valeur infinie, il n’y a donc plus de rachat, I’'humanité n’est pas
sauvée ; et, s’il n’est pas Homme, sa mort sur la croix n’est qu'une
feinte, le rachat donc n’est lui aussi qu'une feinte, cette fois encore
I’humanité n’est pas sauvée.

Oui, je vois bien ce que tu veux dire, et pourquoi, en particulier,
tu parles de faute initiale. Le Dieu Supréme, s’il existe, est parfait ;
il n’y a point en lui la moindre parcelle de mal, Platon déja 1'a pro-
clamé. Or, il y a du mal dans le monde. Dieu ne peut en étre 'auteur,
nous l'admettons nous aussi, théos anaitios. D’olu vient donc le mal ?
Il n'y a que trois solutions. Nos platoniciens estiment que le mal
vient de la matiére. Comme ’homme n’est pas pur esprit, mais mélé
de matiére, il participe nécessairement au mal. Mais il n’a pas besoin
d'un Sauveur pour s’en délivrer. N’as-tu donc pas lu le Phédon ? Que
I'’homme se retire des bords de sa coquille, se contracte en ce noyau
qui constitue son essence, et qui est divin : du méme coup il se rap-
prochera de Dieu. Plus il s’éloigne de la matiére, plus il va vers
Dieu. A la limite, aprés la mort, il « entrera en Dieu ».

Ta solution, a tol, est la suivante : puisque le mal existe, que
Dieu n’en est pas responsable, qu’il n'y a pas d’Anti-Dieu méchant —
comme le pensent, dit-on, les Perses — et qu’enfin la matiére, a vos
yeux, n'est pas mauvaise, il faut bien, c’est la seule voie qui reste,
il faut bien imaginer que ’homme comme tel en est la cause, et
donc forger cette fable d'un premier couple et d'un péché originel.
Ici, en passant, je te dévoile une contradiction. Entre I’homme
fini et Dieu infini, le rapport est le méme qu’il s’agisse d’offense ou
de pénitence. Puisque Dieu est infini, dis-tu, 1'offense a son égard
est infinie. Mais, s’il est infini, il est aussi infiniment bon, et pourquoi
en ce cas n'attribuerait-il pas valeur infinie a la pénitence de I’homme ?
En ce cas, pas besoin d'un Sauveur qui soit lui-méme 1’Egal de
Dieu. Si, en revanche, venant d’un étre fini, 'offense est finie, la
pénitence de I’homme suffit & I’en racheter. Dans ce cas non plus,
il n’est pas besoin d'un Dieu Sauveur. — Mais passons. J’entre dans
ton jeu, j’admets pour l'instant ta doctrine. J’admets que, pour
racheter 'humanité, il n’a pas fallu rien moins que la venue sur
terre, et la mort sur la croix, de Dieu lui-méme.

Mais songes-y, mon ami, songes-y bien, songe au dilemme que
tu poses. Dieu est mort, I'humanité donc, en principe, est sauvée.
Or, en fait, Uest-elle ou ne Pest-elle pas ?

Si elle l'est, il suffit de croire a ce Dieu Sauveur, et rien ne compte
que cette foi. Alors, pourquoi préches-tu une morale ? Que sont
tes petits actes de vertu au regard de ce que t’apporte un Sauveur
qui est infini ?



120 A. J. FESTUGIERE

Si en revanche tu continues & précher, comme nous tous, une
morale, c’est que I’humanité n’'est pas radicalement sauvée. Alors,
je te le prédis, tu vas tomber dans des difficultés insolubles.

Mais je m’arréte. Déja I'agora est pleine d’ombre. Les rues, la
nuit, ne sont pas stires. Etranger de Judée, je te salue. Retiens
mon conseil, reste ici. »

Ainsi aurait parlé, je pense, mon sage d’Athénes. Et s’il est
permis de poursuivre ma fiction, j'imagine que saint Paul n’aurait
rien répondu. Parce qu’il n’'y a rien a répondre.

«Apres cela, disent les Actes, il quitta Athenes et vint & Corinthe. »
Nous savons par la premiére épitre aux Corinthiens, quel langage
il leur a tenu. C’est le langage de la «folie», de la «folie de Jésus
Crucifié ». « Quand je suis arrivé chez vous, fréres, je ne me suis pas
fondé sur une supériorité d’argument logique ou de sagesse, j’annongai
simplement le témoignage de Dieu », entendons le Christ, comme le
montre la suite. « Car j’ai jugé bon de ne savoir rien d’autre parmi
vous que Jésus-Christ, et Jésus Crucifié. Oui, c’est dans un grand
sentiment d’impuissance et de crainte, c’est dans un grand tremble-
ment que je me suis produit devant vous. Quand je parlais, quand
je préchais devant vous, je ne m’appuyais pas sur les raisons per-
suasives de la sagesse humaine : je vous montrais ’Esprit, la force
de I’Esprit. Pour que votre foi a vous elt pour base la puissance de
Dieu, et non pas la sagesse des hommes. » Et la suite, que vous
connaissez tous.

C'est le passage le plus pathétique des Lettres pauliniennes.
On ne peut le relire sans étre ému. « Oui, c’est dans une grande
impuissance, dans la crainte et le tremblement, que je me suis pro-
duit devant vous.» Nous savons maintenant pourquoi. Saint Paul
venait d’Athénes. Et & Athénes, pour la premiére fois sans doute,
il s’est heurté a cette formidable barriére: la sagesse des sages,
I'ordre de la raison.

Et comme je disais, il n'y a rien a répondre. Parce que la foi
est d'un autre ordre. Tous les arguments possibles, toutes les cons-
tructions de la raison ne donneront pas un grain de foi. Et a I'inverse,
on pourra disputer a l'infini contre les objections de la raison, ce
sera ceuvre entiérement vaine, si I'Esprit ne s’en méle pas, s’il ne
manifeste sa puissance, ce qui veut dire si Dieu ne nous donne pas
sa grace.

Voila ol m’ont conduit, Messieurs, quarante ans de réflexions
et d’étude. Je I'énongais il y a longtemps déja, je le répéte aujour-
d’hui. Ni les religions des Anciens, cultes populaires ou cultes a
mystéres, n'ont préfiguré les formes sacramentelles du christianisme,



PENSEE GRECQUE ET PENSEE CHRETIENNE I21

ni la philosophie grecque n’a préfiguré la «Bonne Nouvelle» de
saint Paul.

On doit, je crois, marquer la chose fermement, car il est habituel
aujourd’hui — de la part d’auteurs qui, au vrai, ne connaissent
guére le christianisme — il est habituel de répéter qu’il y a eu évo-
lution naturelle du paganisme a la religion chrétienne et que celle-ci
ne constitue pas un fait nouveau. Mais, ce point admis, faut-il penser
qu’il fat tout a fait impossible, pour un paien cultivé, d’adhérer a
I’Evangile ?

Le probléme vaut d’étre considéré un instant. Il ne s’agit nulle-
ment ici des relations de principe entre la raison et la foi. Laissons
cela aux théologiens. Bornons-nous aux faits historiques.

Ce n’est qu’a partir du III¢ siécle qu'on voit des esprits philo-
sophiques, ou du moins nourris de philosophie grecque, se préoccuper
vraiment, s'ils ont recu le don de for, de la maniére dont se comportent
entre eux les deux domaines, du donné révélé et de la raison. Le
domaine de la raison, c’est pour ces esprits, en ce temps, le plato-
nisme, sous la forme particuliére qu’il revét depuis le II¢ siécle de
notre ére, c’est-a-dire tourné vers la théologie plutdét que vers la
métaphysique pure, tendant & devenir une religion au sens propre,
et méme fortement teinté de mysticisme. Il m’est indifférent de
savoir, pour l'instant, si ce platonisme est le seul vrai, ou le plus
vrai, s’il est, par exemple, plus exactement conforme au génie de
Platon que celui de Brunschvicg oude M. Moreau. Le fait historique
est la. C’est ce platonisme dévot qu'ont connu et pratiqué Clément
d’Alexandrie et Origéne, c’est & cette forme particuliére du ratio-
nalisme grec qu’ils ont comparé le christianisme.

Or il y a une grande différence entre ce rationalisme-la et celui
des modernes. Le moderne ne reconnait que la raison, et tout ce
qui n’est pas objet de syllogisme, étant irrationnel, contraire a la
raison, est, partant, inexistant. Du méme coup Dieu, qui est essen-
tiellement mysteére, puisque infini, devra ou se réduire a I'Etre Supréme
a un pur Axiome totalement intelligible, ou ne pas étre. Et, des
lors, toute religion fondée sur la notion d'un Dieu mystére —
et telle est bien la religion chrétienne, dont les « Mysteres» (Tri-
nité, Incarnation, Rédemption) dérivent de ce premier mystére
qu’est Dieu — n’étant plus entiérement intelligible, n’a plus droit
a exister.

Bien différent le rationalisme antique, qui, au-dessus du logos,
faculté de raisonnement, reconnait I'existence du nods, faculté
d’intuition et de contemplation, organe du mysticisme intellectuel
de Platon et de son école. En sorte que, par ce biais, on ne voit pas
qu’il y et antinomie radicale entre I'héritage de la pensée antique
et le message du Christ.



122 A. J. FESTUGIERE

Le Dieu ordonnateur de 1'Univers, le Dieu principe et fin du
monde des Idées, tout cela, les Grecs ’avaient trouvé. Mais ils avaient
trouvé aussi 1'idée du Dieu Infini, c’est-d-dire infiniment libre,
infiniment mystérieux. Et dés lors un message uniquement fondé
sur la liberté divine — car quoi de plus libre, de plus gratuit, que
I'Incarnation et la Rédemption du Fils de Dieu ? — ne devait pas
les choquer a priori, si du moins ils restaient fidéles a la tradition
platonicienne telle qu’elle s’offrait aux esprits au III® siécle. Un
Dieu qu’on ne peut nommer, Deus ineffabilis, un Dieu qu’'on ne
peut connaitre sauf par intuition suprarationnelle, Théos agndstos,
n’est pas essentiellement différent d'un Dieu caché dans son mystére,
qui dés lors ne peut étre connu que par révélation (Rom. 16 : 25). Et
il dépend de ce Dieu seul que le message révélé assume telle ou telle
forme. Le méme Boéce qui, pour se consoler devant la mort, ne
fait appel qu’a la Philosophie, est I'auteur d’une sorte de catéchisme
ol1 se trouvent résumées les vérités de la foi. Il est donc authenti-
quement chrétien. Et il I'est profondément. Car, s’il fait appel a la
Philosophie dans sa prison, c’est que, dans sa pensée, et pour un
homme de ce temps, la Philosophie mene a Dieu. Les derniers mots
de la Consolatio sont les suivants (c’est Philosophia qui s’adresse a
Boeéce) : « Ce n’est pas en vain que nous mettons en Dieu nos espé-
rances et que nous le prions: et si ces priéres partent d'un cceur
droit, elles ne peuvent rester sans effet. Repoussez donc les vices,
pratiquez les vertus, élevez vos esprits & de justes espoirs, tendez
vers le Ciel d’humbles priéres. Grandement s’impose a vous, si vous
voulez vivre sans faute, 1'obligation de bien agir, puisque vous
agissez sous le regard d’un juge qui voit tout. »

Ainsi parlait un chrétien nourri de culture antique. Et c’est sur
ces nobles paroles que je veux conclure les quelques réflexions qu’on
m’avait demandé de vous proposer.

A. J. FESTUGIERE.



	Pensée grecque et pensée chrétienne

