Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1961)

Heft: 1

Artikel: De I'étre et le néant a la critique de la raison dialectique
Autor: Javet, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380752

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE L’ETRE ET LE NEANT
A LA CRITIQUE DE LA RAISON DIALECTIQUE

Apres L’Eire et le Néant, c’est-a-dire aprés son ontologie, en 1943,
Sartre pensait pouvoir élaborer une morale. Dix-sept ans plus tard,
sa seconde grande ceuvre théorique, la Critique de la raison dialectique?,
est de nouveau une ontologie 2. Essayons pour commencer de com-
prendre pourquoi Sartre a €té conduit a reprendre le probléme de
I'étre, aprés quoi nous chercherons a voir quel rapport existe entre
cette seconde ontologie et la premieére.

On peut saisir de deux maniéres le chemin parcouru par Sartre,
en le rapportant d’'une part aux exigences propres de sa réflexion
philosophique et de I’autre a la situation historique du philosophe et
a sa participation aux débats politiques de ’aprés-guerre.

L’EN avait défini les différents modes d’étre de la subjectivité,
c’est-a-dire de ’homme comme existence libre. A partir de la, Sartre
chercha a éclairer les conduites de ’'homme. C’est dans cette pers-
pective qu’il écrivit ses ceuvres dramatiques et romanesques, ainsi
que ses essais critiques. Cette activité littéraire était pour lui en
quelque sorte le laboratoire ou il pouvait expérimenter les différentes
possibilités ouvertes pour le comportement humain par les analyses
théoriques de I’EN. Dans Saini-Genét (1952) par exemple, il étudie
sur un cas réel une des attitudes fondamentales qu’il a reconnues a
I’homme : considérer Autrui comme sujet et accepter son point
de vue sur nous-mémes, devenir donc ce que 1I’Autre fait de nous.
Genét intériorise le verdict porté sur lui par les autres (¢« Tu es un

1 JEAN-PAUL SARTRE: Critique de la raison dialectique (précédée de Question
de méthode). Tome I : Théorie des ensembles pratiques. Paris, Gallimard, 1960,

755 P-
2 Elle n’est pas que cela, nous le verrons.



52 PIERRE JAVET

voleur »), il le réalise en « se faisant » voleur, ce qui est la premiére
des « métamorphoses » qui feront de Genét ce qu’il est devenu : un
écrivain.

Mais I’étude d’une destinée individuelle est inséparable de 1'exa-
men de l'aventure collective au sein de laquelle elle se déroule. Les
Mains sales (1948) en donnent un bon exemple. Dans ces conditions,
I’élaboration d'une morale ne réclamait pas seulement une ontologie
de l'existant individuel, mais aussi une étude des étres collectifs
(Etat, nation, classe, etc.), une ontologie des structures sociales de
I'histoire. A ce niveau, les marxistes offraient une théorie générale
de la société, mais c’était une théorie déterministe, donc négative
de la liberté, ce que Sartre ne pouvait admettre . Or la CRD étudie
précisément les réalités que le marxisme définit et telles qu’il les
définit. Il faudra donc voir dans quelle mesure Sartre reste fidele
a sa these fondamentale de 1943 en s’installant maintenant de propos
délibéré a l'intérieur du marxisme.

Dans cette premiére perspective, la CRD peut donc étre consi-
dérée comme le prolongement et le complément de 'EN : & la
théorie de Iexistence individuelle s’ajoute maintenant celle de
I'existence en société.

L’autre perspective — celle que Sartre lui-méme souligne dans
Question de méthode — est celle du déroulement de 1'histoire contem-
poraine.

Philosophe «en situation», Sartre participe a l’histoire de son
temps, en particulier par son intense activité d’essayiste politique.
La CRD rassemble en une vaste synthese un grand nombre d’idées
que Sartre a déja eu l'occasion d’exprimer ; elle est ’aboutissement
d’une longue réflexion politique, mais cet aboutissement est lui-
méme ¢en situation». La CRD est une ceuvre datée, on pourrait
presque dire une ceuvre de circonstance : Sartre en effet la présente
comme une contribution au mouvement de reprise réflexive du
marxisme par lui-méme, mouvement mis en branle par le « dégel » qui
a marqué la fin du dogmatisme stalinien. Si la phraséologie officielle
a souvent décollé du réel, si elle I'a masqué et méme truqué, les mots
utilisés par la doctrine ont-ils encore un sens, et lequel ? Puisque la
dialectique matérialiste a pu se scléroser en dogmatisme idéaliste,
la critique de cette dialectique s’impose maintenant comme une
tache urgente.

Dans cette seconde perspective, le probléme de la CRD est d’éta-
blir ce qu’est la rationalité dialectique et de donner un sens a ses
catégories, en particulier a celle de nécessité historique puisque c’est

I Cf. en particulier : Matérialisme et vévolution (1946), dans Situations II1,
P- 135-225.



CRITIQUE DE LA RAISON DIALECTIQUE 53

sur ce point que la philosophie de Sartre semblait étre irréductible
au marxisme. Ainsi, aux yeux de Sartre, le marxisme doit pouvoir
prouver a prior: la rationalité de sa compréhension de I'histoire, car
il ne peut pas, aprés I’aventure stalinienne, se contenter d’en attendre
la démonstration de sa réalisation effective a la fin de I'histoire.

Les deux perspectives que nous avons distinguées se rejoignent
ici, car Sartre va chercher le fondement a prior: de la rationalité
dialectique dans la structure ontologique de formes sociales. 11 va
montrer qu’il est possible de rendre compte intelligiblement de la
formation des étres collectifs, en d’autres termes, qu’il existe une
logique de la structuration de la société dans le temps, et que cette
logique ne peut étre que dialectique, c’est-a-dire consister en dépas-
sements synthétiques réels de contradictions données.

Ces dépassements synthétiques créeront des situations neuves,
ce qui signifiera que l’histoire est un processus irréversible, donc
orienté. L’ambition derniére de Sartre est donc d’assurer la possibilité
de déterminer rationnellement le sens de ’histoire sans s’en abstraire
pour la survoler, mais du dedans. La Critique de la raison dialectique
vise ainsi a fonder une philosophie de I'histoire, et I'on peut se deman-
der si, en vertu de la convergence que nous avons vue entre 'intention
éthique de 'ontologie de Sartre et son intention critique, la philo-
sophie de I'histoire que développera le Tome II ne constituera pas
du méme coup la morale sartrienne : si ’histoire a un sens, mais
un sens non encore réalisé et qui réclame de ’étre, et si c’est ’homme
qui fait I’histoire en se faisant, le sens de I'histoire se pose alors comme
fin pour ’homme, comme valeur.

Voyons maintenant notre seconde question: quel rapport y
a-t-il entre la CRD et 'EN ?

L’EN posait I’homme comme existence pure, comme arrachement
au plein de I’étre (« néantisation ») et « projet » de ce qui n’était pas
encore, c’est-a-dire comme pure /iberté, mais liberté en situation, en
particulier située dans un corps. Cette liberté pouvait « récupérer
ses propres limites » (EN, p. 609) en transcendant la liberté de I’Autre
qui les lui infligeait. La liberté était absolue.

Mais cette «récupération» était une bien piétre consolation.
C’est ce que marxistes et non-marxistes * n’ont pas manqué de
reprocher a Sartre : & quoi bon proclamer la liberté absolue de I’homme
si 'homme continue d’étre écrasé par les nécessités, en particulier

1 Camus, par exemple, en 1952.



54 PIERRE JAVET

par la nécessité historique, c’est-a-dire par une nécessité imposée a
des hommes par d’autres hommes ?

Or c’est précisément sur l'aspect nécessaire du développement
historique que le marxisme fonde son interprétation de l'histoire,
et c’est son abolition qu’il fixe comme fin de I'histoire. Sartre pouvait-il
continuer de passer sous silence cette dimension réelle de l'existence
humaine ? Devait-il au contraire abandonner sa thése centrale, ou
pourrait-il la conserver et rendre compte a partir d’elle de cet envers
absolu de la liberté ? Tel est le probléme que Sartre cherche a résou-
dre dans la CRD. _

Sa méthode va étre de reconstruire le monde social a partir de la
libre activité individuelle (qu’il appelle la « praxis constituante »)
pour déterminer les «structures formelles» de l’histoire et pour
montrer par 1a comment on peut comprendre que, bien que ce soit
I’homme qui fasse 1’histoire, elle puisse sembler se mouvoir de son
propre mouvement et devenir inhumaine, en d’autres termes comment
on peut comprendre que le concours de toutes les libertés puisse se
transformer en nécessité pour toutes.

Remarquons pour commencer qu’au départ de sa reconstruction,
Sartre se donne une liberté qui agif, c’est-a-dire qui transcende une
situation donnée en direction d’une fin qu’elle se propose de réaliser.
Nous retrouvons ici les deux traits caractéristiques de la liberté
sartrienne : néantisation de ce qui est et projet de ce qui n’est pas.
L’homme reste donc un étre essentiellement intentionnel dans la
ligne de l'inspiration phénoménologique * de I’EN, mais la grande
nouveauté de la CRD, celle qui permettra de faire sortir I’homme de
sa solitude, c’est que cette intentionalité n’est plus le fait d'une
conscience percevante mais bien d'une action réellement transfor-
matrice du réel. Ainsi la dialectique subjective du « Pour-soi» —
« Pour-autrui», du «regardant » — «regardé», devient une dialec-
tique objective de I'«agent » — «agi». Dans les deux cas pourtant,
soulignons-le, pour que la dialectique soit possible, il faut que la
liberté soit celle d’'un existant incarné : pour étre vu comme pour
agir, I’homme doit avoir un corps.

Mais, dira-t-on, I'EN n’ignorait pas que 1’homme agit. Certes,
mais 1'action (ou plutdt 1'acte — la différence des termes est signi-
ficative) n’y figurait que comme une modalité secondaire de 1'étre ou
de l'avoir. La connaissance, par exemple, se ramenait a l'avoir (EN
p- 507) c’était un désir d’avoir, « une chasse » (p. 667).

Dans la perspective de la CRD, au contraire, le faire est absolu-
ment irréductible, I’homme est praxis. Telle est la seule nouveauté

1 Cf. P. THEVENAZ : Revue de théologie et de philosophie, 1952, IV, p. 302-305.



CRITIQUE DE LA RAISON DIALECTIQUE 55

profonde de la pensée actuelle de Sartre. Nous verrons, en effet, que
toutes les autres en découlent.

Pourquoi Sartre part-il maintenant de l’action ? Clest qu'il
cherche un modele d’intelligibilité qui fasse de la dialectique autre
chose qu'un déterminisme mécaniste ou qu'un organicisme, car
I’histoire ne saurait étre assimilée ni a une machine, ni & un corps
vivant. Ce modele, il le trouve dans la compréhension que l'individu
actif a de son action, et qui lui permet de saisir la multiplicité des
¢léments d'une situation a partir de la fin projetée. L’action est
compréhension synthétique du présent a partir du futur projeté.
«La transparence méme de la praxis (disons, pour l'instant, de la
praxis individuelle) a pour origine I'inséparable liaison de la négation
(qui totalise en situation ce qu’elle nie) et du projet qui se définit
par rapport au fout abstrait — et formel encore — que ’agent pratique
pro-jette dans I'avenir et qui apparait comme 1'unité réorganisée de
la situation niée. [...] Cest précisément cette unification (et la
découverte qui se fait dans le champ totalisé) qui est d’abord I'intelli-
gibilité, en tant que la praxis humaine, transparente a elle-méme
comme unité en acte (d'un refus ou d'un projet) définit sa propre
compréhension pratique comme saisie totale d'une diversité uni-
fiée. » (p. 149). L’action est donc dialectique. Mais encore une fois,
comment cette dialectique de 1’action libre va-t-elle pouvoir rendre
compte de la nécessité ?

Le premier moment de cette dialectique est celui o1 'homme se
fait chose par son corps pour agir sur les choses : le magon qui éléve
un poids au moyen d'une corde passée dans une poulie est un contre-
poids. L’activité pure se fait inertie pour vaincre l'inertie des choses.

Mais de leur coté, les choses manceuvrées par 1’homme, et surtout
les choses fabriquées par lui, deviennent choses humaines ; elles
retiennent en elles un peu de lintentionalité qui fait 1’homme :
I'outil est 4 manceuvrer de telle ou telle maniére, il exige telles pré-
cautions. Par son action, I'homme crée un milieu matériel (un outil-
lage, une ville, des moyens de communication, etc.) dont une des
dimensions objectives d’étre est d’adresser & I’homme des exigences :
I’homme doit se soumettre aux exigences de l'objet créé s’il veut
pouvoir s’en servir. Ce secteur de 'univers matériel, Sartre 1’appelle
pratico-inerte, soulignant ainsi le statut ontologique contradictoire
de ce qui est le résultat d'un échange entre la praxis humaine se faisant
chose inerte et l'smerfie des choses absorbant en elles une part de
I'intentionalité de la praxss.

Le produit du travail de ’homme lui échappe donc en partie et se
met a exister de maniére relativement indépendante. L’homme ne
se reconnait plus dans le résultat de son action, il s’aliéne : étant
homme, il devient chose pour ses choses. Voila la premiére nécessité



56 PIERRE JAVET

qui s’'impose a I’homme. «La nécessité, pour ’homme, est de se
saisir originellement comme Autre qu’il n’est» (p. 286, note). La
nécessité que découvre ainsi Sartre est celle de I’aliénation de I'homme
dans son travail. Cette aliénation est 1’équivalent, au niveau de
I'action, de celle du Pour-soi en En-soi dans I’EN : il y a une aliéna-
tion de 'ouvrier dans le capitalisme car son travail, qui est action,
donc liberté (Pour-soi), y est traité en marchandise, donc en chose
(En-soi).

Devenu chose dans le monde pratico-inerte, 'homme va entrer
en relations quantitatives avec les autres: il va s’additionner et
former des séries ( la file de ceux qui attendent I'autobus, p. ex.).
Chacun est a la fois le méme que les autres, mais aussi totalement
autre, monade soigneusement fermée sur elle-méme, numéro parmi
d’autres numéros. Il y a alors une sorte de réciprocité dans 1'indif-
férence telle qu’aucune relation d’intériorité ne peut s’établir entre
les individus sans une intervention extérieure.

En effet, qu’il n’y ait pas de place pour tout le monde dans l'auto-
bus, et l'indifférence se mue en concurrence. La réciprocité devient
négative, et chacun devient vraiment I’Autre de tous les autres:
celui qui restera sur le trottoir « aura été 'autre ». A la source de la
négativité de la réciprocité entre les hommes, Sartre trouve la rareté.
La rareté est une caractéristique générale du monde matériel, mais
I’'homme peut espérer la vaincre une fois. La négativité des relations
humaines n’est donc pas un fait indépassable, comme dans I'EN,
elle est simplement une conséquence de la condition actuelle de
I’humanité.

En résumé, le monde pratico-inerte est le lieu ou ’homme se
heurte pour la premiére fois a la nécessité; c’est le domaine des
relations quantitatives entre les hommes, et ou1 la rareté fait que tous
se sentent menacés par tous. A ce niveau, la maxime célébre de
Huis-clos reste vraie : « L’enfer, c’est les autres». Tel est le bilan
de la premiére partie : De la praxis individuelle au pratico-inerte.

La deuxiéme partie: Du groupe a l'histoire, va montrer pour
commencer comment une série peut liquider en elle la sérialité et
instaurer entre ses membres des relations de réciprocité positive
telles que chacun ne soit plus Autre que soi pour soi-méme, mais que
tous deviennent le Méme pour chacun.

Un tel renversement peut se produire lorsque une pression exté-
rieure s’exerce sur la série. Plusieurs fétards bruyants a la sortie d'un
café ne formeront un groupe i leurs propres yeux que lorsqu'ils
se verront tous ensemble pris & partie par la police : I'unité vient ici
de T'action unifiante d’un agent extérieur. Cette premiére unification
n’est pourtant pas suffisante pour liquider l'altérité, car I'unité qu’elle



CRITIQUE DE LA RAISON DIALECTIQUE 5%

réalise n’est que passive. Il faut encore que la série réponde A la
nécessité qui la presse par une action destinée a la neutraliser. Cette
fois-ci, la série se constitue pour elle-méme de l'intérieur une unité
active dans l'unité de l'action projetée : tous résistent, tous ont le
méme but, tous sont le Méme que les autres. La série est devenue
ce que Sartre appelle un «groupe en fusion». Son unité apparait,
pour la pression extérieure qui 1'a provoquée, comme un résultat
imprévu qui se retourne contre elle, c’est-a-dire comme une nécessité
pratico-inerte. Telle est la « brusque résurrection de la liberté» (p. 425)
dans le groupe en fusion : elle est le « retournement inflexible » de la
nécessité, « nécessité de la nécessité » (p. 377). Nous avons affaire ici
avec une « dialectique nouvelle, dans laquelle liberté et nécessité ne
font plus qu'un » (ibid), ou encore, avec une « aliénation de la nécessité
a la liberté » (p. 395).

Arrétons-nous un instant a ce moment capital de la dialectique
sartrienne. Sartre trouve ici pour la premiére fois le moyen de rendre
compte d'une relation entiérement positive entre les hommes. Dans
la praxis commune du groupe en fusion, «il n'y a pas d’Auwire, il
y a des moi-méme » (p. 420). 11 est en présence d’un «premier « nous »
qui est pratique et non substantiel » (ibid.). Ce « nous » est un « nous »
sujet, ce qui était tout a fait impossible dans la perspective de 'EN
(étude des modes d’étre de la conscience individuelle). Sartre distinguait
alors (EN, pp. 486-503) 'expérience du « nous »-objet et celle du
«nous »-sujet. La premiére n’était qu'«un simple enrichissement
de I'épreuve originelle du pour-autrui» (EN, p. 502), et la seconde
qu’'une « Erlebnis purement subjective» (ibid.). Et il concluait :
« L’essence des rapports entre consciences n’est pas le Mitsein,
c’est le conflit » (ibid.). A un certain niveau (celui du pratico-inerte),
cela reste vrai, nous 'avons vu, mais la CRD dépasse ce niveau, et le
«nous »-sujet devient maintenant une dimension objective nouvelle
de I'expérience humaine. En passant de 'étre au faire, le Maitsein
impossible se transforme en Mitmachen possible. Ce qui le rend
possible, c’est le caractére synthétique de l’action commune : la fin
qu’elle vise est la méme pour tous les individus du groupe, tous
I'intériorisent comme leur projet propre en méme temps que commun
a tous. Ainsi, c’est par l'action que le groupe réalise son unité inté-
rieure et c’est par l'intelligibilité de I'action que cette nouvelle réalité
est rendue intelligible.

Mais cette nouvelle liberté du groupe est a son tour l'origine d’une
dialectique. Comment le groupe en fusion survivra-t-il a la dispa-
rition de la nécessité contre laquelle il s’était constitué ? Arrivera-t-il
a se créer un statut permanent ? Il faudrait qu’il puisse se trans-
former en un en-soz, acquérir de 1’éfre, ou, dans le vocabulaire de la
CRD, s’affecter d’inertie. Cette possibilité existe: c’est le serment



58 PIERRE JAVET

(p- 439 sqq.), inertie factice créée par la liberté pour sauver le groupe.
Par le serment, chaque individu du groupe renonce librement 2 la
liberté de quitter le groupe pour que tous les autres non plus n’ame-
nent pas sa dissolution par leur défection. Mais du méme coup appa-
rait la wiolence, car en prétant serment, «j’ai librement consenti a
la liquidation de ma personne comme libre praxis constituante et
ce libre consentement revient en moi comme libre primauté de la
liberté de I’Autre sur ma /lzberté » (p. 450).

Ainsi apparait une deuxiéme forme de nécessité qui va se mani-
fester dans la rigidité des structures que le groupe se donnera pour
durer (son organisation, les différentes fonctions de ses membres).
Pour le membre actif du groupe, le groupe restera praxis vivante,
mais pour l'observateur extérieur le groupe apparaitra comme un
objet inerte. Il peut donc «étre vu a l'envers comme un énorme
objet passif, entrainé vers son destin» (p. 544), et cette possibilité
repose sur l'inertie dont il s’est lui-méme affecté. Ainsi, au niveau
du groupe assermenté, «la nécessité n’est que I'aspect extérieur de
cette inertie librement créée » (p. 496).

Le serment rend possible la violence dans le groupe, et il est a
Porigine de la nécessité. Mais il est aussi, et corrélativement, le
fondement de la fraternité entre les membres du groupe, en conférant
a chacun, de maniére aussi permanente que le groupe lui-méme, la
qualité d’éfre le méme que les autres. « Nous sommes fréres en tant
qu’aprées l'acte créateur du serment nous sommes nos propres fils,
notre invention commune » (p. 453).

Il n’est pas nécessaire de suivre plus loin le déroulement de la
dialectique de la nouvelle liberté ressuscitée dans le groupe : comme
Pautre, elle se fait chose inerte (serment) et elle engendre une nouvelle
sérialité qui permet de rendre compte de ces étres pratico-inertes
que sont un gouvernement, une bureaucratie, une police, une opinion
publique, etc. Ce qui importe, c’est de comprendre que cette seconde
dialectique (dite «dialectique constituée») ne reléve pas d'une
autre intelligibilité que celle qui meéne de la praxis individuelle au
pratico-inerte (dite « dialectique constituante »). En effet, «la praxis
commune a pour structure formelle I'unité synthétique de la praxis
individuelle » (p. 516). Ainsi I’histoire cesse d’étre un spectacle
absurde et désordonné pour celui qui se met dans sa perspective,
au méme titre que pour comprendre les actes d’autrui et y voir autre
chose que des gestes désordonnés, il faut les rapporter au mouvement
unifiant de 1'action qui les détermine.

Or, la perspective de I'histoire, pour Sartre maintenant, c’est celle
qui se réveéle dans la lutfe des classes. C'est 1a le véritable «lieu de
I'histoire » et c’est en méme temps le processus qui révéle le mieux le
caractére dialectique de l'histoire. Dans une lutte, en effet, chaque



CRITIQUE DE LA RAISON DIALECTIQUE 59

agent cherche & prendre au piége la liberté de l'autre et a la lui
retourner en nécessité. « La seule intelligibilité possible des rapports
humains est dialectique et cette intelligibilité, dans une histoire
concréte dont le véritable fondement est la rareté, ne peut se mani-
fester que comme une réciprocité antagonistique » (p. 744).

De plus, la lutte fournit une compréhension réelle de l'autre. « La
lutte, en chacun, est un approfondissement de la compréhension
d’autrui. Comprendre, en effet, dans l'immédiat, c’est saisir par
ses fins et par ses moyens la praxis de I’Autre » (p.753). Ainsi, I’his-
toire est compréhensible pour un observateur situé dans la lutte des
classes, car tout, & partir de 13, s’ordonne et prend un sens.

Mais l'histoire est-elle compréhensible aussi du dehors, pour
I'historien ? Peut-il comprendre, lui qui ne participe pas a la lutte,
les deux praxis antagonistes et le résultat aléatoire de leur inter-
action, si comprendre, comme on I'a dit, c’est totaliser une multi-
plicité dans la perspective d’une fin ? Or lhistoire ne peut étre
rapportée a lintention de personne, elle n’est pas la dialectique
d'une praxis transcendante, comme le sont I’Esprit absolu de Hegel
ou le Dieu de certaines théologies de 1’histoire.

On le voit, la question de l'intelligibilité de I'histoire rebondit,
et c’est I’histoire elle-méme dans sa totalité qui feral’objet du Tome II,
dans lequel « la progression synthétique tentera de s’élever jusqu’au
double mouvement synchronique et diachronique par quoi I'histoire
se totalise elle-méme sans cesse » (p. 754-755)-

Relevons pour terminer une derniére transformation dialectique
analysée par Sartre: c’est celle qui conduit la raison dialectique
a se métamorphoser en raison analytique. Comme la praxis indivi-
duelle et comme la praxis du groupe, la pensée peut s’affecter d’inertie.
Elle le fait pour se rendre homogéne au monde naturel qu’elle veut
comprendre, car, pour Sartre, la nature n’est pas dialectique. Le
déterminisme apparait ainsi comme un cas-limite de la rationalité
dialectique, valable dans un secteur déterminé de l’étre qui est le
monde de l'inerte.

Mais la pensée étant une forme de ’action, la pensée déterministe
peut aussi étre simplement la pensée de ceux qui sont déterminés
comme des choses, c’est-a-dire la pensée de ceux qui sont aliénés dans
le monde pratico-inerte ; dans ce cas, elle est elle-méme pensée aliénée,
tandis que la pensée dialectique est praxis de ceux qui ont rompu
I'aliénation, donc, pour Sartre, de la classe ouvriére révolutionnaire,
« La dialectique et la praxis ne font qu’'un: elles sont, dans leur



6o PIERRE JAVET

indissolubilité, la réaction de la classe opprimée a I'oppression »
(p. 742). Ainsi se trouve justifiée la prétention qu’a Sartre de parti-
ciper réellement, par son livre, & I’ceuvre d’émancipation de la classe
ouvriére.

*
* *

En résumé, nous avons vu que la philosophie de 'EN se retrouve
intégrée dans la CRD et que, dans ce cadre plus large, elle reste
valable dans certaines limites qui sont celles du monde pratico-inerte
ot ’homme s’aliéne. La CRD nous apparait ainsi comme la reprise
de la pensée sartrienne a un niveau de radicalité plus grande qui
doit nous permettre une réinterprétation plus compréhensive de
Pceuvre entiére de Sartre.

| PIERRE JAVET.

N. B. — L’étude qui précéde n’a d’autre propos que d’introduire
a la lecture de la CRD en la situant dans l’ccuvre de Sartre. Il a
semblé en effet préférable d’attendre la parution du Tome II pour
porter un jugement d’ensemble sur cette ceuvre considérable.

P. J.



	De l'être et le néant à la critique de la raison dialectique

