Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1961)

Heft: 1

Artikel: La maladie et la guérison 1950-1957
Autor: M.R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380748

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA MALADIE ET LA GUERISON
1950 - 1957 *

« Quand nous parlons de Dieu, sachons bien que ce n’est pas de
Diew que nous parlons» (G. Marcel : Journal Meétaphysique). Pour-
tant, ces pensées ni ces paroles ne sont tout a fait vaines si elles
contribuent & me rapprocher de 7o:.

*

Le 3 janvier, j’ai pensé: «C’est ainsi qu’on meurt... Sera-ce
tout a I'heure ?... Si ce n'est cette fois... » Mais je me sentais extra-
ordinairement détaché. Le ciel chavirait; a une distance infinie,
c’était comme une chute massive de météores — ma vie, et toutes
les pensées qui, quelques minutes plus tét, me harcelaient encore.
Une espeéce de joie, je ne trouve pas d’autres mots, m’envahissait, me
portant d'une rive a l'autre. Seul ? non pas seul; non pas seul
pour toujours.

Puis je suis rentré dans le temps, en ce monde-ci.

%k

Diverses traditions nous rapportent que des univers ont existé
avant le nétre, qu’ils ont été détruits ou qu’ils se sont détruits.
Peut-étre notre univers est-il en voie de destruction (« L’esprit est
un moyen que l'univers s’est trouvé pour en finir au plus vite.»
P. Valéry). Il nous semble que notre univers dure parce que nous
nous installons tant bien que mal dans la bréve durée de I’humanité,
dans #notre histoire. Mais, d'un autre point de vue, cet univers est
le temps d'un éclair entre deux nuits, ou mieux, d'un clair-obscur

entre deux jours.
b3

Un mot de R. J.: « Pour ceux qui sont morts et que nous avons
aimés, le « monde » n’est déja plus. »

* Les pages qui suivent ont été écrites pendant des années difficiles, avec
I’espoir d’abord chancelant puis plus ferme qu’elles pourraient servir d’appui
ou de tremplin pour passer outre, et progresser peu a peu vers une vie meilleure.



2 M. R.

Pour nous aussi, bientdt, quoi qu’il arrive, avec ou sans catas-
trophe atomique, le « monde » ne sera plus. Pour Dieu, tout est déja
accompli, et pour nous tout reste a faire. La est le mystére, qu'’il

faut oser affronter.
*

Les lois de la nature préfigurent celles du monde spirituel : para-
boles du semeur, de la petite graine, du cep et des sarments, du
figuier stérile. Pascal ne voit pas Dieu dans la nature; c’est qu'il
n’y voit plus rien de vivant, I'univers pour lui s’étant déja transformé
en une matiére abstraite, en mouvement dans l'espace infini.

*

Lecture de Barth : tour & tour saisi et dégu. Décu par une fagon
de mettre sur le méme plan et d’articuler comme des piéces néces-
saires de «grandes vérités» et des affirmations excentriques (la
naissance virginale...). En ce christianisme purement eschatologique,
le monde ne dure que le temps du repentir de ’homme, et de son
espérance, que le temps de la patience de Dieu. Pascal pense a peu
prés de méme : « Un jour d’exercice sur la terre...» Pourtant je sais
que le monde est beau ; je sais qu’il y a en lui une espéce d’innocence.

*

Penchant a combattre : croire que nous ne sommes pas au monde.
Ces derniers mois, j’al voulu me retirer du monde pour attendre tout
de la grace. C’est ce que j’appelle « mon erreur de théologie ». Prati-
quement, cette erreur m’invitait a céder a I'inconscient, qui est trop
lié au systéme neuro-végétatif, qui désunit et morcelle, jusqu’au
magma psychique et cosmique. La conscience (réfléchie, réflexive,
etc.) n’est pas seulement ce que définissent les philosophes. Par elle,
nous choisissons ce que nous voulons étre, nous choisissons d’étre.

Dieu, qui est la conscience supréme, embrasse toutes les consciences

particulieres.
*

L’homme déicide (Fr. Leenhardt: La for cvangélique). Mais s’il
est vrai que I’humanité assume la responsabilité de la mort du Christ,
il est vrai aussi que cette mort est un don qui lui a été fait ; par cette
mort I’humanité est sauvée. Dieu a voulu la révolte d’Adam, qui a
entrainé l'esclavage de I’homme, comme il a voulu la mort de son Fils.
Mystére de ces « responsabilités » humaines. Mais n’allons pas parler
d’un temps de la colére de Dieu, qui serait suivi d'un temps de misé-
ricorde. Ces actes n’en sont qu'un. Notre « connaissance » des desseins
divins ne peut étre qu’obscure. L’essentiel, c’est la délivrance.

*



LA MALADIE ET LA GUERISON 3

Toujours cette méme exigence de renouvellement, ce méme appel,
ce our qu'il faut avoir le courage de dire. Ce choix, toujours. Et c’est
la paix qu’il faut choisir, quoi qu’il arrive ; et c’est la joie.

%k

Je songe a ce premier printemps que nous avons passé, C. et moi,
I'an dernier, a Aix-en-Provence, a cette nature structurée puissam-
ment mais si différenciée, offerte au ciel, 4 la clarté. Je songe A ces
amandiers noirs, tordus, déchiquetés, d’otli jaillissait une seule branche
fleurie. Pas de paysage qui informe mieux, qui édifie mieux ’esprit,
qui lui promette un équilibre plus stable et vivant. Alors, il y a
treize mois, je pensais bien le ressaisir, cet équilibre; et pourtant
je suis retombé. .

Le centre de mon étre sera-t-il un jour a ce point d’équilibre d’ou
toutes choses m’apparaitront a leur juste place? Mais ce point d’équi-
libre, on ne peut que le chercher, le toucher, le perdre pour s’en
rapprocher de nouveau. Du moins devrais-je pouvoir « prendre de la
hauteur » chaque fois quune menace se dessine. C’est comme une
gorgée d’air qui devrait permettre de gagner une zone supérieure
de I'atmosphére. Je pense a ce peélerin russe qui ne cessait pas de
prier, qui faisait toutes choses en état de priére. Les travaux de la
main laissent 1'ame A elle-méme. Les travaux de l'esprit engagent
davantage. A chaque instant, la bataille du pour et du contre se noue
sottement autour de misérables «idées» et toute la sensibilité est
en émoi. La méthode est toujours d’essayer de rompre, d’attendre,
de s’échapper vers le haut.

*

Six heures du soir, au bord du lac. Pays harmonieux, limpide.
Ce qui frappe d’emblée est la qualité de la lumiére. L’air, 1'eau, tout
est transparent, tout se correspond. A gauche, les toits et les églises
de C. A T'horizon, les délicieuses croupes boisées, molles et basses,
du pays de Baviére. Comme tout cela, pour moi, est déja septentrional !
Nordsee! Le long de la rive, des roseaux bruissent doucement et
laissent trembler dans l'eau leurs reflets, parmi les plantes aquatiques
a fleurs jaunes. De grands saules argentés inclinent leurs bras vers
I'eau, et quelquefois leurs feuillages s’y rafraichissent. Mais je reviens
a cette lumiere frémissante, diaphane, irisée. Préte pour le regard
du peintre ; d'un peintre impressionniste.

*

Depuis des mois, je m’abandonne & une sorte d’autosuggestion,
d’intoxication par le langage. Je renouvelle, j’entretiens le mal par



4 M. R.

la répétition des mots. Grand bienfait du silence intérieur. La vraie
priére est sans parole. Ou alors, les paroles ne doivent intervenir
que pour empécher l'esprit de s’égarer. Si on pouvait seulement
dormir assez longtemps, si on pouvait «hiverner », comme font les
marmottes, on se réveillerait, me semble-t-il, dans un état d’absolue
fraicheur, entiérement régénéreé.

*

Malraux (Psychologie de I’Art) définit le démon : « Ce qui, dans
I’'homme, aspire a le détruire »; et plus loin : « Le domaine majeur
du démon, c’est I'angoisse ». Le mal n’est pas seulement le manque
d’amour, mais (positivement) le besoin de détruire, soi-méme, autrui,
le monde, Dieu — de provoquer en soi et partout la félure, le désordre.
L’homme, seul conscient et responsable du mal qu’il commet. Dans
le monde animal, végétal, dans la «nature», le mal est partout
répandu, mais I'irresponsabilité n’est pas moins générale.

%k

Mot du Docteur : « Il ne faut pas avoir peur de votre inconscient.
Nous avons tous des serpents en nous-mémes. 11 ne faut pas vouloir
les étrangler. Cette lutte est épuisante. Il vaut mieux les laisser
s’approcher, les apprivoiser. Notre inconscient est un grand réservoir
de forces. »

Je pense & ce que Holderlin dit de Rousseau: « Ame de trés
profond support ». Le plus souvent, nous plagons le siége du mal
dans I'inconscient (ou dans la chair). Alors que le vrai péché (insou-
mission et orgueil) est le fruit de la conscience.

*

Mon aversion pour la technique moderne. A reviser, car enfin tout
s’est développé dans I'histoire de fagon continue, depuis les premiéres
charrues, depuis la construction des premiers navires. Que cette
aversion puisse étre étayée par d’excellents motifs, j'en demeure
toujours trées str. Mais je vois aussi de mauvaises raisons, personnelles :
le besoin de faire sécession, par peur de I’aventure, de la vie, le besoin
de «rentrer sous ma tente» (et je prenais appui sur la religion, mal
interprétée).

Sitot aprés avoir noté ce qui précéde, je tombe par hasard sur
ceci (Esaie 54):

« Elargis 1'espace de ta tente;

Qu’on déploie les couvertures de ta demeure ;
Ne retiens pas!

Allonge les cordages

Et affermis les pieux !»



LA MALADIE ET LA GUERISON 5

Et tout ce qui suit :
« Et mon alliance de paix ne chancellera pas... »

*

L’idée de la mort. Ma foi est sans doute trop faible (et le temps
qui m’a été donné trop court) pour qu’il me soit possible de réaliser
en moi I'idée chrétienne de la mort comme métamorphose et passage
a un état tout autre qui est la vraie Vie. Dans cette perspective,
la vie et la mort ne sont pas de sens inverse, elles ne s’affrontent
plus. La mort est la Vie, et I'existence terrestre peut étre une anti-
cipation, une expérience de cette Vie. Tout s’ordonne ici dans la
direction ouverte par la parole du Christ : « Je suis la Voie, la Vérité
et la Vie.»

Reste la peur physique, I'angoisse du moment ol manquera le
souffle. Moment qui répondra a celui oli le nouveau-né a respiré sa
premiére gorgée. La mort serait alors cette «naissance-a-rebours »
dont parle Ramuz. Je note que ce qui m’a le plus frappé, lors de la
mort de mon peére, c’est le dernier appel d’air, interminable, de plus
en plus pauvre, jusqu’a I'extinction. Mes angoisses, depuis plusieurs
années, étaient liées a des impressions d’essoufflement. Mes impres-
sions de noyade, il y a quelques mois, a la seconde ol je m’enfongais
dans le sommeil — et je me réveillais en sursaut. De la viendrait
ma crainte (tout actuelle) de l'eau : celle d’étre engoufiré, la respi-
ration coupée. Et I'espéce de joie qui s’est formée au cours de mon
angoisse, le 3 janvier : je respirais encore.

Peut-étre garde-t-on le souvenir inconscient de l’angoisse du
premier souffle. D’oli I'appréhension du dernier souffle. Mais il faut
se dire qu’il ne s’agit véritablement que d’'un passage, et qu’ensuite
on connaitra un mode d’existence ou le souffle ne sera jamais inter-
rompu. La vie de I'dme — le langage nous le montre — est exactement
cela. Tous les états de joie sont caractérisés par une respiration aisée
et profonde.

J’ai le sentiment d’avoir touché la a des choses essentielles.
Bonheur d’étre allé jusqu’au bout.

*

S’attacher a la sensation naissante, a 'immédiat ; ne pas laisser
a I'idée le temps de se former, aux mots le temps de paraitre. Le ciel,
les nuages, I'eau et les reflets dans 'eau, les arbres, les fleurs... tout
cela saisi, épousé en deca du langage. Et aussi les voix, les bruits.
Ne plus savoir ce qui est son ou bruit. Descendre au point ou tout
cela est innommable. Ce buvard, si seulement je le regarde comme il
faut, cesse d’étre un buvard. Ce chemin pourrait ne conduire qu’'a



6 M. R.

P«absurde ». Au monde sourd et aveugle de «1’en-soi». Mais c’est
aussi le moyen de faire en moi le silence, et le vide ; de me désamorcer.
Cette thérapeutique n’est possible et fructueuse que si je sens que
je suis prét a accueillir toutes choses sans défense, que si je commence
par un acte de confiance totale a 1'égard du monde.

*

Se dire que les alternances de plénitude religieuse et de sécheresse,
d’angoisse, appartiennent & mon état. Regarder au-dela. Je puis ne
pas étre capable de « vivre ma foi » sans que Dieu, pour cela, m’aban-
donne. « Heureux ceux qui ont cru sans avoir vu. » Malgré tous mes
efforts, j’ai axé ma religion sur ma personne ; le fait de «1’expérience
religieuse » (qui a changé toute ma vie) me gouverne trop exclusive-
ment. La transcendance de Dieu, son amour — alors méme que je ne
puis le sentir, et que le mien fléchit — sont au-dessus de tous les
mouvements de mes nerfs.

*

J’éprouve combien croire ou ne pas croire peut étre affaire de
vie ou de mort (métaphysique, et aussi physique, par asphyxie) ;
affirmer que Dieu est, c’est s’affirmer du méme coup, dans la mesure
ol on participe a I'Etre absolu, o1 on dépend de lui, ol on se tourne
vers lui ; nier '’Etre, c’est aussi se nier, se détruire. I1 y a donc un
amour de soi, maladif, déréglé, qui est essentiellement destructeur ;
T'amour créateur est celui-la seul ol le sujet (le moi) ne se prend
pas pour objet, mais oll I'objet est au-dela, est 1’Autre ; amour qui
suppose un don, qui est proprement un dépassement et, au vrai
sens, un passage au transcendant.

Je me rappelle ce jour ot L., mon fils, 4gé de six ou sept ans
peut-étre, apprit qu’il y avait des hommes qui ne croyaient pas en
Dieu : « Mais alors, si Dieu n’existait pas, comment vivre, comment
se tenir debout ?...» Et je le vois tordant ses bras et ses jambes,
vacillant, titubant, comme déchiré. Depuis lors, il a étudié la physique.
Mais cela n’est qu’affaire de langage.

*

Ce que m’apportait autrefois la nature, je le regois aujourd’hui
par grice: le pouvoir de communiquer avec ce qui m’entoure, le
bonheur de vivre au contact des choses et des hommes. L’ivresse
de l'oiseau « parmi l’écume inconnue » ne m’invite pas a la fuite.
Tout cela m’est donné de plus loin et de plus haut, en transparence,

tout cela vaut par soi et comme signe, appel. Se sentir a chaque
minute, en quelque lieu que ce soit, relié.

L



LA MALADIE ET LA GUERISON 7

L’alternative (supposé qu’elle existe, supposé qu’elle se pose
encore pour moi) n’est pas entre le Dieu de Jésus-Christ et le néant
de Sartre ; elle est entre le Dieu de Jésus-Christ et celui des philo-
sophes, cet Etre en soi qui est Paix Infinie, cette Supréme Déité des
mystiques. Voila ce qu’il me faut bien voir.

« Je vous dis ces choses afin que votre joie soit parfaite. » Parole
qui a été dite, et qui n’a pas été dite en vain. Promesse qui sera
tenue, qui est tenue. Le Royaume de Dieu est pour tous les jours
de la vie. Me suis-je laissé entrainer ? Je sais que je crois. Et en ce
moment tout savoir est dépassé.

Ce que je tiens d’expérience :

1° Qu’il v a un autre, ou d’autres plans de réalité (plus intense) ;
un autre, ou d’autres mondes. A de certains moments, I'interférence
semble se produire. C’est comme un horizon nouveau qui s’éclaire,
qui se découvre (invisiblement), dont la présence deviendrait sensible.

20 Ces moments privilégiés sont caractérisés par une plénitude
d’étre. L’autre réalité, plus intense, ou l’autre monde, c’est celui
ou I’étre a son point le plus haut d’homogénéité, de consistance ;
ot Dieu est. En ce monde-ci, ou dure notre vie, il y a dans 1'étre
des fissures, des fuites, du vide. Ce n’est que par exception — mais
alors quelle joie ! — qu’on se sent exhaussé, habité, hanté par 1'étre.

3° Le climat de I’étre, et si I'on veut sa structure, c’est I’amour ;
et c’est la joie. Expérience de 1'étre, présence de Dieu.

(L’objection serait la suivante: tout cela n’est qu’euphorie
physiologique : heureuse et passagére disposition des organes. Et la
réponse : au contraire, j'ai éprouvé plus d’une fois cette joie dans
des moments de grande faiblesse.)

*

Les animaux, les plantes méme ont besoin pour vivre d’un
minimum de confiance (d’ignorance). Je pense a R. Ruyer, et méme
a Guyénot qui voient dans la cellule un élément psychique. Il n’en
va pas autrement peut-étre de 'homme. S’il glisse au désespoir, a la
négation, il faut qu'un accident se soit produit, ou une catastrophe.
La comparaison du lys des champs. Au contraire, la conscience
« occidentale », qui induit 'homme 2 s’opposer toujours davantage
a un monde sans conscience, & lui-méme, & Dieu (invariablement
néantifiés), c’est la « tentation de I'esprit » au sens valéryen. On dira
que cette perte de confiance est le fruit du savoir. Savoir insuffisant,



8 M. R.

trompeur. Je crois aujourd’hui (oui, moi!), contre Renan, que la
vérité ne peut pas étre triste !

*

Propos du Docteur : « A chaque instant, vous voulez vivre votre
foi... C’est trop demander. Vous exigez une plénitude continue.
C’est impossible. I1 y a du vide en nous, qu’il faut accepter. Chez vous,
ce vide, au lieu d’étre une simple absence, et peut-étre un repos,
vous fait souffrir. Parce que vous ne l'acceptez pas, il tend a vous
détruire. » Tout se passe comme s’il y avait en moi une puissance
obscure qui s’introduit par les failles, qui tire parti des intermittences
de 1'étre, pour me fasciner. Je me rappelle que, jeune encore, jeune
marié, chaque fois que mon bonheur parvenait comme a un point
mort, cessait d’étre « alimenté », une certaine 7dée (méfiance, doute)
précipitait tout mon univers dans I'ombre. Mais il doit y avoir moyen
de refuser acces a cet esprit, de I'exorciser.

Autre propos du Docteur: « Votre Dieu est trop personnel...»
Mon premier mouvement a été de protester. C’est bien un Dieu
intensément personnel que j'ai senti vivre en moi un certain ven-
dredi 13, A& la nuit close. Mais il faut voir ce qui est en question :
le chrétien en général « se représente » Dieu en partant de I'homme,
de ses sentiments, de son regard (tout cela plus ou moins 1égitimé
par «l'analogie de I'étre » : 'homme créé a I'image de Dieu). Mais
si Dieu est amour, amour et paix infinie, si 'amour est I’absolu de
la connaissance, je puis étre enveloppé, pénétré, connu entiérement
sans que rien, en cet acte divin, rappelle 1'ceeil scrutateur (figuration
de la conscience morale) qui se pose et qui pése et qui fait peur. Un
Etre infiniment, intensément personnel peut étre, pour cela méme,
absolument dépourvu des attributs de notre personnalité misérable.

Dans mes moments de trouble, il y a de la peur. J’ai peur d’offenser
Dieu. Je me sens coupable. Tout cela est erreur. Dieu me pardonne,
il m’a pardonné. Ce n’est pas a moi de me juger. Songer a la parole
de Rimbaud : «La vision de la justice est le plaisir de Dieu seul. »

Un dernier propos du Docteur : « Votre religion est trop subjective.
Vous étes trop Genevois ! » (sans doute songeait-il 2 Amiel). Rien
d’autre a faire ici qu'a approuver, en souriant. C’est pourquoi rien
ne me revigore davantage que de faire « quelque chose pour les
miens », méme la plus petite chose.

*

J'en arrive & me demander si je fais bien d’entretenir en moi le
désir d'une guérison compléte (qui serait une sorte de retour a un
équilibre d’autrefois, équilibre que j’ai d’ailleurs connu bien rarement).
Humainement, ce désir cause en moi une tension qui engendre



LA MALADIE ET LA GUERISON 9

fatigue, déception ; j’ai fait tant d’efforts, et souvent si maladroits,
depuis trois ans... Spirituellement aussi ce désir peut m’égarer. Je
me rappelle le mot de saint Paul : « Dieu a voulu que j’aie une écharde
dans ma chair... » J’ignore ce que je serai dans le temps qui me reste
a vivre. Que je sois prét a tout. Que je marche sans avoir oll. Que
je demeure disponible. Si je dois rester chancelant, que je sois prét
a dire : « tout est bien », et a accueillir, au sein méme de ma faiblesse,
une force empruntée. Que le mot d’ordre soit, de plus en plus:
acceptation, acquiescement total. « Il n'y a qu’a mépriser son décou-
ragement, et qu'a aller toujours» (Iénelon). « Vous savez que les
Israélites suivaient dans le désert la colonne de nuée ou de feu, sans
savoir ou elle les menait : ils ne pouvaient prendre de la manne que
pour un jour, le reste se corrompait » (Fénelon). C'est bien un acte
d’znvolonté qu'il faut faire, par une certaine facon de regarder ailleurs,
d’étre ailleurs. Essayer de purifier son cceur (voie « purgative »).

Mais accepter la souffrance, ce n’est pas se complaire en elle
(Bloy !). C’est 1a qu’il convient d’étre vigilant. La souffrance dont
on fait sa chose opprime le cceur. Et on s’y enferme comme dans un

enfer.
ES

D’une part, il faut utiliser pour guérir les moyens de la médecine ;
d’'autre part, il faut croire. Mais faut-il attendre sa guérison de sa
croyance ? Faut-il croire que Dieu agit «dans le détail de ma vie »,
et surtout est-il sage et religieux de chercher a prendre Dieu et son
action « sur le fait » ? Sans doute, la foi peut étre de toutes les heures,
de tous les gestes de la vie. Mais 'erreur ne serait-elle pas de se dire,
en présence de tel accident ou malaise : « Dieu a donc voulu cela
aussi ! » Se méfier de ces jugements trop terrestres. Je ne sais ce qu’est
la volonté divine. La seule chose sfire, c’est que Dieu ne veut pas
ma perte, mais mon bien. Par quelle voie ?

Je relis la-dessus Fénelon : « Il ne faut chercher curieusement
a voir en soi ni 'avancement, ni les forces, ni la main de Dieu, qui
n’en est pas moins secourable quand elle se rend invisible. C’est en
se cachant qu’elle fait sa principale opération. »

Si on se laisse aller a interpréter, on aboutit rapidement a des
impasses, ou a cette alternative: est-ce Dieu, ou son adversaire,
qui m’envoie ceci, cela, cette épreuve, cette tentation ? De méme,
on s’égare a prétendre déchiffrer I'action de Dieu dans I’histoire —
ce que les chrétiens n’hésitent guére & faire depuis des siécles ! En
revanche, quoi qu'il arrive, quelque question qui nous soit posée,
nous pouvons dans notre réponse étre avec Dien. L’attitude qui nous
est demandée, face a l'obstacle, a l'adversité, peut toujours étre
religieuse. Maladies, souffrances, se dire simplement qu’elles appar-
tiennent a la condition humaine. Mais a l'occasion de ce mal, dont



I0 M. R.

la source est un mystére, Dieu peut s’adresser & moi — ou m’appeler
a lui. Ce chemin est le seul qui permette d’échapper au monde de

la contradiction.
*

Jattends. J’essaye de faire en moi le vide. J'essaye d’arréter
les mécanismes de la destruction. J'essaye de purifier mon cceur,
de laisser agir Dieu. J’essaye d’attendre. J’appelle en secret la paix,
mais A voix trés basse, afin de ne pas éveiller 1'esprit de discorde.
Jessaye de regarder venir ces vagues de méfiance avec ironze, de les
regarder monter des profondeurs, puis se dissiper une 4 une comme
des vapeurs. Gagner le zénith, le bleu absolu qui est au-dessus de moi,

reflet d'une autre lumiére.
*

Beauté des jours. Beauté des nuits. Poudroiement infini, traversé
d’étoiles filantes. Les lumiéres de la plaine, comme un autre ciel
clignotant, parce que les feuillages légérement agités voilent et
dévoilent les choses qui vivent dans le noir. Des éclairs de chaleur,
et tout l'univers palpite, respire. Je pense a la méditation de la
Jeune Parque, a sa «soif de désastres ». Autrefois, le spectacle de la
nuit étoilée me faisait peur. Maintenant, ce silence éternel qui est
aussi dans mon cceur est & peine mordu par l’angoisse.

*

— Mon Dieu, que tu sois pour moi désormais hors de tout débat,
au-dessus de toute question, absolument transcendant & toute pensée.
Que mon doute ne puisse t’atteindre. Qu’il retombe et s’anéantisse.
Que le vain travail qui se poursuit trop souvent en moi-méme, contre
moi-méme, contre Toi, ne dépasse pas le plan d'un automatisme
sans portée. Qu’au-dela de tout, il y ait, sinon toujours le sentiment
de ta Présence, du moins la certitude de ta Présence. Que je sache
que si, en cet instant, je ne puis croire en Toi de toute ma force,
je le pourrai demain. Que je sache que, supposé méme que je ne
puisse plus croire en Toi, tu continueras d’étre celui qui Est. Et
que tu ne m’abandonneras pas.

£ 3

Le monde de l'esprit est plus vaste que celui des grandeurs
mesurables qui s’offre au regard. Un monde ot tout communique
(j’entends tous les étres), out tout se rachéte, j’entends ol tous ont été
rachetés. Parfois un rayon nous arrive de trés loin. Proust dit quelque
chose de cela ; mais il ne s’agit que de son inconscient. La réalité
est bien plus insondable, et il n’est pas une 4&me qui vive en vase clos.

*



LA MALADIE ET LA GUERISON II

Changement d’orientation de ma vie religieuse (du moins puis-je
entrevoir son imminence) : la foi doit trouver sa source et son champ
de rayonnement au-dessus des considérations théologiques. Je me
suis toujours méfié de l'esprit de systéme ; d’ol ma grimace devant
les « doctrines » des philosophes (trop bien agencé pour étre vrail).
Une méfiance d’'une espéce voisine, voild ce que je ressens aujourd’hui
devant les constructions de la théologie (j'y vois toujours la main
de 'homme). Dans 1'Oraison méme, je suis tenté de m’arréter a
« Que ta Volonté soit faite ! » C’est 1a le point que rien ne peut dépasser.
Dieu est amour, et nous lui appartenons. Quoi qu’il arrive, c’est notre
bien qui, pour finir, se fera.

La persuasion me gagne que, si nous ne nous refusons pas, tout
ce qui se passe en nous peut étre béni. La persuasion que quelque
chose de cela doit transparaitre a notre insu et se propager contagieu-
sement jusqu’a nos proches.

« Que ta Volonté soit faite ! » peut signifier au moins trois choses.
La premiére : « Que j’aie la force d’agir conformément a ta Volonté »,
autrement dit : d’obéir a tes commandements! C’est l'interprétation
littérale et activiste. La seconde serait: « Je m’en remets a toi en
toute chose, j’accepte, je m’humilie, je m’anéantis devant Toi.»
Interprétation qu'on pourrait nommer passive, ou musulmane :
la Volonté de Dieu assimilée au pouvoir d'un Fatum. (Je n’ai pas
besoin d’ajouter que cette interprétation, parfois, me tente.) Mais
voici la troisiéme, la meilleure : « Donne-moi la force et la souplesse
d’adhérer a ta Volonté jusqu’a la pénétrer, jusqu’'a I’habiter. Donne-
moi la grice de ne rien vouloir d’autre.» Il s’agit de se tenir en
suspens, il s’agit d’étre vraiment porté.

La conscience venant au monde (est-ce cela, la catastrophe ? il y a
134 une extraordinaire ambiguité) a provoqué une scission dans l'étre,
puis une volontaire sécession. Il est certain que la conscience est liée
a I’'amour de soi ; elle est le ver dans le fruit. Mais 1A est la grandeur
de l'enjeu: de «néantifiante », la conscience peut devenir positive,
la vie peut se manifester a elle de nouveau comme «création ».
Alors, c’est I'unité et 1'éternité retrouvées, la réintégration, apres la
chute dans le temps et dans la contradiction. Mais peut-étre ne
pouvons-nous, dans cette existence, que faire quelques pas de ce cdté,
que pressentir cette révélation ?



12 M. R.

Ou I’humanité périra, ou I'’homme redeviendra un étre religieux.
Alors, il sera de nouveau facile de croire, de nouveau les cieux racon-
teront la gloire de Dieu. Nous vivons un temps de disgrice. Est-ce
la fin, 'approche de la fin ? Quoi qu’il en soit, il faut demeurer
fidéle.

*

Toutes nos craintes sont imaginaires. Ce qu'on craint, ce ne sont
que des images. La mort, la mort réelle n’est plus a craindre. Si on
est stir de cela, les chemins qui y ménent ne sont plus a craindre.
Ils ne devraient plus I'étre. Mais ici le corps résiste. Si du moins
I'esprit acceptait | Et quand la menace passe prés des étres chers ?
Je m’imagine quelquefois que I'idée de ma mort ne me touche plus
guére. Mais celle de I’Autre, de 1’Autre que je ne puis séparer de moi,
a laquelle je ne puis penser qu'avec moi, qu'en moi ?

*

C’est oui et non qu’il faut dire a la fois au monde. Tout y est
ambigu et contradictoire. Mais le non doit se fondre dans le owz,

pour finir.
*

Donner, donner en s’oubliant, c’est reprendre pied dans 1'étre.
Etrange économie, merveilleuse économie : on participe a I'étre dans
la mesure ot on s’oublie. L’homme est trop faible pour s’approprier
sa part d’étre. En voulant se replier sur soi, il ne presse que le néant.

*

D'une eau pure dans le Jour,
plate sous la paume de la main,
dans le premier matin sans reflet ni défaut.

D’une eau pure dans le Jour,
dans l'air bleu ridé d’aucun oiseau
— d’avant la mort, d’avant la vie —
seule Paix ol rien n’existe, et déja tout est consommé.

(Ecrit & M., récrit ce jour de Noél 1952.)

*

Fatigué, désuni. Le mieux alors est de se confier a la musique,
a cette musique qui nous emporte dans un monde de figures ou
régnent le mouvement, la proportion, la symétrie : Vivaldi, Haendel,
Bach, Mozart, les maitres de ’eurythmie. On m’assure qu’en Suéde,
ils font partie de la thérapeutique de la dépression. Je le crois sans



LA MALADIE ET LA GUERISON I3

peine, me rappelant tout ce que m’a donné, un certain soir, 4 K.,

le 3¢ Brandebourgeoss.
*

L’humour prét a jouer : mettre entre parenthéses (Aufheben)
cette machinerie nerveuse et corporelle. Si mon étre véritable est
quelque part, il est ailleurs. Mais cet étre silencieux, qu’il faut savoir
écouter, ne m’appartient pas (« Mon unique consolation est de ne pas
m’appartenir. » K. Barth).

*

Quelque chose d’important s’est passé il y a quelques semaines,
au cours d’'une de mes promenades, a M.: je me suis senti poussé
a accepter une mort qui serait mon total anéantissement. Mais alors,
par un retournement absolument inattendu, que rien ne pouvait me
faire espérer, par une invasion subite de la douceur, j'ai senti que
ce oui (j’accepte de mourir tout entier), je le disais devant Quelqu’un,
a Quelqu'un. Du coup, toute mon angoisse a été levée. Par ce bien-
heureux choc, j’ai éprouvé que je n’étais pas seul, que je ne pouvais
pas étre seul. La négation a été abolie, une réponse m’était donnée.

Et je sais maintenant que je ne puis pas revenir en arriére, que
I’homme d’autrefois, d’avant la rencontre, n’est plus.

*

Quand le trouble m’assaille, je me vois presque toujours partagé
entre deux attitudes : dire non, me raidir, refuser 1’angoisse ; dire oui
et m’abandonner a l’angoisse. Il arrive que la premiére méthode
réussisse (il suffit parfois d'une seule idée, d'un seul mot faste qui
traverse le ciel de la conscience) ; mais trés souvent — car au mot
vient répondre un autre mot — elle ouvre un combat dont je fais
les frais, étant a la fois'un et I'autre adversaires. La seconde méthode
est plus sfire, mais a long terme, a trés long terme. Le mieux serait
de ne pas choisir, de se porter d’emblée au-dela du point ol ce choix
est nécessaire (ou le parait), de passer outre, persuadé que « les deux
chemins ménent & Rome ». Le mieux est de s’abandonner, mais non
a l'angoisse, a l'incertitude plutdt, a un état transitoire de clair-
obscur sur lequel l'esprit se refuse a porter un jugement. En somme,
se désintéresser des signaux. Et & Dieu vat !

*

« Ne jugez point... » Cela signifie aussi qu’il faut oser ne pas se
juger soi-méme. Ce que je vaux, je ne le sais pas et je ne le saurai
jamais. Et Dieu me mesurera a une aune que je ne puis aucunement
imaginer. Mais je suis str déja qu’il n’y a pas de condamnation.

*



14 M. R.

« Aimer les autres comme soi-méme. » Mais peut-étre aussi s’aimer
comme un autre. « Charité bien ordonnée commence par soi-méme »,
pensée qui passe pour banale ou platement égoiste. Mais il s’agit de
s’accepter, de s’aimer, oui (d'un amour non possessif) comme son
prochain, comme celui qui vous est le plus proche. Alors seulement,
ce vous, ce je « est un autre ». Se regarder enfin charitablement.

*

Accepter la contradiction. Se dire qu’elle et moi sommes vraiment
faits I'un pour l'autre, a la mesure l'un de l'autre (mesure trop
humaine). Gagner le point ol la contradiction est supportable,
vivable, ou le silence est possible — et ot I'amour devient la seule
réponse, ou résolution possible.

%

Je lis dans Simone Pétrement (Le Dualisme chez Platon, les
gnostiques et les Manichéens) : « La grice n’est pas autre chose que
la liberté, mais elle signifie que notre liberté est un mystére, qu’elle
est quelque chose au-dela de nous » (j’ai souvent pensé que la liberté,
dont Sartre a pourtant si habilement « démontré » I'existence, n’est
peut-étre pas dans la nature). Et plus loin : «La cause de l'erreur,
de la folie, c’est nous-mémes, ou si c’est une cause extérieure, c’est
seulement en tant que cette cause est mélée avec nous-mémes...
la vraie liberté, c’est de trouver une pensée nouvelle, une volonté
nouvelle, un cceur nouveau.» Mais est-ce en soi-méme qu’on les

trouvera ?
*

« L’'ennemi qui sera vaincu le dernier, c’est la mort.» Vais-je
tomber dans le manichéisme (qui m’impressionnait déja du temps
que j’étudiais Bayle) ? Dieu consent-il ? Sans doute il y a ’explication
par le péché originel. Mais si la préférence accordée a soi est le mal,
on en vient & admettre que I'instinct de conservation est aussi le mal,
et que la vie qui impose cet instinct ’est également. La vie irait alors
contre Dieu ? Mais les choses ont un autre aspect : ce que j’appelle
le mal, la maladie, peut-étre méme la mort, dés que je les regarde
comme 1l faut, sans révolte, sans haine, comme choses qui ne sont
pas Dieu ; dés que je prends appui sur Dieu, en lui accordant ma
« foi», alors le mal, la maladie, la mort peut-étre, perdent leur aiguil-
lon, perdent leur force oppressive. Faut-il aller jusqu’a croire que si
je passe de 'ombre a la lumiére, le mal cesse d’étre le mal ? La lumiére,
c’est d’étre délivré de soi-méme.

(I1 est vrai que si je vois souffrir un autre, que si je le vois mourir,
la lumiére change encore.)



LA MALADIE ET LA GUERISON I5

Convergence des grandes religions. I1 n’y a qu’un Dieu. Maisily a
plusieurs expériences du sacré, plusieurs voies pour approcher de Dieu.
Ce que je nomme «l’exclusivisme chrétien» m’est insupportable.
Méme a 1'égard de l'incroyant, surtout a son égard, la foi ne peut
jamais étre un principe d’exclusion. Ce n’est pas a dire que toutes
les religions, nécessairement, se valent. Nous ne savons pas. Ce n’est
pas a dire que la voie qu'on choisit n’importe pas. Mais choisit-on
vraiment ? Tout contribue a nous sstuer, & nous placer dans une voie.

%k

L’instabilité, I'insécurité est le fait de I’homme, sa vraie condition.
Je le comprends enfin, et je voudrais I’admettre du plus profond
de mon étre, et aimer cette marche sans barriére, sans garde-fou,
ne plus craindre I’agoraphobie !

Longtemps j’ai fait effort pour me maintenir dans ce que j’appelle
pour simplifier «l'orthodoxie protestante». Harcelé par le doute,
hanté par un vague sentiment d’insécurité, je n’y suis pas parvenu.
Seule, une théologie négative me rend la vie et la respiration possibles.
Et ma foi s’en trouve augmentée. Il y a des jours et des nuits ol
une seule parole : « Je suis celui qui suis», suffit & me nourrir. Et
J’adhére alors pleinement aux mots de saint Paul aux Athéniens :
« En lui nous avons la vie, le mouvement et 1’étre. »

Avignon, le pont du Gard, «retour au pays des ancétres» !
La garrigue, U'olivier, les chemins bordés de genéts en fleurs et d’aubé-
pines. Vieilles murailles. L. et H. avec nous. Le vieux pont de Nyons,
en dos d’dne, d’'une seule arche, je I’avais vu, a trois reprises, ces
temps derniers, ou plutdt senti vaguement comme « une existence »,
au sortir du sommeil, vers cinq heures du matin, sans parvenir a
I'identifier, a la situer nulle part. Ma mémoire inconsciente en avait
gardé l'image, aprés vingt ans. Il a suffi que le projet d’un voyage en
Provence vint habiter mon esprit pour que cette image se désancrat
tout au fond de moi-méme. Mais elle était restée & mi-hauteur du
songe. Et j’ai poussé un cri quand, au détour de la route, a 'entrée
de la ville, je me suis trouvé soudain face au vieux pont de Nyons.

k



16 M. R.

Alerte permanente des aérodromes américains.
Des avions porteurs de bombes H croisent sans
interruption au-dessus de I’Europe occidentale. On
va construire un peu partout des rampes de lance-
ment de fusées & longue distance.

(Les journaux.)

APRES-DEMAIN, NOEL

Mon Dieu, donne-nous ta miséricorde.

Permets que ’humanité ne s’anéantisse pas elle-méme.

Confonds les criminels, ouvre les yeux des aveugles, réveille les
indifférents.

Que les « puissants » se voient un instant seulement A la place de
I’adversaire.

Que la peur desserre son étreinte,

Que tous les hommes voient enfin qu’il n'y a plus, pour eux, qu'une
seule voie, menant a la vie ou a la mort.

Qu’un rayon de lumiére pénétre ces cceurs fermeés sur leur différence

S’il est vrai que tu ne nous as pas abandonnés, ne nous abandonne pas.

S’il est vrai que 1'humanité doit survivre, donne-lui, donne-nous
d’espérer. :

Détruis les barriéres qui séparent ceux qui croient en toi. Fais sentir
ta présence, au-dessus de tout ce qui désunit. Inspire, non point
la tolérance mais 1'amour.

Je te demande tout cela au nom de ceux que j’aime. Je te le demande
en particulier pour ce petit enfant ignorant qui commence a vivre.
Mon Dieu, tu nous as donné ce petit-fils pour qu’il vive. Donne-lui
d’étre bon, d’étre généreux, de ne pas se détourner de toi.

L’humanité est d’abord en ceux que nous aimons. Si elle doit vivre
encore, que ce soit en nos fils et en nos filles.

Que ce soit en ce petit étre qui semble si bien protégé et qui est en
réalité si exposé, en ce petit enfant qui déja s’avance sur une créte
étroite entre deux abimes, seul, vers l’avenir. Que cet avenir ne
soit pas un avenir de mort !

Mon Dieu, toi qui sais tout, ne dis aucune parole. Demeure dans ton
silence. Mais écoute nos priéres.

*

Le 31 décembre 1957.

by A

Penser a étre heureux. Essayer de contribuer au bonheur des
autres, de ceux qui m’ont été donnés a aimer.



LA MALADIE ET LA GUERISON 1y

LS.

(fragment d’'une lettre & un ami, décembre 1960).

. « Généralement, dites-vous, tout commence par un sentiment
de faiblesse et d’indignité.» Et vous paraissez croire que j’aurais
commencé autrement. Mais non ! Ce qui a pu vous tromper en cela,
c’est que tous les textes que vous avez lus sont postérieurs a « 'évé-
nement »... « Tout parait rongé, frappé, terni», écrivez-vous. Mais
oui! J'ai éprouvé profondément ces choses. A 1'époque, je n’avais
pas de « cahier » ol prendre des notes, de sorte que rien ne subsiste
en moi de ce temps qu'un souvenir trés intense — et parfois une
menace. Tout s’est donc préparé longuement. Il me semble que, dans
une ou deux de mes interventions aux « Rencontres» (47, 48, 49),
il y a comme un cri d’angoisse a peine étouffé. A cette époque, j’ai
beaucoup lu Pascal. La petite étude qui le concerne (sept. 49) ne
traite qu’en apparence d'un probléme de datation. Il y a cependant
un point ou votre description ne correspond pas a ce qui s’est passé
en moi: « Seuls subsistent, dites-vous, les vestiges d'un autre état,
d'un autre étre.» Eh bien, pour moi, en cette période d’attente et
d’angoisse, rien ne subsistait, rien n’existait ailleurs ; c¢’était partout
a la fois le vide et 'oppression, le vide irrespirable. Il m’arrivait
d’appeler, de frapper a la porte. Mais c’est & un mur que je me
heurtais, et & un mur derriére lequel, pour moi, il n'y avait rien —
du moins le croyais-je.

Et puis, ce soir du 13 janvier 1950, ¢a a été l'illumination. Mais
ne dites pas: « Vous paraissez partir de l'immanence pure.» Vous
le dites parce que, tres naturellement, vous tentez de rattacher mon
activité ancienne, ma « pensée critique » antérieure a ce qui est venu
aprés. Et je n’affirmerai pas que de I'ancien au nouveau, il n'y ait
pas de fils conducteurs. N'empéche que ce soir de la «rencontre »
et pendant tous les temps qui ont suivi, j’ai senti jusqu’a I'évidence
la plus éblouissante que j’étais comme coupé de mon passé (c’était
méme douloureux parfois: tout ce que j'avais pu faire auparavant
ne valait désormais plus rien). « Transcendance immanente» ? Je
précise qu’il n’y a pas eu pour moi changement ou passage, que la
transcendance ne s’est pas muée en immanence. Il y a eu descente
inexplicable, communication incompréhensible. Vous parlez d’une
religion du Pére et d’une religion du Fils. Mais, qu’est-ce que ce
Pére qui n’aurait pas de relation avec ses enfants — les hommes ?
Qui ne communiquerait pas avec eux ? Qui serait comme s’il ne les



18 M. R.

aimait pas ? La «religion », c'est précisément cette existence d'un
lien vital (surnaturel — mais pas seulement surnaturel), entre le
Créateur et la créature. « Le royaume de Dieu est parmi nous »,
dit le Christ. Et 4 chaque instant il insiste sur cette présence. Je
puis m’intéresser beaucoup a Calvin, me réjouir avec Luther, mais
enfin, ce sont des théologiens, des exégétes. Dans la mesure ol je
suis chrétien, je suis a peu prés exclusivement évangéliqgue. Le chris-
tianisme est pour moi la religion du Pére ef du Fils.

L’expérience de 1'absence de Dieu, je sais aussi ce que cela peut
étre, je sais que c’est terrible. Si « ma religion » vous a semblé opti-
miste, c’est que les textes que vous avez entre les mains représentent
presque tous des essais de médication psychologique et spirituelle.
Jessayais de fuir les trous, les chausse-trapes, les moments noirs.
Pour moi aussi, il y a eu a 1'origine, dans des circonstances dont nous
n’avons nulle idée — que le mythe de la Genése n’évoque que de
fagon trés indirecte — une catastrophe métaphysique. Et les traces
en sont toujours et partout perceptibles. Dans aucun texte de Fénelon
peut-étre, je n’entre plus entiérement que dans le fragment du
Traité de I’Existence de Diew que vous avez cité: « Je ne suis pas,
0 mon Dieu, ce qui est: hélas! je suis presque ce qui n’est pas. Je
me vois comme un milieu incompréhensible entre le néant et 1’étre. »

Malgré tout, a I'expérience de I'absence il me faut bien opposer,
pour rester dans la vérité, 'expérience de la présence. Et peut-étre
avez-vous tendance a forcer le trait, quand vous soulignez la crainte
de Pascal de perdre la griace: « S’Il (Dieu) parait une fois, il est
toujours » (p. 559 de Brunschvicg) — fragment que Goldmann a mal
interprété. Et le dernier mot du Cwré de campagne de Bernanos,
si je ne me trompe, est: « Tout est grice.»

11 est vrai que maintenant, il me faut 1’avouer, la miséricorde
de Dieu — si j’excepte de rares moments de trouble, d’absence —
est une réalité acquise. Je me préoccupe peu de ce qui viendra « post
mortem meam » Absolument inimaginable. Si une «punition »
m’attend, elle ne sera en définitive qu’'un bienfait et un bonheur
incommensurables. Et peut-étre que tout se ramenera a une entrée
dans un état de présence absolue et ineffable (et aussi de communion),
état dont mous pouvons avoir dés «ici-bas» le pressentiment [...]
On ne doit pas se sentir toujours en exil, & une distance infinie de ce
« tout autre ». Mais il faut consentir d’abord a n’étre rien...

M. R.



	La maladie et la guérison 1950-1957

