
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1960)

Heft: 3

Artikel: Théologie réformée et philosophie de la religion chrétienne

Autor: Widmer, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380739

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

THÉOLOGIE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE

DE LA RELIGION CHRÉTIENNE '

Titre paradoxal que celui-là : la théologie réformée, lorsqu'elle est
fidèle à l'Ecriture et respectueuse des confessions de foi du XVIe siècle,
n'exclut-elle pas radicalement la possibilité même d'une philosophie
de la religion chrétienne Et cette dernière, comment peut-elle être
encore sérieusement envisagée en un siècle où la philosophie veut
être une strenge Wissenschaft

Théologie réformée et philosophie de la religion sont-elles
irréductiblement séparées, se tolèrent-elles ou entretiennent-elles entre elles
un dialogue Tel est l'enjeu de la discussion que nous voudrions
provoquer entre théologiens et philosophes.

Depuis les secousses provoquées par le libéralisme et le modernisme,

le procès de la théologie reste ouvert. Depuis le renouveau
de la métaphysique, la crise de la raison, de ses fondements et de
ses absolus n'est pas résolue.

Remarquons préliminairement qu'une œuvre aussi révolutionnaire
que la Kirchliche Dogmatik de K. Barth en théologie, des études
aussi poussées que celle de notre regretté collègue et ami P. Thévenaz
sur le statut de la raison en philosophie ou les travaux si prometteurs
de H. Duméry sur la signification du christianisme en philosophie
de la religion doivent retenir notre attention. Ils illustrent les changements

survenus au cours des trente dernières années dans la manière
de comprendre la théologie et la philosophie.

C'est à partir de ces travaux que nous considérons notre problème,
non que nous ayons à redire ou à préciser ce que nous avons dit
ailleurs de leurs auteurs, mais à dégager la nature, le fondement,

1 Texte résumé de la conférence prononcée à Rolle le 12 juin i960, lors
de la cinquante-quatrième séance annuelle de la Société romande de philosophie,

placée désormais sous la présidence de Mme Jeanne Hersch. M. Henri
Reverdin avait ouvert la séance en rappelant les origines de la Société.



THÉOLOGIE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE 2O3

la fonction et la méthode de la théologie réformée et de la philosophie
de la religion chrétienne dans leur confrontation ».

Rappelons pour mémoire qu'à la suite de la patristique et de
saint Augustin, le moyen âge traite les arts libéraux, les sciences et
la philosophie comme la propriété du Christ et de l'Eglise ; il
promeut une civilisation théologique ; la théologie, doctrina sacra, regina
scientiarum y occupe la première place. Dans les « sommes » des

XIIIe et XIVe siècles, l'étude des dogmes et leur formulation tendent
à se modeler sur l'idéal de la métaphysique spéculative. La théologie
devient une sorte d'ontologie supérieure, fondée sur la Révélation 2.

Par contre, commentant l'Ecriture à la seule lumière du témoignage

intérieur du Saint-Esprit, les réformateurs du XVIe siècle
mettent en cause les assises de la civilisation médiévale. Les sciences

profanes sont de moins en moins assujetties à la théologie ; elles
commencent à s'émanciper et à conquérir leur autonomie. Les
sciences historico-critiques se développent dès le XVIe siècle et
transforment profondément la problématique théologique 3.

Au XXe siècle, grâce au renouveau biblique et patristique, grâce
aussi à l'étude commune des richesses des diverses confessions
chrétiennes, les théologiens prennent à nouveau conscience de la spécificité

de leur discipline sans préjuger de ses rapports avec les philosophies.

Mais l'étude de ce problème ne peut être ni différée, ni éludée en
présence de l'essor de la métaphysique contemporaine.

DE LA THÉOLOGIE RÉFORMÉE

Comme toute discipline humaine, la théologie 4 se constitue dans
l'histoire et sa nature ne peut être comprise qu'à travers sa constitution

dans l'histoire.
Au-delà des diversités et des oppositions des théologies, le théologien

constate des invariants qui revêtent des formes multiples dans

1 Cf. nos articles, Dogmatique et philosophie dans les * prolégomènes » de

Karl Barth, Rev. théol. phil, 1954, p. 89 ss. ; Pierre Thévenaz, croyant philosophe,
Rev. d'hist. phil. rei., 1958, p. 232 ss. ; Synthèse chrétienne et exigence critique,
Rev. théol. phil., 1958, p. 203 ss.

2 Pour l'histoire de la théologie dans la patristique et au moyen âge, cf.
l'article Théologie du Dictionnaire de théologie catholique, dû au P. Congar ;
M.-D. Chenu : La théologie au XIIe siècle, Paris, 1957 Ea théologie au
XIIIe siècle, Paris, 1943 ; La théologie est-elle une science Paris, 1957.

3 Pour l'histoire de la théologie réformée, cf. Heppe-Bizer : Die Dogmatik
der evangelischen reformierten Kirche, Neukirchen, 1958 ; O. Weber : Grundlagen

der Dogmatik, Neukirchen, 1955, tome I, p. 88 ss.
4 Nous centrons notre effort sur la théologie réformée, car depuis la division

de la chrétienté, il n'y a plus de théologie chrétienne à proprement parler,
mais des théologies confessionnelles. Nous traiterons ailleurs de la légitimité de
la théologie spéculative.



204 GABRIEL WIDMER

leurs développements. L'une de ces constantes caractérise la théologie
réformée : se rapportant uniquement à la Révélation de Dieu en
Jésus-Christ, auquel les prophètes et les apôtres rendent témoignage,
la théologie réformée ne s'appuie pas sur une théologie naturelle ; elle
discute de sa possibilité seulement après avoir affirmé la primauté
de la Révélation exprimée dans la Bible et reconnue dans la foi à

Jésus-Christ (sola fide). En effet, la raison est pour elle déterminée

par la condition de l'homme, qui depuis sa révolte contre son Créateur
est incapable de franchir ses limites et de connaître le Dieu vivant
sans un renouvellement de son intelligence ».

Dans cette perspective, la théologie s'élabore uniquement à partir
de l'audition de la Parole de Dieu à travers l'Ecriture (auditus fidei)
et de l'obéissance confiante à la volonté de Dieu sous la motion
du Saint-Esprit 2. Elle se constitue historiquement en critiquant les

interprétations de la Bible trop complaisantes, comme celles du moyen
âge, pour les auteurs profanes : le recours à Aristote ou à Cicéron
risque de paganiser le sens de l'Ecriture et d'aboutir à une théologie
mi-théologique et mi-philosophique. Pour éviter cet écueil, on
interprétera l'Ecriture par elle-même (sola scriptura). Les institutions
ecclésiastiques et la discipline de l'Eglise subissent un traitement
analogue, pour les soustraire aux dangers du légalisme et du ritualisme

dénoncés par le Christ et les apôtres, et pour permettre l'édification

d'une Eglise fidèle à ses origines.
La théologie réformée se construit donc grâce à une double

critique et à une double recherche sur le plan doctrinal et ecclésiastique,
sur un refus du paganisme et du légalisme et sur un assentiment à
l'Ecriture et au Seigneur de l'Eglise, et non à partir d'un modèle
prédéterminé. A chaque période de l'histoire de l'Eglise, critique et
recherche sont à reprendre dans un contexte nouveau. La théologie
ne peut revêtir un aspect immuable, intangible, soumise qu'elle est
à l'intervention réformatrice et formatrice du Saint-Esprit.

Pareille intervention n'est pas irrationnelle, arbitraire et aveugle,
mais logique, motivée et éclairante. Elle fait partie du dessein de
Dieu, qui, à travers l'épopée d'Israël et l'histoire de l'Eglise, pénètre
dans l'histoire mondaine pour y insérer le plan rédempteur. Le
théologien admet une rationalité d'un type particulier qui s'exerce au
niveau des interventions de la transcendance et se reflète dans la

1 La théologie catholique se définit comme une quaedam impressio divinae
scientiae (saint Thomas : Summa theologica, la, Q. i, art. 3, ad 2), une participation

à la science divine elle-même.
2 « L'homme n'a pas naturellement cette attention (capacité de connaître

la Révélation), elle lui est donnée par la grâce et l'Esprit de Dieu qui le rendent
spirituel, tournent son cœur vers ces mystères et ouvrent ses yeux », écrira
un théologien zurichois du XVIIe siècle (Heidegger : Corpus theologiae
christianae, I, 27).



THÉOLOGIE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE 205

façon dont lui-même ordonne à son tour les mystères révélés ».

Preuve en soit la vigueur avec laquelle le théologien réformé réagit
contre toutes les formes d'illuminisme. L'anabaptisme, le piétisme
mysticiste, le fidéisme sous-estiment cette intelligibilité au profit d'une
inspiration subjective, incontrôlée et incontrôlable, désagrègent
l'Eglise et corrompent la plénitude de sa doctrine.

A travers sa constitution, la théologie réformée nous apparaît
comme un essai de formaliser les normes et les règles destinées à

promouvoir la prédication et la discipline de l'Eglise, à les mettre à

l'abri des déviations. Elle est un corps de doctrine et une normative,
jamais canonisés, ayant pour objet l'annonce du salut, sa réalisation
et son achèvement. Elle relaie hic et nunc l'enseignement et la
criteriologie des apôtres et des docteurs, qui eux-mêmes assuraient la
transmission du message et de l'œuvre de Jésus-Christ.

La mise à jour de cet invariant n'est pas la découverte du fondement

qui justifiera la théologie. On pourrait en effet objecter le caractère

artificiel et illusoire de cette discipline qui pourrait fort bien
connoter des valeurs religieuses, morales et cultuelles, mais sans
recouvrir une réalité authentiquement chrétienne. Seule la personne
et l'œuvre de Jésus-Christ lui donnent sa vraie réalité, en lui conférant

un fondement christologique, qui se rapporte à la personne de

Jésus-Christ, et sotériologique, qui se rapporte à son œuvre rédemptrice.

C'est pourquoi, la théologie n'est pas d'abord un discours sur
Dieu, ses preuves, ses attributs, mais la reprise de la visée christologique

et sotériologique de la prédication apostolique, de la
proclamation du Messie et de la manifestation de son salut 2.

Aborder d'autres sujets théoriques et pratiques avant ou
indépendamment d'une réflexion sur ce fondement conduit le théologien
à en poser d'autres. Ainsi lorsqu'il étudie à l'aide de la seule raison
les preuves de l'existence de Dieu comme des préliminaires, le
théologien est tenté par la suite de concevoir sa discipline comme une
sorte de gnose hybride, ni vraiment fondée sur le Révélateur, ni
défendable philosophiquement. Et combien de fois n'a-t-on pas
remplacé Jésus-Christ par un magistère, une doctrine canonisée, une

1 Cette rationalité se manifeste par exemple dans Topposition entre la
sagesse divine, révélée en Jésus-Christ, et la sagesse humaine et dans la «

transmutation des valeurs » qu'elle opère : « Ce qu'il y a de fou dans le monde, voilà
ce que Dieu a choisi pour confondre les sages ; ce qu'il y a de faible dans le
monde, voilà ce que Dieu a choisi pour confondre la force ; ce qui est dans le
monde sans naissance et ce que Ton méprise, voilà ce que Dieu a choisi ; ce qui
n'est pas pour réduire à rien ce qui est, afin qu'aucune chair n'aille se glorifier
devant Dieu» (I Cor. i : 27-29, cf. Jacq. 2 : 5).

2 Seule la médiation du Christ entre Dieu et le monde est valable, excluant
toute mythologie, toute théogonie comme toute philosophie qui ferait des
idées ou des valeurs des médiations en elles-mêmes entre le divin et l'humain.



206 GABRIEL WIDMER

expérience mystique ou morale On a abouti à un totalitarisme
ecclésiastique ou doctrinal, à la superstition ou au moralisme. Le
théologien n'utilisera ni une ontologie, ni une anthropologie pour
donner une réalité à sa science ou pour convaincre l'incrédule du
bien-fondé de son entreprise, sinon il extrapole des éléments
métaphysiques de leurs cadres légitimes dans la sphère de la vie spirituelle.
Ni le bien suprême, ni l'acte pur, ni l'esprit absolu, ni le sentiment
de dépendance ou la compréhension de soi ne peuvent remplacer le
fondateur de la christologie et de la sotériologie.

Le théologien n'a pas à choisir le fondement de sa discipline ; il
n'a qu'à le reconnaître, puisqu'il se présente à lui dans l'acte de foi.
Il ne peut le mettre en question sans faire évanouir sa raison d'être,
ni avoir prise sur lui sans s'ériger en fondement à sa place. Il ne
peut que le confesser comme le signe de la libre grâce de Dieu et
de sa miséricordieuse condescendance.

La théologie existe donc par Jésus-Christ ; elle n'a pas de réalité
en dehors de lui et ne peut se donner à elle-même les lettres de créance
qui l'accréditeraient auprès des autres sciences. Ses formulations ne
peuvent être contestées que par un retour et un recours à l'Ecriture
et non par d'autres sciences et les philosophies. Admettons qu'elles
le soient, cela prouverait leur infidélité au seul fondement qui les

justifie ».

Cela étant, la fonction de la théologie consiste à nourrir et à

critiquer la prédication de l'Eglise, sans exercer sur elle une contrainte.
Elle n'est pas en effet un code divin, doublé d'un appareil judiciaire,
mais un don de Dieu pour l'Eglise, ni un moyen de surveillance tombé
du ciel à disposition d'un tribunal inquisitorial, mais un acte d'obéissance

au Seigneur. Ni spéculation abstraite, ni ensemble de règles
asservissantes, elle oriente l'enseignement de l'Eglise, l'éclairé pour
l'empêcher de s'enliser dans la foi du charbonnier ou de s'exalter dans
des rêveries gnostiques. Nouvelle manifestation de sa rationalité que
ce rejet de l'idolâtrie des formules et des vaticinations d'une sagesse
ésotérique.

Formuler la doctrine de l'Eglise, l'interprétation théologique de
l'Ecriture et des dogmes, repérer les déviations doctrinales et les
aberrations morales, y remédier dans la mesure du possible, voilà
les fonctions de la théologie avec leur portée pratique. Elle dépiste
en effet les vérités et les erreurs des doctrines, apprécie les argumentations

et en détecte les faiblesses, juge les systèmes, conservant
ou abandonnant certains de leurs éléments. Discipline pratique et
pastorale, elle est destinée à tous les responsables de la vie de l'Eglise,

1 Quand le philosophe conteste au théologien le droit d'utiliser ses
fondements, il lui rend service et l'oblige à retrouver le fondement théologique.



THÉOLOGIE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE 207

chargés par le Pasteur et le Docteur par excellence d'initier au salut.
Un tel souci serait sans consistance et se traduirait dans une vague
culture religieuse, si la théologie ne remplissait pas sa fonction
positivement critique : examiner la conformité de la prédication et de
la doctrine à la norme constitutive du message chrétien, attestée

par l'Ecriture.
N'étant pas sur le même plan que les autres sciences, la théologie

use d'une méthode générale qui permet d'élaborer et de formuler un
énoncé en en rapportant la matière aux thèmes centraux de la
christologie et de la sotériologie. Grâce à l'analogia fidei, les auteurs du
Nouveau Testament découvrent le sens des paroles et des actes de
Jésus-Christ, en les situant dans l'histoire du salut, des promesses
et des prophéties, y discernant l'accomplissement des événements
préfiguratifs de l'ancienne alliance et l'annonce de leur achèvement
définitif. Pour eux, le Christ est le type, l'exemplaire de ce qui est
arrivé en Israël, de ce qui arrive et arrivera dans l'Eglise, celui qui
donne son sens à l'histoire sainte ».

Méthode analogique et typologique, cette démarche de l'intelligence

illuminée par la foi vise à tisser un réseau de relations vivantes
entre les idées et les valeurs vécues par le Christ et celles qui sont
incarnées par les fidèles dans l'Eglise. Méthode biblique, conforme
à la visée christologique et sotériologique, elle précise à quelles conditions

la vie et la pensée de l'Eglise sont conformes à la volonté de

son Seigneur ; elle rend manifeste ce qui est caché, en dégageant le
sens de la présence de l'Eternel dans le monde. Elle est commandée

par les interventions de Dieu au sein des événements, des hommes,
des rites porteurs de révélation et met au jour les modalités salvi-
fiques de cette pénétration de l'Eternel clans le temps, résumées dans
l'élection et les alliances.

En contexte réformé, ni les auctoritates (Bible, confessions de foi,
symboles des premiers conciles œcuméniques), ni les formules, ni les

concepts ne peuvent être absolutisés sans menacer dangereusement
l'analogia fidei, dont la mise en œuvre méthodologiquement implique
l'activité du Saint-Esprit2.

1 La méthode typologique n'a pas seulement un usage en herméneutique
biblique (cf. W. Vischer : Le témoignage au Christ dans l'Ancien Testament,
Neuchâtel-Paris, 1944, passim.), mais en dogmatique, comme le prouve l'usage
constant qu'en fait K. Barth dans sa dogmatique. Même les auteurs catholiques

en reconnaissent la valeur (cf. J. Daniélou : Essai sur le mystère de

l'histoire, Paris, 1954, Approches du Christ, Paris, i960, p. 88 ss.).
2 La Révélation ne supprime, ni ne transforme radicalement la structure

mentale de l'homme, ni ne la remplace par une autre ; il n'y a pas à proprement
parler une logique surnaturelle, mais ouverture, par la grâce, de l'intelligence
sur une réalité qui la dépasse ; le statut de la pensée est dans la perspective
chrétienne, transitoire, comme celui de l'être, destiné à être transfiguré dans
l'économie future.



208 GABRIEL WIDMER

En résumé, l'essence de la théologie nous apparaît comme une
doctrine normative de la foi constitutive de l'Eglise. Elle résulte de
la rencontre de la « mentalité » judéo-chrétienne et de la « mentalité »

hellénistique, dont nous n'avons pas à décrire présentement les aléas
des affrontements et des conciliations. Constatons seulement que
l'Israélite, selon les auteurs sacrés, ne soumet jamais ses comportements

vis-à-vis de Dieu et de son prochain à un examen rationnel,
mais s'exhorte à la repentance, dans le rappel de l'alliance et de la
loi, du jugement et de l'attente du Messie : chez lui, nulle préoccupation

philosophique, mais seulement un souci religieux, il ne cherche

pas au niveau de la raison une explication, une motivation humaine
de ses actes et de ses pensées, mais se voit toujours sous le regard
de Dieu. Nulle trace de ces questions métaphysiques qui replacent
l'homme seul devant son destin, sinon dans les textes sapientiaux
tardifs qui trahissent l'influence de l'hellénisme ».

Dans la mentalité grecque au contraire, et de très bonne heure
comme l'a montré M. R. Schaerer, on reconnaît un effort de
rationalisation des situations dramatiques, grâce à un exercice affiné de

l'intelligence discursive et analytique, une tentative de transposer
les éléments intelligibles d'un comportement du niveau de l'action
vécue au niveau de la réflexion sur l'action, en vue de trouver une
solution motivée 2. Toutes les conditions sont données pour que la
critique philosophique puisse prendre son essor.

Rien de tel chez le sémite, sa réflexion critique est suspendue à
une réflexion que j'appellerai « orante », « invocatrice » : Dieu choisit,
l'homme répond ou se tait ; Dieu ouvre le dialogue, l'homme s'y
engage ; Dieu se présente comme le Vivant et l'Agissant, mystérieusement

proche et mystérieusement autre, l'homme comme celui qui
reçoit ou refuse.

A l'origine, le christianisme s'enracine dans le judaïsme et dans
le prophétisme, puis, à travers les convertis cultivés, il se heurte à

la pensée hellénistique qu'il va chercher à situer par rapport à ses

sources bibliques. Avant le problème spéculatif des rapports entre

1 On sait que M. Cl. Tresmontant a exposé une métaphysique biblique
différente de la métaphysique grecque dans Essai sur la pensée hébraïque,
Paris, 1953, Etudes de métaphysique biblique, Paris, 1955, et Essai sur la
connaissance de Dieu, Paris, 1959 ; mais si la Bible contient des thèmes qui pourront

devenir des philosophèmes, elle ne sera la source d'une philosophie qu'en
entrant en contact avec des phUosophies déjà structurées, comme celles de la
Grèce. Ainsi la création, le sens de l'histoire, Tunité de l'homme sont repris au
niveau philosophique, en étant confrontés à la doctrine de l'éternité du monde,
à la conception cyclique du temps ou à la représentation dualiste de l'homme.

2 Cf. René Schaerer : L'homme antique, Paris, 1958. Cette rationalisation,
cela va sans dire, ne supprime pas la dimension profondément religieuse de la
pensée grecque, l'intelligence analytique n'exclut pas une intelligence intuitive.
La mentalité grecque n'est pas positiviste.



THÉOLOGIE REFORMEE ET PHILOSOPHIE 200.

la théologie naissante et les philosophies épanouies, il y a la situation
concrète de l'homme nourri de pensée grecque qui passe à la foi
chrétienne. Il cherche à comprendre la foi constituante de l'Eglise
(intellectus fidei), quitte à prélever une terminologie, un art de penser
sur son capital philosophique ; il fait l'inventaire des richesses du
dépôt révélé pour alimenter la foi des fidèles et les mettre à l'abri
des hérésies. Il se situe donc sur un plan différent de celui qui demeure
philosophe, méditant sur les conditions de toute pensée vraie, sur
la raison et son activité : il admet sans discussion la valeur rédemptrice

de la Révélation et la signification révélatrice du témoignage
auquel il adhère. Il travaille avec d'autres hommes à cette dogmatique

indispensable à la vie cultuelle, morale et contemplative de

l'Eglise ; responsable d'un service, celui de faire saillir les lignes
maîtresses de la Révélation, leur ordre et leur sens, leur cohérence et
leur unité. Il opère sur des certitudes et non sur des évidences, au
sens où la pensée grecque et philosophique les recherche comme des
indices de vérité. De telles certitudes résultent davantage d'un dévoilement

que d'une analyse ; ni slogans de propagande idéologique, ni
exhortations pieuses, elles s'éclairent les unes les autres, s'ordonnent
et font appel à la pensée comme à la volonté et à la sensibilité. Elles
concernent l'homme dans la plénitude de son être devant Dieu dont
la sagesse renverse les normes de la sagesse commune.

Conscient de la rationalité de l'histoire du salut et des certitudes
qu'elle engendre, le théologien ne peut esquiver une question : quel
est le rapport entre cette rationalité théologique et la rationalité
des diverses activités intellectuelles Une telle question ne relève
plus de la problématique théologique. Elle ne se pose pas au niveau
de cette réflexion première mise en œuvre par le théologien, lorsqu'il
apprécie, développe, ordonne les affirmations dogmatiques, mais au
niveau de cette réflexion seconde mise en œuvre par le philosophe
quand il étudie l'activité rationnelle, son cheminement, ses normes
non plus du point de vue de la Révélation, mais de la raison elle-
même ».

DE LA PHILOSOPHIE DE LA RELIGION CHRÉTIENNE

Avec cette question, nous passons de la sphère où la doctrine se

constitue et se vit à celui de l'examen critique de ses éléments
intelligibles et rationnellement structurés. A côté de la critique philoso-

1 Seul le théologien réformé peut poser naïvement cette question, parce
qu'il ne définit pas la raison comme le théologien catholique. Pour lui, la raison
n'est pas une faculté capable de connaître l'être des choses, faculté qui aurait
survécu à la chute, mais elle est une manière d'être de l'homme, une manifesta-



210 GABRIEL WIDMER

phique des sciences, des arts ou des morales, il y a une critique
philosophique de la religion et de la théologie, puisqu'elles sont
partiellement, il est vrai, marquées de l'empreinte de l'homme.

Analyser le statut de la raison dans la condition humaine, définir
ses capacités et ses limites, mettre à jour le cheminement de sa
quête de la vérité, autant d'objectifs philosophiques, qui revêtent
une profondeur nouvelle en face de la théologie, divine par son objet,
sa source et sa fin, humaine dans ses expressions, son langage et ses
méthodes. Philosophie inquiétée par la proximité de la théologie :

comment réagit-elle en présence d'un message qui traite d'insensé
l'athée qui se confie à sa propre intelligence »

Refuser cette interrogation par une fin de non-recevoir serait de
la part du philosophe avouer son incompétence en un domaine où
s'exerce la raison et qui serait pour lui une zone interdite. Attitude
de l'agnosticisme. La recevoir comme une invitation à créer une
philosophie chrétienne, faite d'extraits théologiques rationalisables
et systématisables, c'est pour le philosophe cacher sous son masque
le personnage du théologien. Certains spiritualistes chrétiens bien
intentionnés n'échappent pas à cette accusation. Enfin l'entendre
comme un appel à construire une religion conforme aux exigences
de la logique, dans les limites de la raison, pour porter un jugement
sur le christianisme historique, conduit à une impasse : de quel droit
le philosophe créerait-il une religion et une religion délestée de toute
positivité est-elle viable N'est-ce pas l'illusion du déisme

Le refus ou l'acceptation sous certaines réserves ne sont pas des
solutions proprement philosophiques d'un problème qui touche à la
raison d'être et à l'office du philosophe. En effet, en présence de la
science, des arts ou de toute autre activité humaine, le philosophe
peut admettre que, malgré la diversité de ses opérations, la raison
est une, se suffisant à elle-même, puisqu'elle est à elle-même sa propre
lumière dans sa recherche de la vérité ; il peut définir l'homme comme
animal rationale, que sa raison soit une participation au logos divin,
immanent ou transcendant, ou une puissance du moi. Mais que le
théologien lui parle d'une rationalité divine avec ses incidences sur
la rationalité humaine et le voici obligé de faire retour sur sa conception

de la raison, de prendre conscience de son genre de rationalité ;

tout ce qui allait de soi est remis en question : l'idée qu'il se faisait
de la transcendance lui apparaît maintenant comme le produit d'une

tion significative de sa condition devant Dieu. On ne parle pas de la raison
abstraite, séparée, mais de la raison de l'homme réprouvé ou justifié par exemple,
d'une raison qui colle à la situation de l'homme devant Dieu.

1 L'interpellation de l'homme à travers les prétentions de sa raison par
le Dieu vivant est un thème constant de l'Ecriture (quelques citations : Es. 55 :

8-9, Jér. 9 : 22-23, Rom. 9 : 20, I Cor. 1 et 2).



THÉOLOGIE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE 211

raison qui demeure tributaire de son humanité, même si pour atteindre
l'absolu elle opère une conversion, une réforme de l'entendement ou
une réduction. En face de la question du théologien, le philosophe
est donc ramené au centre de sa recherche, à la raison elle-même dans
son humanité, privée des appuis divins qu'elle se donnait. Il ne peut
en effet prendre la place du théologien, faire l'acte de foi et se mettre
à son école sans renier sa raison d'être ; il ne peut sortir du monde
dans lequel il pense, même s'il cherche à concevoir le bien suprême,
l'acte pur ou l'esprit absolu.

Cela étant, il est malaisé de repérer une philosophie de la religion
dans la philosophie occidentale, parce qu'elle y est partout sous-
jacente ». La pensée médiévale se présente comme un effort pour
récupérer l'autonomie de la philosophie sur la théologie. La pensée
moderne poursuit cette tentative avec succès, en se situant par
rapport à la théologie. Le problème reste ouvert de savoir pourquoi
certains auteurs, comme les cartésiens et plus près de nous Nietzsche,
Scheler, Lavelle, parlent de la religion d'une manière diffuse à propos
des problèmes éternels de la métaphysique, tandis que d'autres,
comme Kant et les postkantiens ou Bergson et Brunschvicg, y consacrent

des ouvrages particuliers. Tous envisagent diversement l'objet
et les méthodes de la philosophie de la religion, partent d'horizons
différents et en entreprennent l'étude dans des intentions souvent
opposées.

A cause de cette complexité des données historiques, contentons-
nous de cette hypothèse de recherche : la philosophie de la religion
se constitue d'abord en dégageant la rationalité inhérente aux expressions

conceptuelles dans lesquelles les fidèles traduisent le message
chrétien. Elle élucide les origines et le développement du christianisme
en examinant ses structures permanentes et les formes diverses dans
lesquelles elles se sont incarnées. Elle cherche à comprendre le sens
de cet ensemble d'idées, de valeurs, d'images, de rites qui forment
le tissu de la religion vivante et qui sont ordonnées par la théologie
en vue de leur compréhension de plus en plus approfondie2. Ce

faisant, elle restitue le sens de l'expérience chrétienne à la conscience

ï r Pour que la raison se mette elle-même en question, il a fallu que le message

chrétien excite la réflexion des philosophes ; n'est-ce pas l'indice qu'il
entraîne la réflexivité à son plus haut degré et que la foi chrétienne est pour la
pensée un ferment d'interrogations

2 Un exemple très simple : dans I Cor. 14 : 26-33, Paul enseigne aux
Corinthiens que la prophétie (la prédication en langage accessible à tous) est
supérieure aux glossolalies (les discours en langage hermétique). Le théologien y voit
l'affirmation de la supériorité d'un langage sur un autre en vue de l'édification
de l'Eglise ; la philosophie de la religion y discerne l'application d'une norme
logiquement justifiable : l'intelligible est supérieur à l'inintelligible et se
demande pourquoi et comment cette norme est valable dans le contexte de
l'expérience chrétienne.



212 GABRIEL WIDMER

reflexive ; en effet les promesses du salut sont vécues spontanément
dans la foi et élaborées réflexivement dans la théologie avec leur
ordre, leur unité et leur force qui donnent à la vie du chrétien son
sens. En reprenant au niveau de la réflexion seconde les facteurs
constitutifs de l'expérience chrétienne, la philosophie de la religion
découvre ce sens non plus en le vivant ou en l'élaborant, mais en

y prêtant une attention critique. Alors l'expérience chrétienne
suscitée par le message et l'œuvre du Christ apparaît non plus comme
arbitraire, irrationnelle et absurde aux yeux du philosophe, mais
profondément significative, avec sa logique interne, sa vectorialité
spécifique, ses valeurs et ses idées originales, sans qu'il fasse intervenir

l'acte de foi personnel.
Cet effort d'élucidation et de restitution de sens conduit le philosophe

de la religion à se poser une question qui le convie à une
nouvelle enquête : quelle relation y a-t-il entre cette raison philosophique
s'exerçant sur les expressions et les manifestations du message chrétien

et l'activité rationnelle qui les structure spontanément chez le
fidèle et réflexivement chez le théologien

Cette question nous introduit au problème de la légitimité de la
philosophie de la religion chrétienne, dont les conclusions demeurent,
pour le théologien, problématiques, soumises au plus ample informé.
Pour le philosophe, de telles investigations ne sont pas légitimes,
parce qu'elles lui seraient imposées par le théologien ; il n'a pas à

recevoir d'ordre du théologien et vice versa. Seule la question que
la raison est amenée à se poser à elle-même l'incite à cet effort.

Pour cette raison, il n'a pas à tenir compte d'un point de départ,
d'une donnée religieuse primitive, immédiatement accessible à la
conscience, que ce soit le sacré ou le numineux. Il n'a pas à juger
du degré de réalité et de la valeur de la foi constituante dont seules
les manifestations lui apparaissent. Il ne traite pas de la question
de savoir si ces « phénomènes » expressifs et signifiants de l'expérience
chrétienne correspondent à une réalité philosophiquement justifiable.
L'objet religieux lui est rendu présent dans l'Ecriture, la littérature
théologique, le culte et la vie chrétienne ; il n'a pas à le définir comme
doit le faire le théologien.

Cette suspension méthodique du jugement ne condamne pas le
philosophe à décrire seulement les phénomènes religieux, mais le
laisse libre d'étudier aussi objectivement que possible la manière dont
le christianisme est né et s'est développé selon une rationalité spécifique,

et comment il ne cesse de poser une question fondamentale
au philosophe lui-même. N'ayant rien à dire sur le bien-fondé d'une
doctrine du salut et ne cherchant pas à en tirer un argument en
faveur de l'origine divine de la raison, le philosophe est convaincu
qu'il n'ajoute, ni ne retranche rien à la religion. N'exerçant sur elle



THÉOLOGIE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE 213

aucune juridiction, il veille seulement à sauvegarder les exigences de la
raison interrogatrice dont l'efficacité lui est nécessaire et à respecter
l'originalité des expressions de la foi vivante que lui offre le théologien.

La philosophie de la religion se situe donc sur un autre plan que
la théologie. Elle n'est pas une apologétique camouflée visant à
démontrer la supériorité du christianisme sur les autres religions,
ni une introduction à la dogmatique s'appuyant sur la misère et
l'impuissance de la raison naturelle, ni une transcription des dogmes
en un langage métaphysique, ni enfin une méthodologie de l'ensemble
des disciplines théologiques. Sa fonction consiste à expliciter le statut
de la raison en contexte chrétien et ses répercussions pour la raison
et la condition humaines. Elle ne peut procéder directement à cet

examen, la raison ne pouvant être isolée de la conscience projective
dans laquelle elle agit ; il lui faut passer par le détour de l'examen
des expressions religieuses de la conscience qui se projette dans des

images, des symboles, des rites, des idées, un langage et des

comportements. Si, historiquement, la théologie met en cause les aspirations

et les prétentions de la métaphysique, il faut procéder, pour
saisir le sens de ce choc à une relecture, à un déchiffrage de la genèse
et du développement du christianisme. Détours indispensables, celui
de l'analyse de la conscience dans son intentionalité religieuse et
celui de l'examen de l'histoire de la religion vécue et de ses théologies,

seul moyen d'éviter l'écueil des abstractions simplificatrices.
En exerçant cette double fonction, la philosophie de la religion

ne se confond pas avec une spiritualité philosophique ou une
philosophie spirituelle, mais collabore de son point de vue avec la
philosophie des sciences, la philosophie de l'art, à l'élaboration d'une
métaphysique de la condition humaine et à une éthique de l'homme
créateur d'histoire.

Que le philosophe de la religion procède à l'analyse de la
conscience ou au déchiffrage de l'histoire du christianisme pour préciser
le statut de la raison humaine devant l'acte révélateur et rédempteur,
il use d'une méthode générale qui l'oblige préalablement à une critique
des préjugés épistémologiques et ontologiques, menaçant et hypothé-
tiquant toute recherche ultérieure ». La méthode de compréhension,

1 Deux exemples suffiront à montrer la nécessité de cette critique
épistémologique préliminaire : pour le positivisme scientiste, est rationnel ce qui est
observable et verifiable, voire démontrable, le surnaturel n'est donc pas rationnel

; il peut seulement être réduit à un trouble psychique et recevoir à ce niveau
une explication ; pour le théologien et le philosophe catholique, à l'opposé, il
y a une raison naturelle capable de saisir par abstraction l'être des choses, elle-
même participant à l'être et une raison surnaturelle apte à s'approcher des
mystères de la foi, parce qu'elle est illuminée par l'Esprit, il y a donc une
conciliation possible entre les vérités rationnellement démontrables et les vérités
surnaturelles.



214 GABRIEL WIDMER

dont use d'une manière si nuancée H. Duméry, tient compte de la
positivité, du caractère sui generis et révélé du christianisme et de
l'historicité de son développement doctrinal et institutionnel ; elle

permet de saisir avec sympathie les lois et l'essence de cette positivité

et de cette historicité, sans chercher à les expliquer ; elle fait
un effort de pénétration en se mettant à l'écoute des témoins, pour
percevoir à travers leurs paroles et leurs écrits les intentions dont
ils sont les porteurs et à travers leurs actes le sens qu'ils leur donnent.
Dans la pratique fidèle de cette méthode, la compréhension se traduit
par un affinement du jugement en présence de la richesse multiforme
des expressions de la vie religieuse : rites et objets consacrés relèvent
de la sensibilité, les mythes et les symboles de l'imagination et de
la volonté, les enseignements doctrinaux de l'intelligence. Toutes ces

composantes de l'expérience chrétienne sont vitalement imbriquées
les unes dans les autres dans la foi vécue ; le jugement du philosophe
les démêle. Elles sont pour le croyant autant de tremplins dans sa
visée du salut ; l'analyse du philosophe en montre la nécessité, car
c'est l'homme dans la plénitude de son être, sensibilité et affectivité,
imagination et volonté, intelligence et intuition, qui est appelé à
la rédemption ; elle fait apparaître une corrélation entre ces différents
niveaux de l'être et ce que la conscience en projette sur le plan des

expressions. Tandis que la méthode se diversifie au cours de son
application, elle adhère constamment à la condition humaine dans
sa complexité et dans l'infinité de ses productions ».

Sans un examen philosophique de la religion et de la raison,
l'intelligence banale ou spéculative s'arroge le droit d'apprécier le
christianisme d'une façon arbitraire, elle favorise les opinions absurdes
et se croit habilitée à en amender la doctrine. Intelligence séculari-
satrice et prétentieuse et d'autant plus présomptueuse qu'elle oublie
le statut de la raison, le philosophe se doit de l'éduquer et de la
corriger de ses excès, sans vouloir s'évader du climat de constante
interrogation dans lequel il œuvre laborieusement. Pour ce faire, il
met en œuvre toutes les ressources de sa réflexion critique pour
comprendre les idées, alors que le théologien promeut les valeurs et transmet

une tradition ; il dépiste les égarements de la raison, alors que
le théologien pourchasse les hérésies ; il décèle les méfaits de la
superstition de la raison et de l'idolâtrie du système, alors que le

théologien dénonce les perversions de la foi. A cause de la distance
qui sépare les thématisations théologiques de l'expérience et du
message chrétiens de la réflexion philosophique sur ces expressions
conceptuelles, un dialogue peut se nouer entre le théologien et le

1 Cf. Henry Duméry : Critique et religion, Paris, 1957, P- I7° ss- >

Philosophie de la religion, Paris, 1957, tome I, introduction. Nous ne résumons pas
sa méthode, mais nous nous en inspirons.



THÉOLOGIE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE 215

philosophe. Ce dialogue garde le philosophe du danger de concevoir
sa discipline sur le modèle d'une doctrine de salut ou sur le patron
d'une science positive, et évite au théologien la tentation de vouloir
imiter le philosophe. Il oblige l'un et l'autre non pas à des compromis,
mais à une prise de conscience de leurs responsabilités respectives.

Au terme de cette confrontation, nous nous apercevons que le
philosophe ne peut rester indifférent à l'expérience chrétienne,
puisqu'elle le ramène au cœur du problème métaphysique, à la question
du statut de la raison. Des considérations historiques, linguistiques
et logiques nous conduiraient à la même conclusion : comment
comprendre l'histoire de la pensée occidentale, référence de toute réflexion
philosophique valable, en faisant l'économie de l'apport du christianisme

Comment définir le langage métaphysique sans prendre en
considération les influences qu'il reçoit du langage théologique
Comment analyser l'argumentation et ses procédés dans le domaine
philosophique sans tenir compte de l'argumentation théologique
L'histoire, le langage et la logique reflètent la condition de l'homme,
animal rationale, avec son inquiète recherche de la vérité.

Même si, depuis la Réforme, le théologien est d'abord au service
de l'Eglise, il ne peut se soustraire à l'obligation d'interpeller le
philosophe, puisqu'il se sait l'héritier de ces prophètes et de ces

apôtres qui ont contesté la raison. A la différence du théologien
catholique, il n'a pas à souscrire au décret du Concile du Vatican
relatif à la raison et à son pouvoir d'affirmer l'existence de Dieu,
ni à accepter une conception déterminée de la raison et une
philosophie, comme propédeutique à la théologie.

Ne reconnaissant aucune autorité philosophique, il laisse au
philosophe la liberté de poursuivre son œuvre critique aussi loin qu'il
le pourra, lui rappelant seulement le sens qu'il donne à la question
de la rationalité de l'histoire du salut et à sa propre activité rationnelle.

Le philosophe lui montrera que ce sens est menacé par le
fidéisme et le rationalisme, s'il ne s'occupe pas de ses analyses.

Le fidéisme en effet postule que seule la foi, sans la raison, connaît
les vérités salvifiques, dont les formulations sont intangibles parce
que révélées. Il est l'epistemologie de l'illuminisme qui reconnaît une
place prépondérante à une intuition de type irrationnel. Il conduit
à l'angélisme qui abstrait le croyant de son humaine condition pour
l'introduire déjà dans le Royaume de Dieu. Au contraire, le
rationalisme estime que la raison participe immédiatement à la raison
divine et peut connaître le dessein de Dieu. Il tend à évacuer la
foi, en lui assignant un rôle provisoire dans la connaissance de Dieu,



2l6 GABRIEL WIDMER

qui prendra fin, lorsque la raison aura définitivement découvert le

sens rationnel caché dans les symboles et les mythes. Il est l'épis-
témologie d'un intellectualisme mal assimilé et aboutit à une gnose
qui réserve aux seuls initiés la connaissance adéquate du sens des

mystères.
Le philosophe de la religion ne répond donc pas directement à

la question du théologien, il lui indique seulement le but de son
effort et les résultats de la critique de la raison. Théologie réformée
et philosophie de la religion, deux disciplines avec leurs objets, leurs
fondements, leurs fonctions et leurs méthodes spécifiques ; théologien
et philosophe, deux types d'hommes avec leur condition, leur mission
et leurs dons différents. Et voici que surgit le dialogue qui les replace
devant leur service et leur souci, au moment où ils se replacent devant
leur raison. Définir les bases de ce dialogue, en dissiper les malentendus

pour éviter les équivoques et les contresens, tel est le premier
objectif à atteindre pour que le terrain soit débarrassé de tous les

partis pris qui l'encombrent depuis longtemps. Quant au dialogue
lui-même, il appartient aux philosophes et aux théologiens de le
reprendre, nous semble-t-il, sur de telles bases, sans jamais pouvoir
le clore, puisque la foi chrétienne ne cessera jamais d'interroger la
raison.

Gabriel Widmer.

DISCUSSION DU TRAVAIL DE M. G. WIDMER

L'entretien, présidé par M. S. Gagnebin, s'ouvre sur une intervention de
M. Charles Werner, qui remercie l'orateur, comme le feront les autres interpel-
lateurs, et poursuit : « Je trouve que M. Widmer a trop réduit la philosophie
de la religion à une réflexion subjective. Il nous a dit que cette philosophie ne

pose pas l'objet religieux... « Discipline philosophique, écrit-il dans sa septième
thèse, la philosophie de la religion met entre parenthèses la question de la
réalité et de la validité de l'objet religieux. » Pour ma part, je ne crois pas qu'il
faille ouvrir ici une parenthèse ; ce qu'il faut ouvrir, c'est bien plutôt une
compréhension de l'objet religieux. En d'autres termes, la philosophie de la
religion doit être une réflexion sur la nature de Dieu, et sur la nature de l'homme,
dans son rapport avec Dieu. Cette philosophie est une anthropologie, mettant
en lumière la vraie nature de l'homme, en tant qu'il se rattache directement à
l'être absolu. Cela revient à dire que la philosophie de la religion est une
philosophie de la liberté, car l'homme en tant qu'il se distingue de l'animal, est
essentiellement liberté, et c'est par la liberté qu'il accomplit sa destinée et
s'unit à Dieu. »

M. Albert Picot prend aussitôt la parole : « On a parlé tout à l'heure de

1904. C'était l'époque du matérialisme scientifique, et je me rappelle avec quel
soulagement la jeunesse accueillit... un exposé du professeur Th. Flournoy, fait



THEOLOGIE REFORMEE ET PHILOSOPHIE 217

à propos du centenaire du décès de Kant. Le dualisme kantien nous ouvrait la
porte de la raison pratique, nous conduisait à la notion de liberté, à Dieu et
finalement à la légitimité de l'Evangile. M. Widmer... nous met devant un
nouveau dualisme, celui de la théologie avec son autorité liée à la tradition et
de la philosophie de la religion où la pensée use d'une méthodologie infiniment
plus libre... J'ai peine à le suivre dans sa méthode théologique et on est beaucoup

plus à Taise en face de sa philosophie de la religion... Puisque M. Widmer
met dans sa recherche philosophique l'apport des témoins de la foi depuis
tantôt deux mille ans, ne prouve-t-il pas le caractère exhaustif de cette seconde

discipline Je lui pose cette question : Comment, à la Faculté, maintenir ce
fossé entre les deux disciplines N'y a-t-il pas sur le même chapitre nécessité
de ponts solides entre les deux domaines »

« Les réflexions de M. Widmer, demande M. Auguste Lemaître, excluent-
elles la possibilité d'un effort philosophique portant non sur la théologie, mais bien
sur la religion A mes yeux, le programme classique d'une philosophie de la
religion qui cherche à dépasser l'histoire et la phénoménologie, pour circonscrire
le domaine de la religion et en définir les catégories fondamentales ne saurait
être abandonné. Si la théologie est orientée vers l'action, et se veut au service
de l'Eglise, elle est pourtant une discipline de pensée, et me paraît comme telle
prête à assumer elle-même la tâche critique que M. Widmer attribue à la
philosophie. Elle se pose des questions relatives à la rationalité des dogmes qu'elle
énonce, comme à la cohérence interne des affirmations de la foi. Peut-on s'intéresser

à une évaluation hiérarchique des thèses d'une pensée religieuse, sans se

prononcer sur la réalité et la valeur de l'objet de cette pensée »

M. Widmer : « Sur ce dernier point, je désire faire remarquer à M. Werner
et à M. Lemaître que le philosophe de la religion, s'il est croyant, est plus apte
à comprendre la valeur rédemptrice de la révélation que l'athée ; mais la
philosophie à l'élaboration de laquelle il se consacre avec d'autres (des athées aussi)
n'a pas à démontrer que les catégories religieuses correspondent à une réalité
saisissable rationnellement ou expérimentalement ou intuitivement ; elle n'est
pas une apologétique, mais bien une anthropologie, comme l'observe M. Werner,
mais j'ajouterai une anthropologie dont l'objet est la condition historique et
communautaire de l'homme, et sa destinée devant un Dieu qui se révèle à

travers l'homme lui-même. Or, cette anthropologie a une dimension religieuse,
M. Lemaître a raison de le rappeler, qui doit retenir l'attention du philosophe.
Ce dernier se penche sur toutes les manifestations de la vie religieuse ; mais
lorsqu'il s'attaque au problème fondamental, celui du statut de la raison, il
s'intéresse surtout à la théologie comme à l'expression la plus rationalisée de

l'expérience religieuse. La théologie est donc une discipline de pensée, dont la
tâche critique s'exerce sur la formulation et l'interprétation du message rédempteur

et des dogmes et non sur l'activité de la raison comme manière d'être de

l'homme, et sur ses résultats, ce qui est la tâche de la critique philosophique. La
critique donc varie selon ses objets. Cela m'amène à souligner les rapports entre
théologie et philosophie de la religion, à la suite de la question de M. Picot :

toutes deux requièrent l'activité de la pensée, mais chacune à sa manière, l'une
s'appuie sur la grâce qui, par la foi, renouvelle la pensée pour « comprendre »

le mystère du salut, l'autre sur la fonction « critique » d'une raison qui se structure

d'une façon toujours plus nuancée ; mais elles ne peuvent s'ignorer, étant
donné le statut incarné du théologien et du philosophe et leur enracinement
dans l'histoire. La théologie n'est pas la révélation ; la philosophie n'est pas

15



2l8 DISCUSSION

l'absolu de la raison. Le pasteur est au service du Christ dans le monde ; il doit
donc étudier la théologie sans négliger les philosophies. »

M. Henri Reverdin : « Selon la tradition réformée, la théologie est la
discipline élaborée « par l'Eglise », écrivez-vous dans votre première thèse. Est-elle
vraiment élaborée par l'Eglise Ou bien le serait-elle par un groupe auquel
l'Eglise en aurait confié le soin : compagnie de pasteurs, école de théologie
N'est-elle pas bien plutôt l'œuvre d'une grande personnalité Comment y
rattacher la troisième thèse, « la fonction primordiale de la théologie est de veiller

sur la fidélité et l'authenticité de la prédication de l'Eglise » Je suis
heureux que dès la thèse 6 vous attribuiez un rôle caractéristique à l'expérience
religieuse, en défaveur chez certains... La mise entre parenthèses, dont on a

déjà discuté, fait penser au principe d'exclusion de la transcendance de Flournoy

; c'est en tant que savants qu'il exhortait les psychologues à écarter toute
discussion, tout examen même concernant la transcendance de T« objet »

religieux. Flournoy, croyant et pensant, n'y invitait certes pas les philosophes
(ni les théologiens »

« Vaste question que celle de l'élaboration de la théologie, réplique M. Widmer,

puisque la théologie se situe dans le prolongement de l'histoire sainte,
œuvre du Saint-Esprit illuminant l'intelligence, de l'Eglise dépositaire du message

et des témoignages et bien sûr des « personnalités », dont l'œuvre, à leurs
yeux, est inséparable du Saint-Esprit et de l'Eglise, même s'ils combattent
certaines doctrines ecclésiastiques et des aspects de l'institution ; c'est pourquoi
leur œuvre est liée à l'être de l'Eglise... Il y a une expérience chrétienne spécifique,

parce que la foi renouvelle l'homme dans sa totalité, à travers une sorte
de réactualisation de la mort et de la résurrection du Christ. La mise entre
parenthèses, à la différence du principe d'exclusion, est assumée par le philosophe

de la religion, pour lui permettre de « situer » la transcendance à son
niveau, qui est d'être au-dessus de tous les niveaux, afin de ne pas la réduire à
des catégories qui sont œuvres humaines et qui doivent être analysées comme
telles, humaines comme les expériences qu'elles expriment et sous-tendent,
c'est-à-dire non pas passives, mais actives et agissantes au plus haut point. Ne
le pensez-vous pas »

M. Reverdin : « Je suis en plein accord avec vous : l'expérience n'est pas
un simple « éprouvement », un enregistrement passif. Toutes les puissances de
l'âme... y participent. »

M. René Schaerer lit un fragment d'une lettre du R. P. M. M. Cottier,
retenu par les obligations de son ministère : « La formule hypothético-déductive
(pour caractériser la méthode de la théologie catholique, dont use M. Widmer
dans sa thèse 4) ne me paraît pas heureuse. Mieux vaudrait dire : lecture
explicative du donné révélé par la raison éclairée par la foi. La théologie, « intelligence

de la foi », reste inférieure à la foi, qu'elle suppose cependant. Elle est
une démarche de la raison qui s'efforce de scruter les richesses de la foi, Fides
quaerens intellectum. Une conclusion théologique est valide, comme est valide
l'usage de la raison, mais elle ne saurait équivaloir à une vérité révélée. La
théologie est inférieure, pour le catholique, au donné révélé et à son explicitation
par le Magistère assisté du Saint-Esprit. » Puis M. Schaerer ajoute : « La
théologie, nous dit M. Widmer, est une discipline pratique et critique, qui a pour
fonction primordiale de veiller sur la fidélité et l'authenticité de la prédication
de l'Eglise. Cette pratique et cette critique ne dépendent-elles pas d'un effort
préalable d'intellection Entre la Grâce éclairante et l'action pratique n'y



THÉOLOGIE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE 210.

a-t-il pas l'effort de spéculation qui relève de la théologie La hiérarchie des
niveaux admise par le catholique Duméry et retenue par M. Widmer, est-elle
compatible avec une théologie d'inspiration protestante »

M. Widmer souligne l'intérêt de la mise au point du R. P. Cottier, relative
à une thèse qui, sur la demande du groupe neuchâtelois, a été omise, pour éviter
de trop longs développements ; puis à l'adresse de M. Schaerer : « A la suite de
mes réponses aux précédents interlocuteurs, je remarque que l'intelligence est
transformée par l'étude de son objet, celle du théologien par l'Ecriture et de ses

commentaires, celles du philosophe par les Dialogues de Platon, par exemple ;

transformation qui n'est pas spéculation pour le théologien, puisque son effort
vise à structurer le témoignage et le culte des croyants, mais approfondissement,
pénétration à travers une prise de conscience des incidences du message chrétien

et de la grâce sur la condition humaine. Je suis donc d'accord avec vous,
à condition de remplacer spéculation par intellection. — Le « catholicisme »

de Duméry demeure, me semble-t-il, étranger à sa théorie des niveaux, dont
l'intention est de sauvegarder la transcendance de Dieu, et il rejoint par ce
biais un souci primordial du protestantisme ; je subodore derrière votre question

une interrogation troublante qui s'est imposée à moi et que je devrai
un jour élucider : quel est le rapport entre la Transcendance et l'Incarnation,
le plotinisme et le christianisme »

M. Ferdinand Gonseth intervient alors : «... Comme la théologie, la science
est irréductible à la philosophie. Son authenticité n'est pas discursivement expli-
citable : elle est de Tordre de l'acte efficace, et, par conséquent, de l'expérience
vécue. Comme le théologien, le savant se trouve devant le problème d'aménager
ses rapports avec la philosophie. Il ne pourra le faire qu'en réservant essentiellement

son autonomie... Certes, la science et la théologie n'ont pas le même
domaine d'authenticité. En un sens, ils sont profondément différents... J'ai
souligné des analogies très réelles. Par là même, j'ai marqué mon accord avec
M. Widmer sur tout ce qui me semble être l'essentiel de sa revendication envers
la philosophie. Je suis moins d'accord avec lui quant à son rapport avec la
philosophie. Il me paraît très paradoxal que son argumentation soit tout
inspirée, tout informée, tout en fonction d'une attitude philosophique
particulière, de l'attitude philosophique qui me paraît précisément inconciliable avec
sa visée fondamentale. A mon avis, un rapport de quelque authenticité ne peut
s'établir entre l'intention scientifique et l'intention philosophique que dans le
cadre d'une philosophie ouverte. Il ne me paraît pas qu'il puisse en être autrement

de l'intention théologique telle que M. Widmer la présente. Certes, il ne
m'a pas échappé que M. Widmer y fait allusion... mais je ne suis pas certain
d'en avoir exactement apprécié la portée. Dans une recherche ouverte, quelle
qu'elle soit, la raison ne se trouve pas mise en cause au nom d'une expérience à

laquelle elle n'aurait aucunement pris part. Elle se dépasse elle-même, par une
conscience renouvelée et approfondie que, s'exerçant, elle prend d'elle-même. »

M. Widmer se réjouit de ce que la position de M. Gonseth rejoint la sienne
sur des points essentiels, puis : «la théologie ne vit que parce qu'elle est ouverte
aux interventions du Saint-Esprit à travers l'audition de la Parole, et sur son
achèvement dans la vision béatifique. Selon moi, la philosophie elle aussi est
vivante dans la mesure où elle est ouverte à l'acte de la raison créant ses normes
d'une manière toujours plus nuancée, et sur sa participation à la condition de
l'homme. Or, la raison comme acte n'est pas seulement mise en cause par la
science, au sein de laquelle elle s'exerce et prend conscience d'elle-même, mais



220 DISCUSSION

aussi par la théologie, parce que, en tant que puissance de l'homme, elle s'y
exerce aussi. Il n'y a pas contamination réciproque de la science et de la théologie

dans cette double mise en question, car Tune se déroule au niveau de
l'immanence, l'autre est sous le coup de la transcendance : pourtant Tune et
l'autre sont tributaires d'une expérience sui generis. Je ne pars donc pas d'une
attitude philosophique particulière, à moins que vous ne caractérisiez comme telle
celle qui consiste à mettre à jour les préjugés de la raison et à reconnaître à
l'activité de cette dernière une énergie indéfinie. »

Les références à l'idéalisme allemand de l'exposé de M. Widmer, selon
M. Philippe Müller, « doivent alerter », car sa distinction entre théologie et
philosophie de la religion est en opposition à ce cadre de références qui reprend
de la valeur étant donné la renaissance des religions positives, et il ajoute :

«... la philosophie que vous confrontiez avec la théologie et qui inspire vos
réflexions sur la critique radicale de la raison... s'est elle aussi transformée... Elle
ne se présente plus comme une confession de la faiblesse et de l'impuissance
humaine, mais comme une voie d'accès à la vérité, et la philosophie de la religion
y est à sa place, comme une des formes sous lesquelles l'esprit cherche à
récupérer tout son domaine et tous ses pouvoirs (cf. Sartre). Dès lors, le dialogue
entre le théologien et le philosophe risque bien de changer de sens : ce sera de
nouveau au théologien de se justifier, de se démarquer la place que le philosophe
lui donne, place provisoire, transitoire à l'intérieur d'un ensemble qui déborde
de la théologie insulaire de notre tradition chrétienne pour englober toutes les
théologies. S'il doit y avoir dialogue, qu'au moins on commence par définir les
positions d'une façon qu'acceptent les interlocuteurs : ce n'est que lorsque
chacun est mis en question que l'entretien échappe aux banalités de la
politesse. »

M. Fernand Brunner rappelle les sources et les intentions du conférencier,
puis l'interroge : « Pourquoi ne pas admettre que l'objet de la théologie est
suprêmement rationnel Je ne pense pas qu'on puisse déclarer, sinon par
hyperbole, que cet objet est contraire à la raison. Et je ne crois pas davantage
que la raison du philosophe ait entièrement développé ses pouvoirs tant qu'elle
n'a pas reconnu l'existence de Dieu... Cette synergie de la foi et de la raison
ne peut qu'assurer un approfondissement de la vérité, tandis qu'il est permis
de craindre l'appauvrissement de la foi comme de la raison si elles demeurent
juxtaposées. Ma deuxième question consiste à vous demander ce que vous
pensez de l'idéal célèbre dont vous n'avez pas parlé, de la Fides quaerens
intellectum. Je crois pour ma part que la foi aspire à l'intelligence. Dans cette
perspective, la foi est seconde en dignité. Ce n'est pas là du rationalisme, car
l'intelligence dont il est question n'est pas la raison abstraite, théorique, froide,
impersonnelle. Ce n'est pas là non plus une thèse qui répugne au protestantisme

(cf. Weigel, Poiret, etc.). »

Comme il ne reste que quelques minutes avant la clôture de la séance,
M. Widmer répond sommairement aux deux derniers interpellateurs : « A
M. Müller, je rappelle i° que la mise en question radicale de la raison par
elle-même n'est pas un signe de faiblesse, mais de courage et de lucidité, 2° que
personne, et surtout pas le philosophe ne peut inviter le théologien à justifier
sa discipline, qui est illégitime en dehors de son seul fondement historique et
idéel, Jésus-Christ et sa révélation. Je ne vois pas comment le philosophe est
habilité à donner sa place respective à chaque théologie des religions positives,
sinon en demeurant sur le plan de la phénoménologie, à moins de sombrer dans



THÉOLOGIE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE 221

le syncrétisme. Je pense aussi que le dialogue est viable seulement dans le
climat d'une interrogation mutuelle. — M. Brunner arrive à propos ; il est le
représentant d'une philosophia perennis, profondément imprégnée du christianisme,

aux dépens des autres religions et jamais suspecte de syncrétisme. Il
connaît mon admiration pour l'augustinisme et Malebranche et je suis disposé
à reconnaître le caractère suprêmement rationnel de la théologie, à souscrire au
mariage de la foi et de la raison, à définir la doctrina sacra comme Fides quaerens
intellectum, mais à une condition, que l'on reconnaisse Dieu, révélé en Jésus-
Christ, objet de la théologie comme étant transrationnel, la raison illuminée par
la foi comme une raison encore humaine et la foi aiguillonnée par la raison
comme une foi espérant sa transformation en vision, la Fides quarens intellectum
comme la foi unie à une communauté par les liens de la charité et sollicitée par
Dieu à rayonner grâce à une intelligence visant à l'universalité. Or, il nous est
loisible de penser qu'une telle condition modifie profondément le cadre et
l'intention de la philosophia perennis, sans pour autant la récuser. »

Plusieurs interpellateurs qui s'étaient inscrits auprès de notre président
n'eurent pas le temps de prendre la parole et ont envoyé leurs questions, que
nous transcrivons ici avec quelques coupures. M. H.-L. Miéville » discerne
deux postulats sous-jacents à la théologie définie comme une discipline de
contrôle : « i. L'intention et l'enseignement de Jésus-Christ peuvent être définis
d'une façon objective, lorsqu'on s'y applique de la manière qui convient, sans
qu'il s'y mêle des éléments d'interprétation d'ordre subjectif et contingent. La
documentation dont nous disposons pour cela étant jugée suffisante et permettant

une exégèse valable quant à l'essentiel pour tout esprit non prévenu. —
2. « L'enseignement du Christ — le premier postulat étant admis — fait loi
absolument. Si Jésus-Christ est la Parole de Dieu, son infaillibilité paraît en
découler et toute interprétation trop libre, toute réserve critique doit être
dénoncée comme une déviation condamnable. La foi chrétienne est alors définie
(implicitement) comme l'adhésion de la pensée à une vérité conçue comme une
donnée objective que Ton peut s'approprier comme telle, que Ton accepte ou
refuse en bloc sur la foi de sa provenance, et non en vertu et selon la mesure de

la lumière qu'elle produit en l'esprit. A ces postulats, M. Miéville n'oppose pas
seulement la diversité des opinions des théologiens soit au cours du temps, soit
actuellement, mais l'exemple de saint Paul et de saint Jean, qui ont formulé
leur conception de l'œuvre du Christ, bien plutôt qu'ils ne se sont attachés à
recueillir rigoureusement un enseignement de la bouche même du Christ. Ne
sont-ce pas là des modèles de ce que devraient faire les théologiens d'aujourd'hui,

en reconnaissant la part de subjectivité qu'implique cette tâche » Sur
la philosophie de la religion : « Le programme tracé par M. Widmer pour la
philosophie de la religion et qui est de dégager la cohérence des structures
rationnelles de l'expérience religieuse, est appliqué, à titre d'exemple, par
M. Miéville au rite du sacrifice. Ce faisant il montre que les structures en sont
diverses et que leur cohérence est une question qui divise encore les théologiens.
M. Miéville pose ensuite le problème du lien de cette cohérence avec la vérité. Si le
lien est reconnu, alors la philosophie de la religion a un pouvoir judicatoire que
semble écarter M. Widmer ; si le lien est nié, alors le problème que M. Widmer

1 Empêché d'assister à la conférence, M. Miéville a bien voulu rédiger des

remarques relatives aux thèses reproduites sur la convocation ; elles recouvrent
en partie des observations faites par les orateurs présents ; celles qui présentent
des différences ont été résumées par M. S. Gagnebin.



222 DISCUSSION

charge la philosophie de résoudre n'est pas de son ressort, car la philosophie est
essentiellement une recherche de vérité. La phénoménologie qui écarte la question

de la vérité n'est qu'une discipline auxiliaire de la philosophie. Si la
philosophie exerçait sa fonction à l'égard de la théologie, elle chercherait ce qu'Euken
a appelé sa « Wahrheitsgehalt » et aboutirait soit à une philosophie religieuse,
soit à considérer la religion comme un phénomène humain à la façon de Hume
(cf. H.-L. Miéville : Condition de l'homme, Genève, 1959). »

Sans discuter les postulats mis en relief par M. Miéville, je lui concède la
part de subjectivité inhérente à toute théologie ; encore faut-il souligner qu'à la
suite de Paul et de Jean, le théologien ne peut faire abstraction ni de la foi
constitutive de la communauté, lorsqu'il élabore sa conception de la doctrine
chrétienne, ni de cette « lumière intérieure qu'elle produit en l'esprit » ; or, cette
objectivité n'est pas celle des sciences, ni celle de la philosophie ; elle ne saurait
être infaillible ; c'est pourquoi la théologie n'exerce pas un contrôle contraignant
sur la prédication et la vie de l'Eglise, elle ne remplace pas la seigneurie du
Christ. La philosophie a un pouvoir judicatoire en philosophie, en ce qu'elle
contribue à la connaissance du statut de la raison et à Téclairement de la condition

humaine ; lorsqu'elle examine le problème de Dieu, elle avertit la théologie,

sans lui prescrire une conduite, sur les dangers qu'elle court en rabaissant
la transcendance dans des expressions trop humaines. Ce faisant, elle ne renie
en rien l'exigence de la vérité qui la travaille : une théologie dont elle ne découvrirait

pas la cohérence, n'aurait pour elle qu'une si faible consistance qu'elle
n'y reconnaîtrait aucun indice de vérité. Après ce que nous avons dit dans notre
étude, la philosophie de la religion ne débouche pas sur une philosophie
religieuse, ni ne se réduit à un phénoménisme.

M. Pierre Bovet écrit : «... U y a plusieurs philosophies de la religion, et il
est vraisemblable que les relations qu'elles soutiennent avec la théologie sont
différentes dans chaque cas. Pour moi, il n'y en a qu'une qui me soit familière,
celle de mon maître, J.-J. Gourd... Vous savez quelle contribution son analyse
des différents aspects, des éléments divers du phénomène, apporte à cette étude
de la raison... On a dit que la théologie avait toujours une portée pratique...
C'était aussi le cas de la philosophie de la religion de Gourd. Il déplorait que ces

collègues ne l'eussent pas reconnu. Il pensait, j'imagine, à ces pasteurs pour
lesquels le libéralisme théologique tel qu'il était alors conçu, entraînait une
notion de la raison étroite et, en religion surtout, négative. L'élément incoordo-
nable, hors la loi, inhérent au phénomène, fournit à la religion de Gourd de

quoi tirer parti, un parti essentiel de ce qui n'est ni causal, ni moral : la création,
le miracle, la liberté, le pardon, la grâce, la personne, l'amour. Vous savez
comment Gourd prolongeait les lignes, vous les prolongerez avec lui... »

Dans un sens voisin, M. Marcel Reymond s'exprime ainsi : « Pourquoi
limiter l'étude de la philosophie de la religion aux seules structures dites rationnelles.

Voilà qui eût étonné non seulement J.-J. Gourd, mais aussi Bergson. »

Puis après avoir évoqué le principe d'exclusion de la transcendance, il ajoute :

« La philosophie de la religion n'a pas de fonction judicatrice directe à exercer
sur la théologie, mais on ne peut l'empêcher d'exercer une influence indirecte,
laquelle peut être jugée diversement... Cette influence peut aussi agir en dehors
des Eglises et entretenir une atmosphère de compréhension et de respect... dans
les questions pratiques (éducation, attitude de l'Etat en face de l'Eglise, etc.). »

Gourd, avec sa notion d'incoordonnable, est incontestablement un précurseur

de la philosophie actuelle de la religion. Il faudrait soumettre à un examen



THÉOLOGIE RÉFORMÉE ET PHILOSOPHIE 223

critique la portée pratique qu'il lui reconnaît. Encore une fois, elle n'est pas une
apologétique, même si elle met en relief les conditions théoriques et pratiques
dont l'homme doit tenir compte dans son option pour ou contre le Christ.
Seulement ces conditions ne sont pas des motifs de crédibilité, des raisons nécessaires

de croire ; l'option relève de l'homme et de sa liberté et non d'une critique
de la religion. On comprend alors pourquoi cette dernière recourt à une mise
entre parenthèses de ce qui relève de l'assentiment libre. Je ne nie nullement
que la philosophie de la religion peut avoir par voie de conséquences une
influence, puisqu'elle « comprend » l'homme (pas seulement les structures
rationnelles, mais toutes les autres, seulement à la lumière de celles-là), sur la
théologie, la société et la civilisation, mais il ne s'agit plus de son élaboration,
mais de ses résonances.

M. Maurice Gex rédige en ces termes son intervention : « La raison n'est
tolérée qu'à condition qu'elle se fasse hara-kiri à partir d'un certain point... La
raison ne peut pas se mettre en question elle-même, dans son ensemble, mais
seulement dans les modalités de ses applications » (cf. M. Gonseth). Puis, à

propos de la mise entre parenthèses : « Excellente mesure pour éviter les conflits
Nous demandons alors comment il faudra appeler la philosophie qui se posera
ces questions inévitables, mettant en cause l'objet de la religion (divinité du
Christ, immortalité de l'âme, etc.)... Ce sont toutes les formes de la religion que
la philosophie se doit d'examiner et de comparer à une époque où la spiritualité
de l'Occident est anxieusement confrontée avec celle de l'Orient, et ne pas s'en
tenir seulement à la religion chrétienne réformée. Pour nous, une des tâches
les plus urgentes de la philosophie est d'épurer les diverses manifestations
religieuses de tout le métaphorique et mythique qui les alourdit, œuvre entreprise
vigoureusement par H.-L. Miéville. »

Tout mon exposé vise à critiquer toutes les formes d'anti-intellectualisme et
de fidéisme. La raison ne se saborde pas ; elle prend conscience de son attachement

à la condition de l'homme. Elle met en question sa soi-disant capacité de

sauver l'homme et de le faire communier avec Dieu, ce qui est Tune de ses
applications. La question inévitable pour le philosophe dans ce domaine ne concerne
pas la divinité du Christ, mais : « La philosophie est-elle apte à poser des questions

sur la réalité du Christ » Son rôle n'est-il pas plutôt de se demander :

« Quel est le sens, quelle est la signification d'une doctrine et d'une vie fondée
sur la personne et l'œuvre du Christ » Bien sûr, il faudrait examiner toutes les
formes de religion dans leurs représentants les plus typiques et au niveau de la
foule qui souvent les trahit ; mais peut-on charger la philosophie d'éliminer le
métaphorique et le mythique de ces religions vivantes et vécues si diversement,
qu'en restera-t-il une fois épurées de ces modes d'expression qui haussent et
orientent l'intentionalité de la conscience religieuse Une religion philosophique,
exsangue, dans laquelle l'entendement lui-même périra d'asphyxie.

« Floridor-Célestin, écrit M. Fernand-Lucien Müller, M. Widmer a plaidé
la cause d'une reconnaissance de iure par la philosophie de sa coexistence de

facto avec la théologie. Au gré de « il faut » plus péremptoires que convaincants,
les thèses de M. Widmer visent à instaurer des relations amicales et teintées de

paternalisme entre les deux disciplines... Avec l'implication d'un double monopole

: de la religion comme telle par la religion chrétienne, et du message chrétien

par une théologie confessionnelle. M. Widmer abandonne à la philosophie
l'élaboration d'un « statut de la raison », alors que c'est le statut de l'homme
tout entier qui est en jeu (en témoignent dans sa perspective des notions comme



224 DISCUSSION

celles de « désordre de la chute » et de « salut »). Il a été beaucoup question
d'histoire aujourd'hui, mais un peu comme si la théologie avait cheminé en
vase clos ; cette restriction s'est répercutée sur ce qui vient d'être dit de la
liberté. Car si l'humanisme de la Renaissance... procède d'un mouvement
libérateur analogue à celui de la Réforme, il en diffère en accentuant la divinité de

l'homme, que la Réforme livre à un nouveau pouvoir d'un Dieu transcendant
et dogmatisé. Là est la pierre d'achoppement entre la philosophie moderne et
la théologie, fût-ce la réformée. Non morcelée, l'histoire occidentale prouve
combien il est artificiel d'assimiler la coexistence de la théologie et de la
philosophie avec la coexistence des sciences et de la philosophie. » Puis décrivant
la similitude entre cette séance et celle de 1942 consacrée à la révélation,
M. Müller se demande si « les Ecritures sacrées le sont au sens des théologiens
En douter, les considérer comme des documents humains à soumettre... à une
exégèse humaine, c'est contester toute prérogative à leur sujet. »

Dans ma position, pas de paternalisme dont on trouverait des traces au
moyen âge, mais qui n'a guère bonne presse depuis la Renaissance et la Réforme.
Je cherche seulement à sauvegarder le caractère spécifique de la théologie, qui
est une discipline et non un divertissement pour essaystes et à respecter
l'exigence critique de la philosophie et à les situer. Quand je parle du statut de la
raison, je parle de la condition de l'homme. J'ignore une théologie dont l'élaboration

se ferait en vase clos, sinon le problème soulevé n'aurait aucun sens. La
Réforme proclame ce que Dieu a fait, fait et fera pour l'homme : il le libère de
l'angoisse de la mort et lui donne un statut nouveau. La philosophie moderne
ne se substitue pas à une doctrine de salut, ou alors elle n'est plus moderne,
mais antique. Dieu et non pas l'Eglise ou les théologiens sacralise l'Ecriture en
s'y manifestant indirectement par la médiation de l'homme ; quant à l'exègète,
il en cherche le sens comme en présence d'un document humain, dont l'intention
dépasse l'expression.

M. Dubal écrit : « En faisant appel aux anciens réflexes chrétiens de son
auditoire, M. Widmer a su habilement jeter sur lui le filet de l'oiseleur. Mais
lui-même déchira des mailles, en faisant allusion aux origines judéo-hellénistiques
du christianisme. C'est en effet reconnaître ses origines patriarcales, avec sa
logique particulière, son droit particulier, son Dieu viril, juste, fort et jaloux et
la nécessité d'un salut pour sauver l'homme de sa situation œdipienne. En
partant d'une religion sans issue du matriarcat (culte de la Grande-Mère), les
notions et le drame du salut eussent été tout autres. Envisagée dans un système
fratriarcal (en devenir), la théologie se trouverait allégée de faux problèmes et
se transformerait en un humanisme fraternel qui ferait du théologien un
philosophe. »

Je ne suis pas un oiseleur et je doute fort des anciens réflexes chrétiens de
l'auditoire. Une interprétation psychanalytique du comportement religieux
peut aider à la guérison des maladies du sentiment religieux, mais ne saurait
soumettre la foi constitutive et l'expérience chrétienne à une telle réduction
sans les déformer. J'avoue mon incompétence en ce qui concerne les
conséquences de Tavènement du futur système fratriarcal pour le théologien

«... M. Widmer sent deux hommes en lui, nous écrit M. Charles Gagnebin,
un chrétien qui se développe en théologien réformé, et un homme qui a reconnu
comme nécessaire la réflexion philosophique. Comment concilier ces deux
hommes î0 Commençant par la théologie, M. Widmer indique que l'un des
traits caractéristiques de la théologie réformée réside dans le recours à Tana-



THEOLOGIE REFORMEE ET PHILOSOPHIE 225

logie. Si je m'en rapporte à la thèse remarquable de Benjamin Décorvet
comparant avec la pensée thomiste le Rôle de l'analogie dans la connaissance des

noms communs à Dieu et aux créatures d'après J. Zanchi, D. Charnier et Fr.
Turretin, théologien calviniste, il semble bien que les réformés n'ont pas innové en
cette matière, M. Widmer se rallierait-il à cette vue — 2° La raison philosophique

peut-elle restituer réflexivement à la conscience le sens des structures
religieuses sans viser la réalité même de l'objet de la religion Le philosophe
en M. Widmer opère un repli critique fort prudent. Si valable que soit le repli
critique, il ne peut constituer à lui seul la visée et l'objet de la philosophie qui
s'engage fondamentalement dans la question : Qu'est-ce qui est Quel est l'être
véritable L'analyse reflexive ne conduit-elle pas alors, et finalement, à reconnaître

que le summum esse coïncide avec le summum intelligere Dans ce sens,
l'acte de confiance en Dieu, être parfait, apparaît comme éminemment raisonnable,

s'il est vrai qu'il est plus raisonnable de se confier à un être infaillible
qu'en un autre qui ne Test pas. Dès lors... le dualisme de M. Widmer... ne se

présente-t-il pas comme une position dont l'inconvénient serait de vouloir
restreindre la portée de la raison tout en ne pouvant pas lui assigner de bornes »

L'analogie scolastique (médiévale ou réformée du XVIIe siècle) concerne
l'attribution et la relation ; elle relève d'une epistemologie solidement élaborée.
L'analogia fidei, comme méthode spécifiquement théologique de Paul, de Jean,
de l'auteur de l'épître aux Hébreux, puis des Pères orientaux et qui se retrouve
diversement chez Augustin et les docteurs médiévaux, est mise en œuvre d'une
manière systématique par Luther et Calvin, qui la dépouillent de l'allégorisme
dont elle fut souvent victime ; ils en tirent une herméneutique, qui se fonde sur
le sens littéral des textes et qui recourt à une méthode historique naissante. Sur
ce point, ils ont innové. Leurs successeurs ne leur ont pas toujours été fidèles,
en revenant à une problématique scolastique et sans la situer à sa place légitime.
Pour moi, la question reste ouverte de savoir si Dieu est le summum esse en qui
coïncide le summum intelligere ; et justement le fait que l'analyse reflexive conduit

à une telle identification est pour moi l'indice que les notions d'esse et
d'intelligere, même qualifiées par summum sont lestées d'immanence et n'expriment

qu'une visée de la transcendance. La raison philosophique porte en elle sa

critique, parce qu'elle est liée à la condition de l'homme limité ; seulement sous
le choc de l'Evangile et de son appel à un renouvellement de l'intelligence, elle
se rend compte qu'elle n'est plus seule, mais en face de quelque chose qui tout à
la fois l'accompagne et la dépasse en la transformant. C'est pourquoi, cela dit
très sommairement, la raison peut se limiter dans son exercice philosophique et
nous en convenons depuis Kant, mais dans son exercice théologique, elle ne
saurait se borner elle-même, étant donné la présence de la grâce et nous en
convenons en constatant les timidités de certains théologiens et les audaces
des autres. Ce double exercice ne me fait pas sentir deux hommes en moi,
mais me renvoie à l'image de Janus bifrons

M. J.-Claude Piguet écrit : « A deux reprises, M. Widmer s'est servi des
expressions : « Nous les théologiens », et : « Vous, les philosophes ». Or, il s'est
mépris sur lui-même, car c'est en philosophe qu'il nous a parlé, même dans sa
première partie. Il a abordé la théologie en étudiant les « invariants », le «

fondement », la « fonction » et la « méthode » ; or, c'est là écrire une certaine
philosophie de la théologie, confrontée ensuite à de certaines philosophies de la
religion. Ce point est apparu à l'évidence dans la « charnière » de l'exposé, là où
M. Widmer a voulu passer de la « sphère du vécu » (théologique) à la « sphère de
la réflexion » (philosophique). Car le vécu (théologique) d'où M. Widmer a



226 DISCUSSION

voulu partir était déjà du réfléchi philosophique ; dès les premières lignes de son
exposé, l'abordage du vécu théologique a été fait réflexivement par un
philosophe. »

Le théologique appartient à la sphère du vécu de deux manières : d'abord
dans son objet, l'économie du salut réalisée historiquement par Jésus-Christ et
actualisée présentement par le Saint-Esprit ; or, le salut est une vie nouvelle ;

ensuite, dans son sujet, le théologien vit ce qu'il énonce, l'intelligence de la foi
est communion aux mystères du salut qui sont la raison d'être de l'Eglise et
de sa théologie. Que ce vécu soit conscient, cela va sans dire ; il a un sens
perceptible à la conscience qu'il régénère et éclaire. Mais il n'est pas du réfléchi
philosophique qui soumettrait à un examen « critique » l'objet théologique
(mystère du salut) ou sa connaissance (l'intelligence renouvelée par le Saint-
Esprit). Ni Origene, ni Augustin, ni Thomas d'Aquin, ni Luther, ni Calvin
n'ont élaboré une philosophie pour elle-même ; ils ont pratiqué la recherche
philosophique (plus ou moins) toujours en vue de l'intention théologique ; ils
ne s'intéressent pas à l'enchaînement nécessaire pris en lui-même des idées
« théologiques », mais à leur cohérence en vue de leur efficacité pour la prédication

ou la vie de l'Eglise. De même, ils ont pu parler de méthode, de
fondement... sans philosopher, mais en songeant aux textes bibliques où le Christ
est confessé comme le fondement, où il se présente lui-même comme le chemin.
Le philosophe de la religion exerce sa réflexion « critique » sur ce vécu inséparable

de ses expressions et de ses manifestations ; mais, s'il prend ses distances
par rapport à lui, c'est pour mieux répondre à cette question : Que signifie pour
l'économie de la raison l'intention du théologien de reconnaître Jésus-Christ
comme fondement, comme chemin En quoi cela a-t-il un sens Et pour qui
cela aurait-il un sens Et nous voici replacés devant la question fondamentale
de la philosophie de la religion chrétienne : Le christianisme a-t-il un sens repé-
rable, même pour celui qui ne lui a pas donné son assentiment et qui s'interroge
sur ce sens au niveau de la réflexivité Le philosophe de la religion examinera
le christianisme, pour essayer de répondre à cette question, sans confondre ses

investigations avec celles de son collègue théologien qui lui s'adresse à ceux
qui vivent ce sens et de ce sens, pour approfondir et fortifier leur foi. Sans la
distinction entre sphère du vécu et sphère du réfléchi critique des disciplines
formalisées et de la réflexion sur leur fondement, philosophes et théologiens
continueront à s'embourber dans les confusions les plus dommageables.

G. Widmer.


	Théologie réformée et philosophie de la religion chrétienne

