Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 10 (1960)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

E. O. JaMmEs: Mythes et rites dans le Proche-Ovient ancien. Paris,
Payot, 1960, 316 p. Préface du Dr G. Contenau, traduction de
R. Jouan.

Ce volume est la suite logique de 'ouvrage du méme auteur sur La veligion
préhistorique, dont nous avons rendu compte dans cette Revue (1960/I). D’un
volume a l'autre, I'éditeur a, hélas, changé de traducteur. Le typographe semble
sérieusement brouillé avec I'orthographe des noms propres. Seule une maigre
carte sans grand rapport avec le texte illustre 'ouvrage que complétent une
table des abréviations, une abondante et nécessaire bibliographie classée par
chapitre et un index. L’ceuvre elle-méme est intéressante. Etant donné 1’énorme
matiére, I'auteur nous offre une réflexion sur les mythes et les rites plutét qu’une
présentation et une description de ceux-ci. Parti de 1'idée que la religion pré-
historique est essentiellement intéressée a la fécondité, James explique que
dans tout le Proche-Orient ancien les mythes et les rites se sont développés
selon un schéma cohérent, le culte s’épanouissant jusqu’a inclure dans son rite
et son mythe les cycles annuels de la vie et leur extrapolation dans la création
et l'eschatologie. L’ouvrage se termine par une classification des mythes,
Pauteur considérant que la fonction essentielle du mythe est cultuelle, ce qui
I'améne a voir dans le mythe étiologique et la Saga des formes accidentelles et
secondaires. Un dernier chapitre montre que le mythe cultuel est le coté parlé
a la fois indispensable et variable, parce qu’adapté aux fluctuations des cir-
constances, du rite lui quasi immuable dans la mesure ou il est I'expression
dramatique des relations fondamentales de ’homme avec son milieu.

PIERRE GANDER.

J. pE FRrRAINE, S.J.: Adam et son lignage. Paris-Bruges, Desclée De
Brouwer, 1959, 315 p. Museum Lessianum, section biblique.

Le concept de personnalité corporative « s’enracine dans la bonne terre des
textes authentiquement bibliques » (p. 16). L’auteur en fournit la preuve par une
analyse méthodique. 11 reléve un aspect expansif : I'individu concret représente
la communauté soit dans le temps, soit dans I'espace ; et un aspect unitif : le
groupe s’incarne dans un individu. Dans cette perspective dialectique, I'auteur
aborde alors I'étude de six figures dominant I’Ancien Testament: Adam, le
Roi, les Prophétes, le Serviteur de Yahvé, le Fils de I'homme, le « Moi des
psaumes ». Puis il prolonge les lignes dans le Nouveau Testament, s’arrétant
au chapitre consacré au Corps de Christ. Cette notion prend un relief tout nou-
veau, car « Christ n’apparait plus comme un homme purement individuel, mais
comme une véritable personnalité corporative » (p. 224). — 11 resterait mainte-
nant a « mesurer Adam au Christ » (K. Barth) ; le travail de J. de Fraine ouvre
en effet la porte & une nouvelle compréhension christologique de 1'Ancien
Testament. Christ est aussi Adam et son lignage. U. RuEeaGa.



240 BIBLIOGRAPHIE

Divo BArsottl: Speritualité de I'Exode. Traduit de Il'italien par
Claude Poncet. Paris, Desclée De Brouwer, Cahiers de la Pierre-
qui-vire, 1950, 296 Pp.

Par ce trés beau volume illustré de photos en pleine page, les Cahiers de la
Pierre-qui-vire inaugurent une collection de commentaires spirituels de toute
la Bible. Ce coup d’envoi nous semble un coup de maitre, disons-le d’emblée.
Apres les Peres, dont il cite d’admirables extraits, 'abbé Barsotti, tout marqué
de spiritualité franciscaine, s’est laissé gagner par I’envotitement de 1’Exode.
11 en résulte une méditation calmement dynamique, qu'on verrait parfaitement
entrainer les retraitrants d’'une de nos maisons communautaires. — L’exégése
de base est d’une bonne typologie que trouble rarement une faible pointe d’al-
légorie. L'auteur est attentif & marquer d’un trait vigoureux la situation de
I'homme croyant telle qu’elle se fait jour au long de la marche au désert ; ici
ou la, quand il nous aide a pénétrer dans la priére de Moise par exemple, ce
livre rejoint avec discrétion les réflexions des grands mystiques, mais sans la
tendance platonicienne qui nous y est si étrangere. Bref, il tient a la fois de la
perspective ¢« histoire du salut » illustrée par R. de Pury dans son Libérateur,
et du style méditatif des meilleures pages de J. de Saussure. C'est dire encore
une fois que nous y sommes comme chez nous ! — Un seul regret : le tutoiement
du lecteur par 'auteur, qui aurait pu souvent le remplacer avec profit par une
premiére personne recueillie parce qu’interpellée par son Seigneur.

CLAUDE BRIDEL.

¥. M. BRAUN : Jean le théologien et son Evangile dans I'Eglise ancienne
(Etudes bibliques). Paris, J. Galbada & Cle, 1959, xvIII 4 428 p.

Un siécle s’écoule entre la publication du quatrieme évangile et I'époque ou
il est couramment cité par les Péres et tenu pour I'ceuvre de 'apdtre Jean. Dés
lors, la question se pose: quelle fut la diffusion de I’évangile johannique au
cours du second siécle ; les Gnostiques furent-ils les premiers a le répandre et
I'Eglise ne 'a-t-elle utilisé que lorsqu’elle vit le parti qu’elle en pouvait tirer
dans sa lutte contre I’hérésie — ainsi qu’on I'a dit récemment — ou au contraire
I'Eglise a-t-elle regcu d’emblée 1'évangile de Jean comme une ceuvre aposto-
lique ? — C’est a cette question que répond le P. Braun, professeur honoraire a
I'Université de Fribourg, qui depuis vingt-cing ans ne cesse de scruter les écrits
de Jean. Il a expliqué I'évangile dans La Bible de Pirot (1935), les épitres dans
La Bible de [érusalem (1953) ; il a consacré de nombreuses études et d’impor-
tants articles de la Revue biblique et de la Revue thomisie & tous les aspects ou
peu s’en faut du probléme johannique. Ces patientes recherches ont préparé
I’ceuvre de synthése qu'il nous offre aujourd’hui. — Une premiére partie s’attache
a montrer I'unité des cinq écrits johanniques (p. 1-63). L’Apocalypse ouvre la
série vers 95, au temps de la persécution, puis vient la troisiéme épitre, anté-
rieure aux autres, car elle témoigne que I'hérésie n’a pas encore pénétré dans
I'Eglise ; peu apres, c’est le tour de la deuxiéme épitre, puis de la premiére et
enfin de I'évangile, qui du reste avait été longtemps préché avant d’'étre mis
par écrit aux environs de 1’'an 10o. Les cing écrits ont le méme auteur, et
celui-ci n’a pas évolué de I'apocalyptique a la mystique ; il est essentiellement
un évangéliste, mais il disposait de plusieurs régistres et pouvait selon les cir-
constances interrompre sa prédication du salut assuré présentement aux fideéles
pour réconforter les persécutés par la vision glorieuse de la fin des temps. —
Peut-étre. On peut hésiter cependant & attribuer au méme auteur les deux
expressions de I’espérance chrétienne les plus éloignées I'une de l’autre qu’offre



BIBLIOGRAPHIE 241

le Nouveau Testament, & savoir les visions presque juives de Jean de Patmos
et I'eschatologie du quatriéme évangéliste, la plus libérée qui soit de I’hypo-
théque apocalyptique. L’auteur des Hymmnes de Qumran, quoi qu'on en dise
(p. 63), n’est guére un paralléle de cette double attitude, car il ne va pas aussi
loin que Jean dans la description du salut déja possédé par les fidéles. D’autre
part, si le méme auteur a écrit les trois épitres johanriques, pourquoi ne se
présente-t-il pas comme « le Presbytre » aussi dans la premiére ? — La deuxiéme
partie, Le quatviéme évangile dans U Eglise ancienne (p. 65-296), est une enquéte
minutieuse, rigoureuse, exhaustive, qui ne néglige aucun écrit des Péres et des
Gnostiques, aucun témoignage apporté par les papyrus et les fresques des cata-
combes. L’auteur conclut que I’école valentinienne a contribué sans doute a
mettre ’évangile en vedette, mais que Valentin I’a trouvé dans I’Eglise apos-
tolique ou il avait pénétré de bonne heure (vers 125, p. 394), aussi bien en
Egypte et & Rome qu’en Asie-Mineure. Au reste, I’évangile johannique, répandu
le dernier des quatre, eut besoin d’un certain temps avant de partager la popu-
larité dont jouissaient Marc et Matthieu. — Les conclusions de cet exposé vrai-
ment magistral d’'une question difficile nous paraissent s’imposer. — Dans une
troisiéme partie, Le dossier de I'évangéliste (p. 297-392), 'auteur montre que le
disciple bien-aimé ne peut étre que Jean, fils de Zébédée, que la présence de
Jean en Asie est fermement attestée — le P. Braun s’arréte en particulier aux
résultats des fouilles faites par 1'Institut archéologique d’Autriche pour dégager
la basilique de Justinien & Ephése — que Jean le Presbytre n’est qu’un per-
sonnage secondaire et que la thése du martyre de Jean en Palestine est des plus
fragiles, puisqu’elle repose en définitive sur le témoignage tardif de Philippe
de Side. — On sait gré a 'auteur de donner en appendice, aprés la liste des
« caractéristiques johanniques » dressée par E. Schweizer et d’autres et les
fragments évangéliques de Londres (cf. dans cette Revue, 1935, p. 160 s.), les
textes dans leurs contextes de Philippe de Side et de Georges Harmatdlos
accompagnés d'un savant commentaire. Il est vraiment curieux de voir tant
de grandes puissances exégétiques accepter si facilement les dires de ces deux
auteurs, et se montrer si soupgonneuses a I'égard des déclarations d’Irénée. —
En conclusion (p. 393-397), le P. Braun décrit de la maniére suivante 'origine
de I'’évangile. Son auteur, un Palestinien, a vraisemblablement passé par I’école
de Jean-Baptiste et fut en relations aussi avec les communautés juives (Qumran),
ol il trouva son vocabulaire et ses thémes préférés; Jean a enseigné avant
d’écrire, et ses méditations ont donné lieu d’abord a des rédactions partielles,
sans doute en araméen ; pour coordonner ces rédactions et les mettre en grec,
I'évangéliste a eu recours, selon les usages du temps, & des secrétaires et collabo-
rateurs, et c’est 'un d’entre eux qui a mis la derniére main 4 1'évangile aprés la
mort de I'apotre. — C’est dans un sentiment d’admiration et de reconnaissance
que 'on referme un tel livre, en attendant de le reprendre. Méme les lecteurs
qui donnent au probléme johannique une solution tout autre que celle de
I'auteur ne pourront pas ne pas recourir i cette somme claire et ordonnée des
témoignages anciens sur Jean et son évangile. P. H. MENOUD.

Trots antiques rituels du baptéme. Introduction, traduction et notes
de A. Salles. Paris, Editions du Cerf, 1958, 68 p. Sources chré-
tiennes, 59.

11 s’agit d’une sorte d’euchologe, d’'une compilation de vingt-quatre piéces
et fragments contenus seulement dans la version éthiopienne de la Tradition
apostolique d’Hippolyte (éd. Duensing, 1946), et qui concernent tous la liturgie



242 BIBLIOGRAPHIE

du baptéme. — L’introduction examine fort attentivement cette compilation,
qu’elle attribue a 1’évéque d’une petite cité qui devait avoir trois rituels & sa
disposition. Ils sont trés importants pour nous, parce qu’ils nous transmettent
les plus anciennes lituvgies baptismales actuellement connues, fussent-elles incom-
plétes. — La traduction du texte (24 pages) groupe les piéces selon 'ordre de
la cérémonie pour permettre les comparaisons. Les notes donnent surtout les
variantes (huit manuscrits) et quelques éclaircissements sur la traduction.
JEAN SAUTER.

Bibliographia patristica. Internationale patristische Bibliographie,
herausgegeben von W. Schneelmecher, Bonn. I. Die Erscheinun-
gen des Jahres 1956. Berlin, Walter de Gruyter Co., 1959,
xxvirl + 103 p. II. Die Erscheinungen des Jahres 1957, 76id.,
1959, XXX + 115 p. III. Die Erscheinungen des Jahres 1958,
1bid., 1960, XXXI + IIQ p.

Voici un instrument de travail important et soigneusement mis au point
et qui sera désormais indispensable. Il signale tout ce qui a paru dans ’année
comme livres et brochures, articles de revues et de mélanges et méme les recen-
sions. Cette publication annuelle se distingue de toutes maniéres, par le nombre
et la qualité des collaborateurs (22 patrologues de toute 1'Europe, de la Russie
a I'Espagne, et d’Amérique, des diverses confessions), par la netteté de la pré-
sentation et la précision des indications, comme par la clarté des subdivisions
et par 'ampleur des revues et annales dépouillées (23 pages d’abréviations). —
C’est un fruit des Conférences internationales de patristique d’Oxford (dont la
troisiéme s’est tenue en 1959), ot 'on a ressenti le besoin d'un tel instrument
de travail. — La période envisagée va jusqu’au 2¢ Concile de Nicée pour I'Orient
(787) et la mort d’Ildefonse de Toléde (667) pour I’Occident. — Les références
sont groupées en huit sections (avec de fréquents et utiles renvois). (Il y a
1067 numéros pour 1956 et 1079 pour 1957, sans compter les recensions.) Voici
les titres de ces sections : 1. Ouvrages généraux (avec les domaines annexes et
les collections) ; 2. Nouveau Testament et Apocryphes (le texte et sa transmis-
sion) ; 3. Les auteurs (la partie la plus importante) ; 4. Le culte (Les saints et
la liturgie) ; 5. Iuridica et symbolica ; 6. La doctrine (selon les divers chapitres
de la dogmatique, sans oublier les Ascetica et mystica) ; 7. L’exégése biblique
des Peres; et 8. Les recensions des ouvrages signalés par ailleurs. Enfin, un
registre des auteurs modernes compléte I'ouvrage. — Une telle bibliographie
qui veut étre exhaustive court toujours le risque de 1'étre trop (certains articles
de vulgarisation d’auteurs qui ont par ailleurs publié des ouvrages importants
dans le domaine devraient par exemple étre laissés de coté) et, a la longue, elle
se révélera trop fragmentée : il y aurait certainement avantage, a bien des
points de vue, a publier une bibliographie pour deux ans. — Il faut donc saluer
avec une grande joie et une profonde admiration cette publication indispen-
sable et lui souhaiter longue vie. Elle est un témoignage frappant de la floraison
des études patristiques et un puissant encouragement a leur développement.

JEAN SAUTER.

ERNST KAHLER : Studien zum Te Deum und zur Geschichte des 24.
Psalms in der alten Kirche. Gottingen, Vandenhoeck et Ruprecht,
1958, 166 p. Verdffentlichungen der evangelischen Gesellschaft
fiir Liturgieforschung, Heft 10.

Sur les origines du Te Deum, cet hymne liturgique d’un usage cccuménique,
on se contentait depuis longtemps de généralités vagues et d’hypothéses fra-



BIBLIOGRAPHIE 243

giles. L’étude sagace d’E. Kihler vient enfin renouveler le sujet et nous fournir
les éléments solides d’'une solution. Le texte du Te Deum ne pose guére de
probléme de critique textuelle, & l'exception des deux lecons numerari et
munerart du verset 21, et des textes psalmiques de la conclusion. L’ensemble
du morceau, la fin mise a part, ressortit au genre acclamation, que révéle
d’emblée sa parenté de style avec les préfaces eucharistiques. C’est & démontrer
qu’il s’agit bien d’une ancienne préface que Kéhler conduit méthodiquement
son étude, et la conclusion jaillit d’'un faisceau d’indices, dont chacun pris a
part ne serait pas contraignant, mais dont I'ensemble acquiert une grande
force. Nous avouons étre moins convaincu du caractére interpolé de lincise
trinitaire des versets 11 a 13, car plusieurs anaphores orientales acclament la
Trinité avant d’énumérer les faits christologiques. En revanche, lauteur
montre clairement la parenté de la requéte finale fe ergo quaesumus avec le
Hane igitur de la messe romaine et la conclusion de plusieurs Posi-sancius
mozarabes. Toutes les particularités de style, et d’autres indices précis, nous
orientent effectivement du c6té mozarabe et sud-gallican et vers l'eucologie
pascale. En un mot, le Te Deum est trés probablement un fragment anténicéen
de la liturgie eucharistique espagnole de la nuit pascale, avec référence aux
nouveaux baptisés. L’auteur n’a pas de peine a établir I'inanité de 'attribution
a Ambroise et Augustin, ou encore a I'évéque Nicéta de Remesiana. Il termine
en montrant comment Luther a magnifiquement traduit le Te Deum en en con-
servant la mélopée originelle, a V'usage de I'Eglise de la Réforme.
RicHARD PAQUIER.

Entretien d’'Origéne avec Héraclide. Introduction, texte, traduction et
notes de J. Scherer. Paris, Editions du Cerf, 1960, 127 p. Sources
chrétiennes, 67.

Découvert prés du Caire en 1941, le manuscrit de cette «conférence »
d’Origéne a été publié par M. Scherer en 1949, qui en donne ici une réédition
allégée et revue selon les indications parues sur cet opuscule (I'entretien eut
lieu probablement entre 244 et 249 en Arabie, les personnages Héraclide, Démé-
trius, Maxime, Denys, Philippe sont des inconnus, 'occasion, une question sur
la. priére eucharistique : & qui I'adresser ? Au Pére ou au Fils ? ou aux deux a
la fois ?). Comme le remarque M. Scherer, I’entretien se décompose en trois parties
avec leurs problémes qui permettent a Origéne de préciser un point de vue
développé dans ses autres ouvrages : la divinité du Christ implique la recon-
naissance en un sens de deux Dieux dans leur unité ; la priére d’offrande se
fait a Dieu par l'intermédiaire du Christ ; le corps du crucifié est un véritable
cadavre, son esprit a été mis en dépdt auprés du Pere (trichotomie) ; 1’Ancien
Testament nomme 1’dme, sang par homonymie ('homme extérieur signe de
I'homme intérieur, des perceptions sensibles a la connaissance des idées), et
congoit I'immortalité de I’Ame par opposition a la corruptibilité du corps.
Etant donné l'intérét de cet entretien, on sera heureux d’en posséder une
excellente édition et facilement accessible. GABRIEL WIDMER.

Marc Lobs: Confesseurs et martyrs, successeurs des prophétes dans
VEglise des trois premiers siécles. Neuchétel-Paris, Editions Dela-
chaux et Niestlé, 1958, 83 p. Cahiers théologiques, 41I.

Ce résume d’une thése de doctorat marque la place des martyrs dans I’Eglise
ancienne. Celle-ci a eu d’abord ses prophétes que l'auteur présente et dont il
explique la disparition. Désormais, I'Esprit se manifestera par les évéques et



244 BIBLIOGRAPHIE

les martyrs. Ceux-ci ont un quadruple idéal : souffrir et mourir pour se libérer
du monde terrestre et atteindre Dieu, souffrir et mourir pour Dieu et pour
Jésus-Christ, souffrir et mourir avec Jésus-Christ en participant & sa passion
et enfin ce sont des hommes de 1'Esprit avec leurs charismes (visions, miracles,
courage et joie). — Le martyr apporte ainsi un triple témoignage : missionnaire
vis-a-vis des paiens, d’édification pour I’Eglise et eschatologique, en vue de
I'établissement du Royaume. Il a une vocation particuliére, il a aussi des pou-
voirs et des droits étendus dans la communauté et un devoir essentiel d’ortho-
doxie. — Cette énumération bien séche montre la richesse du portrait du martyr
développé dans ces pages. En poursuivant les lignes, on voit que les moines
seront a leur tour les successeurs des martyrs: le « prophétisme» n’a donc
nullement été tué, comme 1’affirme une conclusion sévére pour la théologie du
mérite (salut par le martyre). Cette conclusion sans nuances et 1’absence d’indi-
cations bibliographiques sont les seuls regrets (bien mineurs) que 1'on éprouve a
lire cet excellent travail riche d’une solide substance patristique et biblique.
JEAN SAUTER.

IRENEE DE LyoON : Démonstration de la prédication apostoligue. Nou-
velle traduction de 'arménien, avec introduction et notes, par
L. M. Froidevaux. Paris, Editions du Cerf, 1959, 183 p. Sources
chrétiennes, 62.

M. Froidevaux réédite ce texte découvert en 1904 en tenant compte de
tous les travaux parus depuis le début de ce si¢cle et des remarques de M. Ch.
Mercier, professeur d’arménien a 1'Institut catholique de Paris; c’est dire que
sa traduction est plus fidele que celle de Barthoulot (Paris, 1916) et son intro-
duction a I'histoire de la traduction et celle du manuscrit des mieux informée
(date de la traduction 576-577, date du manuscrit entre 1259 et 1269). En plus
d’innombrables notes d’ordre linguistique et sémantique, I’éditeur ne manque
pas une occasion d’indiquer des rapprochements entre la Démonstration et le
Contra haeveses, ou les ouvrages des Péres apostoliques, de Ignace et de Justin.
Sous une forme sommaire, on retrouve les thémes de la théologie de I'histoire
de saint Irénée A partir d’une relecture des grandes pages de I’Ancien Testament
a la lumiére du Nouveau, une application soutenue de sa méthode typologique
et une analyse des titres du Christ selon leur dimension sotériologique. Trés
proche des apodtres, encore trés éloigné d’une spéculation théologique, saint
Irénée commente trés sobrement les mirabilia et les magnalia de Dieu en éclai-
tant les passages scripturaires les uns par les autres, montrant que seul le
Christ leur donne leur vrai sens. On ne peut s’empécher de trouver une parenté
entre cette conception de la théologie et celle des réformateurs.

GABRIEL WIDMER.

ATHANASE D'ALEXANDRIE : Apologie a I’empereur Constance, Apologie
pour sa fuite. Introduction, texte critique, traduction et notes de
Jan-M. Szymusiak, S.J. Paris, Editions du Cerf, 1958, 192 p.
(double pagination de la p. 88 a la p. 16%). Sources chrétiennes, 56.
Les luttes et les persécutions que dut subir 1'évéque d’Alexandrie pour

maintenir la foi de Nicée contre les Mélétiens et les Ariens, sa déposition par

divers conciles plus ou moins influencés par les empereurs, ses exils en Europe
et dans le désert d’Egypte, puis ses réhabilitations forment une histoire trés
complexe et passionnante que les historiens écrivent souvent avec des partis
pris. Le procés d’Athanase n’est pas clos. Les accusations portées contre lui



BIBLIOGRAPHIE 245

par ses adversaires, ses plaidoyers comme sa personnalité et ses agissements
laissent le lecteur de sa vie dans I'incertitude. Avec la belle étude du P. Szymu-
siak, si claire et si nuancée, avec la traduction qu’il nous offre des deux apo-
logies (composées de 355 a 357), Phistorien de I’Eglise et des dogmes aura a sa
disposition deux piéces de cet important dossier sous une forme maniable. On
ne sait ce qu’'il faut le plus admirer, le talent de controversiste d’Athanase
ou la facilité avec laquelle il use des textes bibliques pour justifier sa fuite ;
mais au-deld de cette admiration, on reste étonné de la situation de 1'Eglise
déchirée, soumise a la versatilité du pouvoir impérial.
GABRIEL WIDMER.

JeaN CassiEN : Conférences. VIII-XVII. Introduction, texte latin,
traduction et notes par Dom E. Pichery, O.S.B. Paris, Editions
du Cerf, 1958, 290 p. (pagination double). Sources chrétiennes, 54.

JEAN CassiEN : Conférences. XVIII-XXIV. Introduction, texte
latin, traduction et notes par Dom E. Pichery, O0.S.B. Paris,
Editions du Cerf, 1959, 248 p. (pagination double). Sources chré-
tiennes, 64.

Cette traduction des Conférences, accompagnée du texte latin, est ainsi
compléte en trois volumes. La recension du premier (Revue de théol.et de phil.
1957, p- 135-136 — oubliée dans la table annuelle) a déja indiqué les caracteres
de cette publication d'un texte fort important. — Quarante pages d’Index
terminent le tome III: Index scripturaire, index des auteurs cités, index
des noms propres et un index analytique des matiéres assez détaillé.

JEAN SAUTER.

GELASE 16T Lettre contre les Lupercales et dix-huit messes du Sacra-
mentaive léonien. Introduction, texte critique, traduction et notes
de G. Pomarés. Paris, Editions du Cerf, 1959, 276 p. Sources
chrétiennes, 65.

Ce volume rassemble les piéces d’une découverte récente due a Dom B.
Capelle, reprise par A. Chavasse et examinée a fond par G. Pomares : dix-huit
messes du sacramentaire « léonien » sont I’ceuvre du pape Gélase (492-496) et ont
été composées a 'occasion de la lutte menée par ce pape en 495 contre la féte
paienne des Lupercales (15 février) et les chrétiens qui la défendaient. G. Poma-
rés y a consacré une these de doctorat (Lyon 1952, dactylographiée) qu’il résume
dans une importante introduction de 160 pages. 1l y présente le pape Gélase et
la féte des Lupercales, puis il analyse et commente la Lettre de Gélase. Une
analyse de dix-huit messes du Léonien (formant trois groupes) permet ensuite
de délimiter une couche littéraire originale et homogéne, et la comparaison
avec la Lettre, conduit ensuite a 'attribuer au méme auteur (comparaison des
thémes, du vocabulaire, etc...). L’interprétation de chaque formulaire et les
indications liturgiques permettent enfin a 'auteur une reconstitution chrono-
logique, liturgique et canonique de l'affaire du 1ef janvier 495 (la premiére
messe) au 7 mai (dernier formulaire). — La démonstration est fort bien faite,
elle est peut-étre un peu longue et trop analytique (les thémes gagneraient a étre
présentés de fagon moins fragmentée), mais elle était nécessaire. Elle permet
des conclusions que 'auteur signale rapidement : littéraires, historiques et sur-
tout liturgiques, sur un temps ot I'improvisation jouait encore son réle (dans
la préface eucharistique surtout) et ou l'actualité se reflétait dans cet équilibre



246 BIBLIOGRAPHIE

entre les formules fixées et la priére libre. Mais il faut bien dire que les compo-
sitions de Gélase ne sont pas toujours convaincantes a ce point de vue (trés
didactiques, assez dures, personnelles, obsédées par les « adversaires»...). —
La deuxiéme partie présente le texte latin et la traduction de ces pitces avec
une quadruple couche de notes fort précises. Enfin, une bibliographie, un index
des mots latins et un index des Incipit liturgiques terminent ce passionnant
volume qui éveille de nombreuses réflexions sur le culte chrétien et sa prigre,
Pactivité du pontife romain et le paganisme finissant 4 Rome.
JEAN SAUTER.

AELRED DE RIEVAULX : Quand [ésus eut douze ans. Introduction et
texte critique d’A. Hoste, O.S.B. Traduction francaise de Joseph
Dubois. Paris, Editions du Cerf, 1958, 136 p. Sources chrétiennes,
60.

Ce texte inaugure une nouvelle série, les ¢« Textes monastiques d’Occident ».
Ce seront surtout des ceuvres d’avant 'apogée de la scolastique, qui manifes-
tent une sensibilité presque moderne et sont nourries de patristique et de
lettres anciennes. — Comme saint Bernard, Aelred, un attachant cistercien
anglais (1110-1167), développe cette contemplation affective et méthodique
des moments de la vie terrestre du Sauveur et de la participation du chrétien
(mystique et sacramentelle) & ces mystéres. — Une introduction bréve (40 p.),
mais substantielle, situe I'époque, I'auteur et 'ouvrage, signale les sources et
I'influence importante de ce De [esu puero et présente I'édition critique nou-
velle. — Bien traduites, ces « semences de pieuse méditation » sont souvent
d’une grande beauté et d’une réelle profondeur spirituelle et morale. La premiére
partie (sens littéral) est la moins convaincante mais manifeste un profond amour
pour I'enfant Jésus. Par contre, la seconde partie (« allégorique ») développe
trés bibliquement le théme du rejet d’Israél et de son retour au Sauveur. Enfin,
la troisi¢éme partie (morale) présente ’accés a la contemplation, les peines et
les joies de celle-ci, dans la triple lumiére de Jésus et enfin la nécessité d’unir
Paction a la contemplation. Tout cela est nourri de séve biblique et touche le
lecteur moderne. JEAN SAUTER.

WILHELM NiIESEL: Die Theologie Calvins (zweite, iiberarbeitete
Auflage). Miinchen, Chr. Kaiser Verlag (Einfithrung in die evange-
lische Theologie, Band VI), 1957, 255 p.

Cet ouvrage n’ayant fait ’objet d’aucune communication dans cette revue
lors de sa parution en 1938, il n’est pas superflu d’en examiner la seconde édi-
tion, revue et augmentée. Dans cette nouvelle version, Wilhelm Niesel a enrichi
son texte primitif de multiples additions {on en trouvera la liste dans le compte
rendu détaillé de Horst Lahr publié dans la Theologische Litevaturzeitung, 1959,
P.- 295-298) et a pris en considération les livres relatifs & Calvin écrits au cours
de ces vingt derniéres années. 11 n’a pas renoncé pourtant — et a juste titre —
a4 sa thése fondamentale, violemment combattue, il y a deux décennies, en
raison de tout ce qu’elle devait & Karl Barth, et aujourd’hui presque unanime-
ment admise. Répudiant la problématique des «calvinisants» qui I'avaient
précédé et qui cherchaient a organiser la pensée du réformateur a partir d’'un
dogme central ou d’une structure particuliére, il continue de montrer que, chez
Yauteur de I'Institution de la religion chvéltienne, il n’y a pas de doctrine capitale,
ou plutét : que toutes les doctrines sont capitales, parce que toutes font appel



BIBLIOGRAPHIE 247

au Dieu vivant révélé en Jésus-Christ. — Nul n’était mieux préparé que Wilhelm
Niesel pour opérer la synthése que représente la rédaction d’'un ouvrage sur
La théologie de Calvin. Outre la collaboration qu’il offrait, dés 1928, & Peter
Barth pour l'édition des Opera selecta, il commencgait a publier, a la méme
époque, dans les revues scientifiques d’outre-Rhin, une série d’articles remar-
quablement informés sur les rapports du réformateur de Genéve avec Osiander,
les libertins et Valentin Gentilis, pour exposer ensuite les doctrines calviniennes
de la sainte Céne et de 'Eglise. — Die Theologie Calvins comprend seize cha-
pitres. Entre le premier, qui, en guise d’introduction, passe en revue les ouvrages
consacrés au réformateur parus entre 1922 et 1956, et le dernier, qui, en guise
de conclusion, s’arréte a la structure de la dogmatique calvinienne pour montrer
qu’elle dépend de la définition du concile de Chalcédoine relative aux deux
natures en Christ, Niesel examine les principaux «loci» de la théologie de
Calvin. Ainsi sont présentés successivement, dans un ordre qui n’est autre que
celui de 'Institution de la veligion chvétienne de 1559, la connaissance de Dieu, la
Trinité, la création et la providence, le péché, la loi de Dieu, 1’Ancien et le
Nouveau Testament, le Médiateur, la réception de la grice du Christ, la vie du
chrétien, la priére, I'élection éternelle de Dieu, I'Eglise, les sacrements et la
mission du pouvoir temporel. — Il ne peut étre question ici d’'examiner en
détail le contenu de chacun de ces chapitres. De maniére générale, ils sont des
plus suggestifs, malgré les raccourcis nécessaires, et d'une sifireté de jugement
rarement en défaut. Deux réserves, cependant, nous paraissent devoir étre
formulées : 1. Au lieu de n’étre souvent qu'une simple nomenclature, le premier
chapitre aurait gagné a étre développé davantage et a discuter, entre autres,
les ouvrages de Jean-Daniel Benoit (Calvin divecteur d’dmes, Strasbourg, 1947),
de Heinrich Berger (Calvins Geschichisauffassung, Zurich, 1955), de W. F. Dank-
baar (De sacramenisleer van Calvijn, Amsterdam, 1941), de Hans Grass (Die
Abendmahlslehve ber Luther und Calvin, Giitersloh, 1940) et de Jan Koopmans
(Het oudkevkelijk dogma in de Reformatie, bepaaldelijk bij Calvijn, Wageningen,
1938). 2. Contrairement & ce que déclare Niesel (cf. p. 172-182), nous estimons
qu’'on peut trouver chez Calvin I’amorce de la doctrine, qui, développée ulté-
rieurement sous le nom de «syllogismus practicus », prétend étre en mesure de
découvrir dans la conduite du croyant les signes visibles de son élection. Les
pages que Karl Barth a écrites a ce sujet dans sa Dogmatique (trad. fr. : vol. II,
tome 2, 1er fasc.,, p. 332-339) nous paraissent prouver que, sur ce point, la
pensée du réformateur prétait a équivoque et que, par son insistance sur les
bonnes ceuvres du chrétien, elle devait engendrer un certain piétisme. — Les
quelques restrictions qui viennent d’étre faites n’enlévent rien aux mérites
de Youvrage intitulé Die Theologie Calvins. Bien que, dans sa modestie,
Wilhelm Niesel nous invite a n’y pas chercher un exposé complet de la
théologie calvinienne (cf. p. 22), nous pouvons le considérer comme un livre
indispensable. I1 faut I'avoir lu pour comprendre I'importance et l'actualité
de la pensée de Calvin. RICHARD STAUFFER.

JEAN BOISSET : Sagesse et saintelé dans la pensée de Jean Calvin.
Paris, Presses Universitaires de France (Bibliothéque de 1’Ecole
des hautes études, Section des sciences religieuses, Volume LXXI),

1959, 454 P-

A vouloir considérer cet ouvrage comme une production d’ordre strictement
théologique, on se tromperait sur 'intention de son auteur (ci. p. 3). Le dessein



248 BIBLIOGRAPHIE

de Jean Boisset, qui explique la parution de sa monographie dans une collection
consacrée & 1’étude du phénomeéne religieux dans ses aspects les plus divers,
ressortit en effet au domaine que les Allemands désignent par le terme, sans
équivalent francais, de « Geistesgeschichte ». — Partant avec raison du principe
que, si YInstitution de la veligion chyétienne exprime I'essentiel de la pensée du
réformateur de Genéve, il n’est pas légitime cependant d’ignorer ses autres
ceuvres, Boisset a recherché — au cours d’une lecture persévérante des cin-
quante-neuf volumes de 1’édition a laquelle Baum, Cunitz et Reuss ont donné
leur nom — le sens et la portée que la sagesse et la sainteté revétent dans la
doctrine de Calvin. Ce travail de dépouillement dont on devine 'ampleur n’est
peut-étre pas mis suffisamment en valeur ; il est regrettable que, pour des rai-
sons de composition typographique sans doute, d’innombrables citations des
opuscules, des commentaires et des sermons, au lieu d’étre incorporées au
texte, aient di étre rejetées 4 la fin du volume sous la rubrique « Références
complémentaires » (p. 339-435), malaisément accessible au lecteur. — Comme
le montre bien Jean Boisset, la sagesse et la sainteté ne sont pas des notions
abstraites pour Calvin, mais des réalités liées toujours a des personnes : elles
sont possédées par Dieu, communiquées par Jésus-Christ ou regues par ’homme.
On pourrait donc s’attendre a retrouver dans l'ouvrage analysé ici le plan de
Vinstitution de la veligion chvétienne, qui, avant d’aborder l'anthropologie,
présente la théologie (au sens strict du mot). Tel n’est pas le cas, pourtant.
Par un souci qu'on pourrait qualifier d’apologétique, Boisset traite de
« L’homme » (17@ partie : p. 15-139), de « Jésus-Christ : le Médiateur » (2¢ partie,
trop bréve a notre avis, p. 141-147, faute d’avoir suffisamment reconnu le
christocentrisme du réformateur) et, finalement, de « Dieu : sagesse et sainteté »
(3® partie : p. 149-218). — Pour justifier le sous-titre de son ouvrage, « Essai
sur ’humanisme du réformateur francais », Jean Boisset étudie dans une qua-
trieme partie, ol les ouvrages de Josef Bohatec, Budé und Calvin, et de Quirinus
Breen, John Calvin : A Study on French Humanism, auraient pu étre utilisés avec
plus de profit, «Les sources de la pensée de Calvin» (p. 219-314). Parmi celles-ci,
le platonisme, dont chacun connait le réle an XVIe siécle, occupe une place
importante. Selon Boisset, « il ne s’agit pas, cependant, de retrouver chez Calvin
ce que 'on pourrait appeler « un platonisme rebouilli» ; il s’agit d’y déceler
une assimilation de l'enseignement du philosophe de I’Académie, une impré-
gnation de cette philosophie telles que le christianisme biblique de Calvin utilise
dans son expression, les images, les notions, les termes, de la philosophie pla-
tonicienne » (p. 4). Paralléelement a ce que Wilhelm Link a fait pour Luther
dans son livre Das Ringen Luthers um die Fretheit dev Theologie von der Philo-
sophie, 'auteur de Sagesse et sainteté dans la pensée de Jean Calvin montre en
somme que la préoccupation du réformateur de Genéve est théologique et que
Platon lui a fourni seulement « un style », « un instrument d’expression utile
et commode, de la révélation de Dieu » (p. 307). — Quoiqu’on n’apergoive pas
de lien nécessaire entre les trois premiéres et la derniére partie de son livre, et
qu’on puisse se demander comment de son examen de la sagesse et de la sainteté,
il est conduit & I'étude de ’'humanisme de Calvin, Jean Boisset a enrichi la
littérature calvinienne d’une contribution estimable. La sympathie sans étroi-
tesse dont il fait preuve a 1'égard du réformateur et le désir qui ’anime, on le
sent, de présenter ce témoin de la foi & un cercle plus vaste que celui des théo-
logiens de métier, sont propres a réhabiliter aux yeux de beaucoup le Picard si

longtemps méconnu. RICHARD STAUFFER.



BIBLIOGRAFPHIE 249

JeAN CADIER : Calvin, I’homme que Dienw a dompté. Genéve, Labor et
Fides, 1958, 191 p.

Avant d’entreprendre la rédaction de ce livre, le doyen de la Faculté de
théologie de Montpellier s’était demandé — il nous le dit dans son ¢ Avant-
propos » (p. 5) — s'il était nécessaire d’écrire, aprés Emile Doumergue, Williston
‘Walker, Jean-Daniel Benoit et Francois Wendel, une nouvelle biographie du
réformateur de Genéve. A la question que s’était posée Jean Cadier, le lecteur
de son Calvirn peut répondre sans hésiter par l'affirmative. C'est en effet une
réussite dans le domaine de la vulgarisation historique que cet ouvrage qui, en
quelque cent quatre-vingts pages, parvient a présenter dans leur richesse la
vie et I'ceuvre de celui qui avait pris pour devise : « J'offre & Dieu mon ceeur
comme immolé. » — Dans un style alerte et dépourvu de pédanterie, Jean
Cadier excelle & montrer — c’est une autre de ses qualités — tout ce qu’a
d’actuel le message du réformateur. En outre, sans jamais tomber dans le
panégyrique, mais en brossant avec ses ombres aussi le portrait de son modele,
il fait comprendre 'attitude de Calvin 13 méme ol elle a été la plus critiquée. A
cet égard, les chapitres IX (« Le prédicateur de la Parole de Dieu & Genéve »)
et XI (« Le drame de Servet ») sont de petits chefs-d’ceuvre. Celui qu’on a traité
parfois, et jusque dans certains milieux protestants, d’«orgueilleux» et de
« dictateur », y apparait comme un humble animé du seul souci de la gloire de
Dieu. — En vue de la seconde édition que ce livre, déja traduit en allemand, est

N

appelé sans doute a connaitre rapidement, nous nous permettons de faire
quelques remarques. Jean Cadier incline a attribuer & Calvin la paternité du
discours de Nicolas Cop (cf. p. 36). Convaincu par les arguments d’Erwin
Miilhaupt, en particulier, nous pensons au contraire que la « concio academica »
ne peut avoir pour auteur le réformateur de Genéve, qui, dans le sermon qu'il
nous a laissé sur Matthieu 5: 1-4, s'oppose al’exégése qu’a donnée de ce texte le
recteur de I'Université de Paris. Enfin, la premiére édition francaise de 1'Insti-
tution de la veligion chrétienne (1541) est, par erreur, datée de 1542 (p. 96).
RICHARD STAUFFER.

LucHEstus SMits : Saint Augustin dans Ucuvre de Jean Calvin.
Ouvrage traduit du néerlandais par Egbert van Laethem. Assen,
van Gorcum. Tome I: «Etude de critique littéraire», 1957,
vl + 337 p- Tome II : « Tables des références augustiniennes »,
1958, 1v + 205 p.

« Augustinus totus noster est », a écrit Calvin dans son traité De aeferna Dei
praedestinatione. Sous sa forme lapidaire, cette déclaration traduit bien la parenté
théologique qui existe entre l'auteur de I'Institution de la veligion chrétienne
et I’évéque d'Hippone. Posé depuis longtemps, le probléme de I'influence de I'au-
gustinisme sur la doctrine du réformateur de Genéeve n’avait jamais, cependant,
été étudié de maniére exhaustive. Pour combler cette lacune, signalée dés 1934
par August Lang, un des meilleurs « calvinisants » de la génération passée, le
Pére Smits a congu le vaste dessein d’entreprendre un travail qui nécessite, en
plus d’une objectivité totale a I'égard de la Réforme, les qualités d’un patristi-
cien de grande classe. En attendant la parution du troisiéme et dernier volume
de son ceuvre, qui doit examiner dans quelle mesure Calvin a été fidele a la
pensée de saint Augustin, nous pouvons essayer d’apprécier aujourd’hui les
premiers fruits de son effort. — Divisé en cinq chapitres, le tome I de Saint
Augustin dans I'ceuvre de Jean Calvin entend étre une « Etude de critique litté-

17



250 BIBLIOGRAPHIE

raire ». Qu’on ne se méprenne pas sur ce titre. Il s’agit la déja d’une question
qui intéresse au premier chef le théologien. — Aprés avoir noté que, par son
éducation au collége de Montaigu, Calvin devint un lecteur attentif de saint
Augustin, et relevé que le De spiritu ef littera contribua sans doute a la conver-
sion du jeune humaniste (chapitre 1), le Pére Smits aborde dans le chapitre 2
le probléme délicat de l'identification des passages augustiniens dans l'ccuvre
du réformateur. Menant son enquéte par ordre chronologique (il a bien vu que
la pensée de Calvin se développe par adjonctions successives), groupant les
différents écrits du réformateur autour des éditions de I'Tustitution de la veligion
chrétienne de 1536, de 1539, de 1543, de 1550 et de 1559, le savant catholique
releve en eux 1694 références & saint Augustin et repére 2425 passages (dont
1945 demeurés complétement inapergus jusqu’ici) ou, sans citer explicitement
ses sources, Calvin est néanmoins tributaire du docteur africain. Dans ce cha-
pitre encore, Luchesius Smits montre que I'’ouvrage du réformateur ou apparait
la densité augustinienne la plus forte est I'Tnstitution de la veligion chrétienne,
évidemment, suivie de la Defensio servitutis arbitrii, du De aeterna Dei praedes-
tinatione et de 1'Ultima admonitio, et que le point culminant de I'influence de
saint Augustin sur Calvin se situe entre 1541 et 1543. — Parmi les écrits de
T'évéque d’Hippone, quels sont ceux qui furent utilisés le plus fréquemment par
le réformateur de Genéve ? Le Pére Smits répond a cette question dans son
chapitre 3. Il note que, si les ouvrages a préoccupations philosophiques, anti-
ariennes, éthiques et exégétiques de saint Augustin ne retinrent guére ’atten-
tion de Calvin, les traités contre les pélagiens (entre autres: le De peccatorum
meritis et vemissione et le De spivitu et littera) et contre les semi-pélagiens (le
De corveptione et gratia, en particulier) eurent en revanche auprés de lui un
grand crédit. Aidé par le jugement d’Erasme dont il utilisa — c’est une des
théses défendues brillamment par notre auteur — 1’édition des Augustint opera
omnia, guidé en outre par un sens critique avisé, le réformateur ne fit qu'un
usage trés restreint des ccuvres pseudo-augustiniennes. — Apreés un chapitre 4
ot I'on voit que Calvin a fait preuve d’exactitude dans ses références et que,
lorsqu’il a cité librement saint Augustin selon la coutume de son temps, il a
été toujours fidele aux intentions de son modele, Luchesius Smits examine en
dernier lieu (chapitre 5) le probléme de l'autorité attribuée par le réformateur
au docteur africain. Il montre que l'auteur de 1I'Institution de la religion chré-
tienne, s’il a compris mieux que Luther tout le parti a tirer de I'argument
patristique, n’y a recouru cependant que dans la mesure ol il s’accordait avec
I'enseignement de 1’Ecriture. Ainsi, ’estime de Calvin pour saint Augustin
repose sur le caractére évangélique qui se dégage, & ses yeux, des écrits augus-
tiniens. — Le tome 1I de l'ouvrage de Smits présente sous forme de tables les
résultats acquis dans le tome I. Les points de contact entre les écrits de Calvin
et ceux de saint Augustin y sont classés de deux fagons : 1° d’aprés 'ordre des
ceuvres du réformateur adopté par les éditeurs strasbourgeois des Calvini opera
(Institution de la religion chrétienne, opuscules, correspondance et ceuvres exégé-
tiques) ; 20 d’apres l'ordre alphabétique des écrits du docteur africain. Ces tables
seront désormais indispensables, est-il besoin de le relever, a ceux qui voudront
situer la doctrine réformée dans le cadre de la renaissance augustinienne du
XVIe siécle. — Au terme de ce compte rendu, qu’il nous soit permis de dire au
Pére Smits avec quelle impatience est attendu le troisieme tome qui doit consti-
tuer le couronnement de son ouvrage, avec quelle sympathie aussi le lecteur
protestant a pu jusqu’ici le suivre dans sa démarche. L’auteur de Saint Augus-
tin dans I'ceuvre de Jean Calvin entendait apporter, en sa qualité de théologien



BIBLIOGRAPHIE 251

romain, une contribution au dialogue cecuménique (cf. I, p. 275). Il a déja
atteint son but aujourd’hui, puisque, grace a son labeur patient et probe, les
réformés peuvent connaitre mieux la grande figure de celui qui a fait redécou-
vrir & leurs péres la clarté de I’Evangile. RICHARD STAUFFER.

WERNER KRUSCHE : Das Wirken des Heiligen Geistes nach Calvin.
Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht (Forschungen zur Kirchen-
und Dogmengeschichte, Band 7), 1957, viir 4 348 p.

Cette thése de doctorat, élaborée sous la conduite d’Edmund Schlink et
présentée en 1953 & I'Université de Heidelberg, est 1'une des ceuvres marquantes
de la littérature calvinienne de ces vingt derniéres années. Werner Krusche,
actuellement pasteur a Dresde, y témoigne d’un certain nombre de qualités
qui font de lui, aujourd’hui, un des meilleurs spécialistes de Calvin. On ne sait
en effet ce qu’il faut admirer le plus dans son livre, qui dénote, outre une con-
naissance approfondie de la pensée du réformateur et des interprétations sou-
vent contradictoires qu’elle a suscitées dans I'histoire des dogmes, une éton-
nante acribie théologique, jointe & un sens des nuances et & un pouvoir de syn-
thése des plus rares. — Le plan de Das Wivken des Hetligen Geistes nach Calvin
est simple ; il s’inspire directement, dés le chapitre 2, d’une division qui remonte
au réformateur lui-méme. Avant d’examiner I'action du Saint-Esprit dans le
¢ cosmos » (chap. 2), dans I'homme (chap. 3) et dans I'Eglise (chap. 4), Krusche
situe briévement au cours d’un premier chapitre (« Trinitidtstheologische
Grundlegung », p. 1-14) la place de la pneumatologie de Calvin dans le cadre
de sa doctrine trinitaire. S’il reléve un léger modalisme chez le réformateur, il
montre aussi que pour lui «l'activité propre a I’Esprit est de ne rien faire de
particulier, mais d’accomplir I’ceuvre du Pére et du Fils» (p. 11). Aux yeux de
Calvin, que Benjamin B. Warfield considérait déja comme «le théologien » et
Charles Leliévre comme «le systématicien par excellence » de I'Esprit, « tout
ce que Dieu fait — et il fait tout, et il est toujours a I’ceuvre ! — est, dans son
effet, 'opération du Saint-Esprit... Toute action divine est au fond pneuma-
tique » (p. 11). — Les chapitres 2 (« Der Heilige Geist und der Kosmos », p. 15-32)
et 3 (« Der Heilige Geist und der Mensch », p. 33-125, oll I'ouvrage de Léon
‘Wencelius, L’esthétique de Calvin, et ’article de John T. McNeill, « The Democratic
Element in Calvin’s Thought », paraissent malheureusement avoir été ignorés de
Krusche) montrent que, en vertu du lien qui I'unit au Pére et au Verbe éternel,
le Saint-Esprit est porteur, selon Calvin, de dons qu’on pourrait qualifier de
«naturels », parce qu’ils sont distribués aux incrédules comme aux croyants.
Grace a ces dons, c’est le théme du chapitre 2 consacré 4 'activité cosmique de
I’Esprit, l'univers est préservé du chaos et la continuation de la vie assurée.
Grice a ces dons aussi, c’est le sujet du chapitre 3 consacré a l'activité « poli-
tique » de I'Esprit, I'humanité corrompue par la chute est protégée contre
Panarchie et la société maintenue en dépit de tout ce qui la sape. Dans ces
dons «naturels » du Saint-Esprit, Werner Krusche incline a voir un reste
d’humanisme dont le réformateur ne se serait pas affranchi complétement,
plutdét que la conséquence pneumatologique de 'afirmation néo-testamentaire
selon laquelle Jésus-Christ est le chef de la création (Col. 2 : 10). — Dans le
chapitre 4 (« Der Heilige Geist und die Kirche », p. 126-338), de loin le plus
important de son livre, Krusche examine I'’ceuvre du Saint-Esprit, en tant que
lié, cette fois, au Pére et au Verbe incarné. Au cours de quatre paragraphes trés
denses sont considérées ainsi, sous 1’angle de la pneumatologie : 1° la personne
du Médiateur (« der Heilsmittler ») ; 20 I’Ecriture (« das Zeugnis vom Heil ») ;



252 BIBLIOGRAPHIE

3° la foi, 'union avec Christ et la participation a ses biens {« die Heilsmit-
teilung ») ; et 4° la communauté des rachetés (« die Heilsgemeinde »). Au lieu de
suivre ici dans tous ses développements la pensée du théologien allemand, nous
nous bornons a relever quelques résultats de ses recherches. — 1. Dans le
domaine de la christologie, Werner Krusche démontre que « ce qu'on a nommé
YV« extra-calvinisticum » ne découle pas simplement du principe « finitum non
capax infiniti »..., mais dérive de la pneumatologie » (p. 128). Vu dans cette
perspective, '« extra-calvinisticum » signifie que « méme aprés son incarnation,
Dieu le Fils reste celui qui, par I'Esprit, maintient en vie tout ce qui a été créé,
et que celui qui est devenu homme, s’il donne la vie nouvelle par son Esprit, ne
la donne pas a tous» (p. 128). 2. Aprés avoir analysé les rapports du Saint-
Esprit et de 'Ecriture, Krusche arrive a la conclusion qu’on n’a pas le droit de
faire de Calvin le pére de la doctrine de l'inspiration littérale telle qu’elle a
été formulée par l'orthodoxie protestante. 3. A propos de la communication du
salut, il note que '« unio cum Christo » occupe une place importante dans la
théologie du réformateur. Aux yeux de ce dernier, la rédemption ne nous est
d’aucune utilité tant que le Christ nous est étranger et tant que nous sommes
hors de lui. 4. Dans le domaine de l'ecclésiologie, Krusche rameéne la différence
entre Eglise visible et Eglise invisible & une « dimension » pneumatique. L'Eglise
invisible n’est rien d’autre que I’Eglise visible au sein de laquelle la prédication
de I'Evangile et 'administration des sacrements ont été dotées d'une efficacité
salvatrice par l'intervention du Saint-Esprit. — Dans une conclusion dont 1'im-
portance ne saurait étre mesurée au nombre de pages qu’elle comporte (p. 338-
343), Werner Krusche s’arréte 4 deux éléments qui, a 1’en croire, caractérisent
la pneumatologie de Calvin : 'universalisme et la contingence. Ayant constaté
que, chez le réformateur, I’ceuvre du Saint-Esprit éclipse celles du Pére et du
Fils, le théologien allemand estime que cet universalisme pneumatique a pour
fondement une doctrine trinitaire contestable, parce qu’elle réserve a la troi-
si¢éme personne de la Trinité la vertu et l'efficacité de l'action divine. Quant
au principe de la contingence, qui a pour fonction d’abord de sauvegarder la
souveraineté de Dieu (I’Esprit n’est pas lié nécessairement aux moyens de
grice institués pour nous), il a été contaminé chez Calvin, pense Krusche, par
T'idée de réprobation. Ainsi, pour le réformateur, le Saint-Esprit est non seule-
ment libre d’agir en dehors des ¢ media externa », mais capable encore d’empé-
cher leur action rédemptrice en se retirant d’eux. Dans cette possibilité négative,
T'auteur de Das Wirken des Heiligen Geistes nach Calvin voit le point critique de
la pneumatologie calvinienne, car la notion de contingence n’est légitime en
théologie que lorsqu’elle est comprise dans le sens de la condescendance divine. —
Tout incomplet qu’il est, notre compte rendu permet de voir qu’a partir de la
pneumatologie, Werner Krusche passe en revue presque tous les problémes
de la théologie de Calvin. Ainsi, I'ouvrage qu’il nous offre est mieux qu’une
monographie érudite portant sur un sujet trés particulier ; c’est, en fonction de
la doctrine du Saint-Esprit, une véritable somme de la pensée calvinienne. La
maitrise dont I'éleve de Schlink fait preuve dans son travail nous fait espérer
que, malgré ses responsabilités pastorales, il n’abandonnera pas ses recherches
sur le réformateur francais et qu’il nous fera part, & propos de la question de
I'Esprit et des sacrements (qui, sous le titre « Die Verbiirgung der Christus-
gemeinschaft », aurait dd étre traitée au cours du chapitre 4, dans le paragraphe
consacré a la communication du salut), des réflexions qu’il n’avait pas livrées a
Vimprimeur afin de pouvoir les approfondir davantage.

RICcHARD STAUFFER.



BIBLIOGRAPHIE 253

GOTTFRIED W. LOCHER : Im Geist und in der Wahrheit. Die reforma-
torische Wendung im Gottesdienst zu Ziirich. Neukirchen Kreis
Moers, Verlag der Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1957,
38 p. Collection « Nach Gottes Wort reformiert », 11.

La réforme du culte a Zurich par Zwingli fait ici I’'objet d'une étude bréve,
mais dense. L’auteur situe l'anti-sacramentalisme de Zwingli par rapport a
PEglise médiévale et a Luther: le réformateur zuricois prend au sérieux la
réconciliation accomplie sur la croix, et I’ceuvre du Saint-Esprit : le sacrement
n’est pas I'événement du pardon, mais seulement l'attestation du pardon scellé
dans nos cceurs par le Saint-Esprit. Zwingli écarte la liturgie médiévale au
profit de la prédication de la Parole de Dieu, mais qui n’aura pas la méme
fonction : la prédication rend simplement témoignage du salut, rendu présent
par le Saint-Esprit. — L’institution de la « Prophezei», explication suivie de
V'Ecriture, groupant chaque matin les pasteurs dans le Grossmiinster, dura
deux siécles ; elle fut a 1'origine de la « Bible de Zurich », fréquemment révisée,
et d'une floraison de commentaires bibliques, sur une solide base philologique.

Francis BAUDRAZ.

JosErpH MEIER : Couvents et jésuites. Les articles d’exception de la
Constitution fédérale. Adaptation par Henri Vermeille. Fribourg,
Editions Saint-Paul, 1958, 82 p.

Mgr Joseph Meier retrace l'histoire de la Compagnie de Jésus, puis celle
des articles 51 et 52 de la Constitution fédérale de 1874, & travers 1'affaire des
couvents d’Argovie, le Sonderbund et le Kulturkampf ; la troisiéme partie de la
brochure examine un certain nombre de reproches et de slogans au sujet des
jésuites et de la politique de I’Eglise romaine. — Cet ouvrage est un plaidoyer,
qui sur plusieurs points laissera le lecteur protestant insatisfait. Sur les articles
d’exception, on peut partager les vues de l'auteur, en compagnie d’éminents
historiens et juristes protestants, qu'’il cite — Fritz Blanke, Ernst Staehelin,
Max Huber. Mais le radicalisme anticlérical est-il seul coupable de la formation
du Sonderbund ? A lire Mgr Meier, on ne voit pas le danger que cette alliance
séparée a fait courir a la Confédération suisse. D’autre part, les critiques adres-
sées aux jésuites sont réfutées bien rapidement ; 'auteur minimise leur role
dans la Contre-Réformation, qui est cependant un fait d’histoire, de méme que
leur résistance au libéralisme du XIXe siécle. Francis BAuDRrAz.

Der Tag des Herrn. Die Heiligung des Sonntags im Wandel der Zeit,
herausgegeben von Abt Dr. HErMANN PEICHL, O.S5.B. Studien
der Wiener Katholischen Akademie, 3. Band. Wien, Verlag
Herder, 1958, 156 p.

Cet ouvrage rassemble et publie une série de huit conférences, prononcées
en 1955-56 & I’Académie catholique de Vienne, sur le probléme du dimanche
et plus particulierement de sa sanctification. Une premiére partie comprend
quatre travaux sur ’histoire du dimanche : ¢« Le sabbat dans I’Ancien Testa-
ment », par W. Kornfeld (avec un examen détaillé des jours sacrés d’Egypte et
de Mésopotamie a I'époque vétérotestamentaire) ; « Le jour du Seigneur dans
le Nouveau Testament », par J. Kosnetter (remarquablement documenté, et
trés pondéré dans I'examen des résultats exégétiques) ; « La sanctification du
dimanche dans le christianisme ancien et au moyen 4ge», par J. A. Jugmann
(qui puise avec une maitrise étonnante dans son immense érudition, pour



254 BIBLIOGRAPHIE

montrer en particulier que 1I’Eglise, avant le V1e siécle, ne voulait pas « judaiser »
a propos du dimanche, et donc redoutait de revendiquer le dimanche comme
jour de repos : c’est le culte, non le chémage, qui sanctifie le dimanche) ; « La
sanctification du dimanche dans ’Eglise des temps modernes », par R. Miiller
(qui reléve les blessures que la Renaissance et ’humanisme, I’Aufklarung et le
libéralisme, l'avilissement de 'homme a n’étre qu'un produit du marché du
travail, ont petit a petit porté au dimanche de la chrétienté). — Une seconde
partie, notablement moins bonne que la premiére, réunit une conférence pleine
de soupirs et de regrets sur « Le dimanche et la vie moderne », par Alois Schrott ;
une conférence du juriste E. Melichar sur « Le dimanche dans la vie publique et
politique » d’Autriche, et le résumé de deux conférences, plus dogmatiques,
du P. H. Peichl sur « L’autel de Dieu» (c’est 1’eucharistie qui sanctifie le
dimanche !) et sur « Jour du Seigneur — jour de joie » (qui souligne le caractére
eschatologique du dimanche). — Des index complétent I’ouvrage, sans nécessité
véritable, puisque seule la contribution de J. Kosnetter, avec ses dix pages
d’annotations savantes, reléve dans sa présentation de ce qu’il est convenu
d’appeler la théologie scientifique. JEAN-JACQUES VON ALLMEN.

KARL BARTH : Communauté chrétienne et communauté civile. Geneve,
Labor et Fides, 1958, 77 p. 2¢ éd. Collection « Croire, penser,
espérer ».

Cette réédition d’'un ouvrage trés connu, publié a I'époque du combat de
I’Eglise confessante d’Allemagne contre le national-socialisme, met entre les
mains du lecteur une véritable petite somme sur les relations de I’Eglise et de
I’Etat. En comparant les deux sortes de communautés, Barth fait ressortir
leurs caractéres communs, ainsi que les caractéres spécifiques de chacune. —
Trente-quatre paragraphes commentent la cinquieéme theése de la seconde
« Déclaration de Barmen », rappelée dans la conclusion. Citons quelques extraits,
qui montrent que cette étude n’a pas vieilli : L'Eglise ne lutte pas pour elle-
méme, pour transformer la cité en Eglise ; il suffit que ’Etat lui garantisse la
liberté, le respect, et certains droits précis (1z). — L’Eglise cherchera le bien
de la cité ; mais, étant cecuménique, elle s’opposera a l'esprit de clocher, et
favorisera la collaboration sur un plan plus vaste (25). — L’Eglise encouragera
une politique de paix, sauf si cette paix supprime 1’Etat 1égitime, 1'ordre que
Dieu a établi (26). — Former un « parti chrétien », ce serait durcir le « parti des
non-chrétiens ». Les chrétiens ne sont pas « contre certains », mais « pour tous ».
Les chrétiens seront, avec sérieux et humour, dans chaque parti; « contre le
parti et pour la cité» (30 et 34). Francis BAuDRAz.

RupoLr BULTMANN : Geschichte und Eschatologie. Tiibingen, Mohr,
1958, 188 p.

Ce volume correspond sans doute au dernier état de la pensée de M. Bult-
mann ; a ce titre, il est particulierement important: On sait qu’il reproduit,
avec quelques adjonctions, les Gifford Leciures données par l'auteur a
Edimbourg en février-mars 1955, et qu’il a été traduit en frangais sous le
titre : Histoire et eschatologie (Delachaux et Niestlé, Paris et Neuchditel, 19509,
que nous citons ici). — L’auteur réveéle d’abord que le probléme de 1’his-
toricité de ’homme domine celui du sens de 'histoire. Or, cette historicité ne
signifie pas seulement que I’homme rencontre I’histoire, mais qu’il est lui-méme
histoire : « L’homme n’est rien d’autre que 1'histoire... quelqu’un & qui il arrive



BIBLIOGRAPHIE , 255

quelque chose » (p. 14). Comment, dans ces conditions, échapper a un relati-
visme parfait ? L’auteur passe alors en revue les principales conceptions de
I’histoire, avant puis aprés Jésus-Christ. « Dans le christianisme primitif, 1’his-
toire est engloutie dans l’eschatologie. La communauté chrétienne primitive
pense qu’elle est non pas un phénomene historique mais un phénomene escha-
tologique » (p. 34). Mais bientdt, on assiste & une neutralisation de I'eschatologie
par le sacramentalisme paulinien et I'espérance johannique de I'immortalité
(p. 36-49) puis, dans la pensée occidentale, par 'idéalisme, le matérialisme, la
foi au progrés et, enfin, I'historicisme ou la naturalisation de 1'histoire jusqu’a
Toynbee (p. 65-77). Posant alors la question du sujet réel de 1'histoire, rappelant
les grandes lignes des anthropologies grecque et biblique, 'auteur montre
comment I'homme se cherche dans l'histoire, essayant de se comprendre en
comprenant l'histoire. L’historien devient alors le type de 'homme tentant
de se comprendre. ¢« L’histoire est ainsi ’auto-connaissance de l'esprit vivant »
(p- 103) ou, comme l'affirme Collingwood : ’enquéte historique existe pour
I'auto-connaissance humaine (p. 116). Mais se connaitre ainsi dans I'histoire et
par I'enquéte historique, c’est étre conscient de sa responsabilité envers 'avenir,
« L’'historicité véritable signifie vivre en étre responsable et c’est I'histoire
('enquéte historique) qui appelle ou permet cette historicité » (p. 118). « Vivre
en étre actif, voila ’essence méme de 1'’homme » (p. 120) et c’est 12 qu’intervient
le message chrétien qui, en plagant ’homme devant la possibilité de la foi, lui
permet d’étre parfaitement historique et suprémement actif (p. 129-131). —
Vraie somme de la pensée bultmanienne, ce volume en résume les thémes fonda-
mentaux mais en révele aussi, nous semble-t-il, les limites. Comment en effet,
du point de vue chrétien, que 'auteur entend illustrer, maintenir jusqu’au bout
la thése que «la signification de I'histoire repose toujours dans le présent »
(p. 132) ? N’est-ce vraiment que ma décision qui, pour moi, va donner un sens
a l'histoire ? Cette question devrait étre posée, déja, au niveau de l'analyse
exégétique du Nouveau Testament. Réduire le paulinisme et le johannisme a
de purs actualismes ne saurait rendre compte de tout le contenu des textes.
PiERRE BONNARD.

GEORGES MARCHAL : Obstacles a la foi. Paris, Editions Berger-
Levrault, 1960, 169 p.

Le pasteur du « Foyer de 1’Ame » de Paris rassemble ici quatre études qui
sont autant de cheminements 4 la rencontre des douteurs de ce temps. C'est
ainsi qu’il aborde successivement I'objection de ceux qui se scandalisent des
divisions de I’Eglise, le probleme de la nature et de la valeur du dogme, celui
de I'existence du mal et, enfin, la prétention marxiste face au christianisme. —
Ce livre est honnéte et sérieusement documenté. Connaissant la tendance qu’il-
lustre son auteur, on ne s’étonnera pas d’y voir affleurer les thémes du fidéisme
complétés par Schweitzer et Bultmann. Bien qu’il s’en défende dans son « Aver-
tissement » — et 'on peut aisément voir en quel sens — le pasteur Marchal fait
dans Obstacles a la foi de I'apologétique, mais une apologétique souriante dont
la méthode est empreinte de charité. On regrettera d’autant plus I'apparition
ici ou la de certaines formules stéréotypées telles que « protestantisme, religion
du libre examen » (p. 19), ¢« le dogme de la naissance miraculeuse, transforma-
tion d’un grand et beau symbole en termes d’obstétrique » (p. 79), « le Symbole
dit des Apodtres» (p. 116), et quelques autres heureusement peu nombreuses.
De I’ensemble, et notamment de la derniére étude, se dégage une impression de
clarté qui invite au dialogue. CLAUDE BRIDEL.



256 BIBLIOGRAPHIE

MAURICE VANHOUTTE : La méthode ontologique de Platon. Louvain et
Paris, Bibliothéque philosophique de Louvain, 1956, 193 p.

L'auteur des Dialogues est-il demeuré fidele jusqu’'a la fin a la démarche
dialectique qu’il avait héritée de Socrate ? A-t-il, an contraire, changé de
méthode aprés le Phédre ? Etant admis que sa pensée a subi, au cours des
années, une évolution que nul ne saurait contester, doit-on concevoir cette
derniére comme un développement naturel ou comme une transformation
radicale ? — M. Vanhoutte commence par rappeler les données du probléme :
les critiques de Platon se partagent en deux camps ; les uns (Rodier, Brochard,
Shorey) admettent une continuité sans coupure ; d’autres (Lutoslavski, Bonitz,
Ritter, Apelt) prennent position en faveur de la dualité ; et I’opinion d’Aristote
semble leur donner raison. — Telle est également la position de l'auteur, qui
opte «résolument» pour l’hypothése dualiste. Non qu’il applaudisse sans
réserve aux arguments que d’autres ont énoncés dans ce sens. Mais un examen
attentif de la dialectique mise en ceuvre dans les derniers dialogues I'améne 2
conclure que Platon, renoncant dés le Parménide a la dialectique intuitive
orientée vers une contemplation du Bien, s’est efforcé de fonder une dialectique
radicalement nouvelle : on voit alors ’hypothése prendre la place de I'Idée,
I'Objet s’effacer devant la démarche, une opération de nature scientifique, liée
a I'emploi de la division et de la synthése, se substituer a ’ancienne intellection
des Essences. — Cet ouvrage attaque, non sans courage, des positions fortement
défendues. 1l reprend un probleme fondamental dans une perspective originale.
Malheureusement, la thése centrale de I’auteur ne se dégage pas avec une clarté
suffisante. En outre, et c’est 1a notre principal reproche, la dialectique plato-
nicienne est trop souvent interprétée a partir de concepts artificiellement
surimposés (ex. : « dialectique mineure et majeure »). Personnellement, nous
persistons a croire & l'unité formelle des Dialogues. Mais les lois du genre et
Iextréme souplesse de I’esprit grec expliquent pour une part, & notre sens, une
discontinuité de présentation, une variété de perspectives auxquelles les
modernes ont attribué souvent une importance excessive.

RENE SCHAERER.

JEAN Luccioni : La pensée politique de Platon. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1958, 354 p.

Cet ouvrage retient la sympathie et se lit avec profit. L’information y est
diverse, et juste la vision d’ensemble du platonisme. D’utiles index facilitent
la consultation. — L’auteur ne tombe pas dans une erreur fréquemment com-
mise par ceux qui étudient tel aspect particulier des Dialogues et qui coupent
cette matiére de tout le reste. Il a compris que la politique s’inscrit ici dans un
univers d’idées morales, religieuses, philosophiques, qu’on ne saurait perdre de
vue sans fausser les perspectives. Cette ouverture ne 1’empéche pas ,toutefois,
de demeurer dans les limites de son sujet et de 1'étudier avec une attention
soutenue. Les chapitres les plus intéressants sont ceux qui confrontent les
théories platoniciennes a la réalité des faits historiques : dans quelle mesure, par
exemple, la description de la démocratie — régime anarchique et bigarré —
s’applique-t-elle & I’Athénes du temps, soumise, nous semble-t-il, & un régime
de contrainte et de restrictions ? — M. Luccioni insiste avec raison, selon nous,
sur 1'unité et la continuité des vues de Platon a travers les Dialogues, tout en
marquant le renouvellement des Lois par rapport a la République. — Au total,
si tout n’est pas nouveau dans cette monographie, si certains développements



BIBLIOGRAPHIE 257

sur 'arriére-fond religieux ou philosophique paraissent méme superflus, on ne
peut que louer le sérieux de I'enquéte consacrée a la politique. Quelques erreurs
ou naivetés, cependant : Platon n’a pas « assisté » & la mort de son maitre (p. 2),
car il était malade (Phédon 59 b) ; faire du Ménexéne un chef-d’ceuvre d’ironie
(p- 32), c’est oublier que l'antiquité, qui s’y connaissait un peu, a pris au sérieux
ce morceau d’'éloquence et que Platon n’a jamais condamné la rhétorique en
elle-méme, mais bien 'usage qu’on en faisait (cf. p. 308). Dire que l'auteur des
Dialogues n’est devenu philosophe que par impossibilité de faire de la politique
(p. 106) est pousser a l'excés une vue partiellement juste, c’est oublier 1'appel
de Socrate s’ajoutant a une exigence de spéculation certainement irrésistible.
Certaines déclarations sur la « bonne volonté» de Platon, sur ce philosophe
doué des « meilleures intentions du monde », sur cet écrivain « artiste et poéte
a sa maniére» (p. 313, 318, 319) font sourire. Mais ce livre n’en apporte pas
moins une contribution de valeur a 1’étude d’un sujet que le développement de
I'histoire politique ne cesse de poser dans une perspective incessamment renou-
velée. RENE SCHAERER.

B. L. Hijmans ]Jr.: AZKHZIZ, Notes on Epicteius’ educational system.
Assen, Van Gorcum & Cle, 1959, 109 p.

Cette monographie fait partie d’une nouvelle collection hollandaise de
textes et d’études philosophiques dirigée par Mlle C. J. de Vogel et M. K.
Kuypers, professeurs a 1'Université d’Utrecht. Elle traite son sujet en quatre
chapitres, qui concernent respectivement la personne et les intentions d’Epic-
tete, les probleémes généraux de sa pédagogie, la notion particuliére d’ascése,
les relations concretes du maitre avec ses disciples. La documentation est riche,
fondée sur des citations judicieuses. On voit ainsi se préciser certaines notions
centrales, telles que mpoaipeoig et alduig, et d’anciens problémes relatifs a la
religion stoicienne, a la diatribe, au rdle de ’exercice spirituel se poser dans une
lumi¢re nouvelle. L’ascése apparait comme une méthode originale fondée sur
une vigilance constante du maitre et de I’éléve. D’olr ces injonctions si fré-
quentes dans le texte des Ewniretiens : « Prends garde, souviens-toi, n’oublie pas,
reste éveillé, entraine-toi. » L’habitude, ou %Etg se présente ainsi comme une
exigence de renouvellement, non comme un état stable. — De telles analyses
rendent souvent de plus grands services que de vastes synthéses. Celle-ci tient
les promesses de son titre. Tout au plus regrettera-t-on certaines naivetés du
texte. Etait-il nécessaire, par exemple, de nous apprendre que Platon s’oppose
aux sophistes et que sa méthode, héritée de Socrate, s’appelle la dialectique ?
(p. 62). La présentation typographique est remarquable et la rédaction témoigne
d’'un grand soin (deux fautes d’accentuation grecque toutefois a la page 36,
ligne 11). RENE SCHAERER.

GUNTHER PFLUG : Henri Bergson. Quellen und Konsequenzen einer
induktiven Metaphysik. Berlin, Walter De Gruyter & Co., 1959,

393 P-

Le sous-titre de l'ouvrage définit trés exactement le dessein de l'auteur.
Si la métaphysique bergsonienne y est qualifiée d’inductive, c’est en raison de
la conception générale des rapports de la science et de la philosophie qui pré-
valait encore dans le climat positiviste de la fin du XIXe siécle et que Bergson
reprit & son compte, avant d’étre amené par le développement de sa pensée a



258 BIBLIOGRAPHIE

en faire éclater le cadre trop étroit. Bergson, en effet, borne d’abord son entre-
prise & fonder une métaphysique de I'esprit sur le matériel de faits et d’observa-
tions que lui livrent les sciences particuliéres : psychologie expérimentale dans
I'Essat sur les données vmmédiates de la conscience, physiologie et psychopatho-
logie dans Matiére et mémoire. Se séparant du positivisme par l'affirmation
méme de la possibilité d'une telle métaphysique, il lui reste fidele dans son
exigence méthodique d’'une base expérimentale. Ainsi sera-t-il en état de sous-
traire les théses spiritualistes aux objections des positivistes en combattant
ceux-ci sur leur propre terrain. Les sources de la pensée bergsonienne doivent
donc étre cherchées dans les deux grands courants, positiviste et spiritualiste,
du XIXe siecle et, a travers ceux-ci, dans les influences (des écoles sensualiste,
écossaise, kantienne, etc.) qui se sont exercées sur leurs représentants les plus
marquants. La doctrine bergsonienne se trouve ainsi démontée piéce a piece,
chaque piéce étant étiquetée, classée selon sa provenance. On sait les réserves
faites par Bergson sur cette maniére de retrouver dans une philosophie « arran-
gés ou dérangés, mais A peine modifiés, les éléments des philosophies antérieures
ou contemporaines » (L'intuition philosophique, La pensée et le mouvant, p. 136).
Reconnaissons d’ailleurs, avec Bergson, que ce travail d’analyse est utile,
quand il est conduit, comme c’est le cas ici, avec rigueur et méthode et sur la
base d’une information étendue. Cependant, nous en verrons tout a I’heure les
limites. — Quant aux conséquences de cette métaphysique inductive, nous ne
croyons pas forcer la pensée de 'auteur en les résumant d’un mot : échec. Si
la tentative de fonder une métaphysique spiritualiste sur des preuves positi-
vistes lui semble avoir réussi dans Les donndes immédiates et dans Matiéve et
mémoire, c’est que dans ces deux ouvrages Bergson limite ses conclusions méta-
physiques au domaine spécial qu’il s’est proposé de soumettre & une recherche
conduite selon la méthode positiviste. L’ Introduction a la métaphysique cons-
titue le tournant décisif. Jusqu'alors Bergson avait admis que la philosophie
avait pour role de généraliser ou d’approfondir les faits rapportés par les sciences
particuliéres. Avec U'Introduction a la métaphysique, la philosophie ne se con-
tente plus de ce rdle, elle prétend par 'intuition pouvoir, elle aussi, connaitre les
faits et se constitue en discipline indépendante. D’ot1, sur le plan de la méthode,
des difficultés insurmontables. Alors que, dans Les données immédiates, 'affirma-
tion métaphysique de la liberté se déduit sans trop de peine des faits psychiques,
il n’en va plus de méme dans L’évolution créatrice pour le passage du fait bio-
logique de la vie (empiriquement constatable dans I’étre vivant isolé) a la notion
métaphysique d’élan vital. Dans Les deux sources, si Bergson fait encore appel
a la science (ici la sociologie) pour étayer ses recherches sur la morale et la
religion statique, en revanche son étude de la religion dynamique accorde a
I'expérience mystique une place privilégiée dans le processus de la connaissance.
L’intuition s’est chargée peu a peu d’une valeur affective : sympathie d’abord,
elle devient enfin amour et culmine dans la vision mystique. Ainsi la philoso-
phie se trouverait dépossédée au profit de la religion de son rble de médiatrice
entre ’homme et I'absolu. — Cet ouvrage, qui abonde en apercus ingénieux,
en vues critiques perspicaces ou profondes, parfois aussi discutables, nous
semble pécher par I'excés d’attention qu'il accorde aux questions de méthode
et par son parti pris de faire de l'expérience, comprise dans le sens le plus
étroitement positiviste, le critére de la réussite ou de 1'échec d’une entreprise
métaphysique. Adopter un tel point de vue, c’était se condamner par avance a
laisser échapper quelques-uns des aspects les plus originaux de la pensée de

Bergson. CHARLES FAVARGER.



BIBLIOGRAPHIE 259

Lovuis LaAcHANCE, O.P.: Le droit et les droits de I’homme. Paris,
Presses Universitaires de France, 1959, 238 p.

Cet auteur s’est fait connaitre par deux importants ouvrages sur L’huma-
nisme politique de saint Thomas (1939) et sur Le concept de dvoit selon Avistote et
saint Thomas (2¢ édit. 1948). Il enseigne actuellement a 1'Université de Montréal.
La synthése qu’il nous présente aujourd’hui se veut philosophique, tout en fai-
sant de nombreux emprunts a 1’histoire. Les chapitres essentiels concernent le
droit et la civilisation, le droit romain, le droit naturel, le droit positif, la per-
sonne juridique et le droit international. Mais tout gravite autour de saint
Thomas, et 'on regrette que le nom du grand docteur ne figure pas dans le
titre du livre, afin de prévenir le lecteur, qui se trouve surpris. Mais ce n’est
pas la premiére fois que nous constatons de telles omissions chez les auteurs
thomistes | — D’emblée, le P. Lachance affirme, avec 'universalité du droit
naturel, le besoin qu’'éprouve notre époque de se replier sur lui (p. 61). Les
théories du droit positif seront donc sévérement jugées. Non que ce droit soit
inexistant : il n’est que partiel. La notion de droit n’est pas univoque mais ana-
logique ; il est donc 1égitime de passer du droit naturel au droit positif comme
on passe d'une mesure générale 2 une mesure plus déterminée, des principes
fondamentaux aux techniques particuliéres. Il v a 1a deux ordres complémen-
taires d’égalité, auxquels correspondent deux modes distincts de sanctions. Le
droit positif a, sur le droit naturel, une supériorité relative : celle d’une spéci-
fication et d’une précision plus grandes. C’est un droit naturel évolué. (On
s’étonne, & ce propos, que les théories de Kelsen ne soient pas discutées.) — Il
suit de 14 qu'on ne saurait confondre le droit avec les faits : les faits varient et
passent, le droit reste. Il se fonde sur I'idée de responsabilité, reprise de I'impu-
tabilité médiévale. Le sujet du droit est la personne, non cette individualité
plus ou moins anarchique préconisée par ’humanisme de la Renaissance, mais
une personne selon l'esprit de saint Thomas. RENE SCHAERER.

JoseErH MOREAU : La conscience et I’éive. Paris, Aubier, 1958, 160 p.

Est-ce un hasard si les publications de M. Moreau descendent le cours des
siécles ? Aprés de belles études sur Platon, auquel d’ailleurs il reviendra pério-
diquement (car l'auteur des Dialogues ne lache plus ceux qu'il a saisis), il
publie une correspondance de Malebranche, et s’intéresse a Spinoza ; puis vient
P'univers de Leibniz ; enfin, nous nous arrétons devant la conscience contem-
poraine, une conscience coupable, il est vrai, a laquelle notre critique reproche,
dés la premiére phrase de I’Avant-propos, son ingratitude a 1'égard du passé.
Car il entend, lui, s’appuyer sur la tradition pour évaluer les ceuvres d’aujour-
d’hui. Voila qui, d’emblée, nous inspire confiance. Et cette confiance ne sera
pas décue. Cet ouvrage vigoureux de pensée et de style se distingue en effet
par une premiére qualité : son épaisseur historique. Les thémes les plus actuels :
intentionalité, essentialisme, réalisme, phénoménisme, étre-au-monde, trans-
cendance, sont repris & la racine. Husserl ne se pose pas devant nous sans se
dégager d’abord, en sa dépendance et son originalité, de Platon, de Descartes
et de Kant ; de méme Heidegger & 'égard de Kant et de Husserl. — Nous ne
saurions discuter ici les douze chapitres d’un livre aussi riche. L’intention de
Pauteur, c’est de « digérer » la phénoménoclogie en I'assimilant 4 la substance
de la philosophia perennis. Telle est, pense-t-il, la mission de la pensée frangaise
(p. 6). Aussi ne s’étonne-t-on pas de trouver ici une critique assez vive de Husserl,
penseur « profond et appliqué... mais... autodidacte » (¢bid.). Non seulement
son intentionalité n’est pas nouvelle, mais elle est encore insuffisante: elle laisse



260 BIBLIOGRAPHIE

subsister entiérement le probléme de la réalité du monde extérieur et nous fait
retomber, avec un Sartre, dans l'illusion du perceptionnisme, c’est-a-dire a la
position de Berkeley renversée ol la substantialité du sujet percevant se trouve
sacrifiée a celle des choses sensibles (p. 28, 28, 32). — De fortes pages sur le
double réalisme de Malebranche, sur 1'élimination de ce réalisme chez Kant, sur
I'échec de la réduction husserlienne 3 fonder une ontologie valable, nous con-
duisent a Heidegger, dont le mérite est d’avoir « ramené la pensée contempo-
raine a la réflexion sur 1'étre » (J. Moreau : L’'étre et la pensée. Etudes philoso-
phiques, 1960, 11, p. 176-183). Une double exigence ontologique conduit Heideg-
ger a superposer a la transcendance du monde celle de ’étre : le Dasein est & la
fois dans le monde et ouvert sur I'étre. Cette idée, remarquable en sa simplicité,
Heidegger n’a que le tort de la croire absente des grandes métaphysiques anté-
rieures. I1 est donc louable dans ce qu’il affirme (reconnaissance du primat de
I’étre) et blamable dans ce qu’il nie (priorité de la tradition classique). En
réalité, c’est a Plotin plus qu’'a Parménide que s’articulent les théses les plus
récentes du penseur allemand. — De telles pages excitent & la discussion. Parti
d’une grande question de Platon : « Comment connaitre un objet qui est ? »,
M. Moreau y revient en conclusion pour nous apporter, sinon sa réponse, du
moins ses veeux, qui sont ceux d’un idéaliste ouvert a l’ontologie. Nous ne
I’étonnerons pas en lui disant que, sur certains points, nos vues difféerent des
siennes, que nous ne pouvons admettre, par exemple, que le monde intelligible
de Platon soit « constitué exclusivement de rapports» (p. 48). Sa critique de
Husserl nous semble parfois excessive, encore que remarquablement éclairante.
Que serait Heidegger, que serait la pensée moderne sans ce grand initiateur,
dont on peut dire, en reprenant un mot de Pascal, que ses continuateurs lui sont
redevables de ’ascendant qu’ils ont pris sur lui. Mais ce que nous tenons & rele-
ver surtout, c’est la force et 1’originalité des analyses conduites par M. Moreau,
I'impression de santé mentale qui s’en dégage. L’information la plus sfire y est
au service d'un vigoureux bon sens fondé sur le respect du passé. Que veut-on
de mieux ? RENE SCHAERER.

CLAUDE TRESMONTANT : Essai sur la connaissance de Dieu. Paris,
Editions du Cerf, 1959, 215 p.

Les études précédentes de M. Tresmontant sur La pensée hébraique et sur
La métaphysique bibligue convergeaient vers une métaphysique de la création.
Ce petit ouvrage, riche de substance, nous en offre quelques linéaments en exa-
minant les rapports du créé a 1’absolu, de 'univers a un créateur de la création,
a partir d’une critique du refus de I’absolu (le créé se suffit a lui-méme) ou de
son identification au créé. Critique donc du positivisme et du panthéisme : le
plus ne peut sortir du moins, 'univers et le sujet ne sont pas les déchets d’une
chute. Tout autre est la conception biblique : Dieu crée par amour et la condi-
tion humaine ne peut étre comprise qu’a la lumiére de l'intelligence divine,
qui veut faire de sa créature un créateur. La continuité entre ce que 'auteur
appelle le phénomeéne d’Israél et le phénoméne Jésus n’est apergue qu’au travers
d’un renouvellement de ’intelligence et de 1’étre. La connaissance du Dieu vivant
n’exige donc nullement un sacrificium infellectus et ne se fonde pas sur un irra-
tionalisme épistémologique, mais sur la possibilité d'une connaissance média-
tisée par une réflexion sur la créature dans son développement et son achemine-
ment vers une perfection préfigurée par le Christ. On retrouvera dans cet essai
Yinfluence de Teilhard de Chardin, dont Cl. Tresmontant est un connaisseur
avisé. GABRIEL WIDMER.



BIBLIOGRAPHIE 261

HaNs WAGNER : Philosophie und Reflexion. Miinchen-Basel, Ernst
Reinhardt, 1959, 423 p.

Sous le nom de Réflexion (ou de Médiation), Hegel a voulu unir en un les
deux pbles de toute connaissance humaine : le pole subjectif (la pensée formelle)
et le pole objectif (le réel concret). Par quoi il inaugurait un « monisme épisté-
mologique » ol les actes de la pensée se confondent avec les structures réelles
du concret, et ou, entre 1’absolu et I'esprit en acte, il n'y a aucune différencia-
tion possible. En méme temps, la position critique kantienne se trouve dépassée
par une position spéculative pure. — Seulement la phénoménologie est revenue
mettre en cause le monisme hégélien ; car sa réflexion est le parcours méme d’un
pole a 'autre de toute connaissance, du pole noétique au pOle noématique et
inversement. Le monisme hégélien n’est alors maintenu qu’en apparence ; la
réflexion phénoménologique en effet le fait éclater, en présupposant et en engen-
drant tout a la fois la dualité des poles de la connaissance. — La notion méme
de réflexion demande donc & étre réélaborée a fond ; elle subit une dislocation
qui la menace dans son unité spirituelle, aprés avoir passé par diverses péri-
péties historiques de Descartes a nos jours. Repenser la notion de réflexion, tel
est le projet de l'ouvrage ci-dessus, du moins en grande partie. — L’auteur
distingue quatre aspects fondamentaux de toute connaissance : le sujet qui
connait, et sa connaissance méme telle qu’elle s’effectue en acte ; 1’'objet qui est
connu, et I'objet tel qu’il est connu et formulé selon des lois. Les rapports entre
les deux premiers aspects constituent la base des problémes de philosophie
critique ; ceux qui lient les deux derniers aspects constituent la base des pro-
blémes de philosophie spéculative. Entre ces quatre termes ainsi groupés deux a
deux se joue le probléme méme de toute philosophie, qui est de concilier les exi-
gences critiques et les exigences spéculatives. Ce probléme est un maitre-
probléme, puisqu’on risque en le traitant de le dénaturer, c’est-a-dire de le poser
et de le résoudre soit dans la seule perspective critique, soit dans la seule pers-
pective spéculative. — Pour lever cette difficulté, I'auteur semble faire appel
a la notion de valeur (Geltung), et se met ensuite & examiner tour a tour des
problémes de logique, de métaphysique, d’ontologie, d’éthique, d’esthétique et
enfin de philosophie de la religion — discipline 4 laquelle il avait consacré pré-
cédemment un autre ouvrage : Existenz, Analogie und Dialektik.

J.-CLAUDE PIGUET.

XAVIER TILLIETTE : Karl [aspers. Théorie de la vérité — métaphy-
sique des chiffres — foi philosophique. Paris, Aubier, 1960. Col-
lection « Théologie », 44, 235 p.

Ce livre est une mise au point extrémement consciencieuse des principaux
thémes de la philosophie jaspersienne, groupés sous les trois thémes directeurs
qu’indique le sous-titre de 'ouvrage. En fait, il s’agit 1a de la reprise d’articles
et de conférences, mais la continuité de I’ceuvre demeure entiére. — La premiére
partie est centrée sur le probléme de la vérité. L’auteur y rattache justement
Jaspers a Nietzsche, avant que d’étudier de manieére détaillée et presque sco-
laire les aspects essentiels de la théorie jaspersienne de la vérité. Le chapitre sur
la « Vérité philosophique » (p. 81-100) est le plus intéressant : I’auteur y montre
avec finesse comment la vérité philosophique, chez Jaspers, demeure la vérité
de la philosophie de Jaspers. — La derniére partie de I'ouvrage est consacrée
d’abord a la théorie des « Chiffres », oli auteur voit I’« achévement » et 1a « clef »
de la philosophie de Jaspers. L’excursus historique (p. 165-176) sur les origines
de la notion de chiffre est incomplet, mais précieux. — Enfin, I'auteur aborde le



262 - BIBLIOGRAPHIE

débat sur la «foi philosophique », ol il énumeére et analyse les critiques dont
Jaspers fut I'objet. C'est & ce moment du reste que X. Tilliette devient plus
critique ; le point de vue néanmoins duquel il méne cette critique n’apparait
pas, philosophiquement, d’une maniére tres claire. J.-CLauDE PIGUET.

FraNz BRENTANO : Grundziige der Asthetik. Aus dem Nachlass heraus-
gegeben von Franziska Mayer-Hillebrand. Bern, Francke, 1959,
259 p-

Grace a Husserl, 'ceuvre de Brentano devient d’actualité. Son Esthétique
fait partie du « Nachlass », mais elle est moins élaborée que la logique ou I’éthique
parues précédemment chez le méme éditeur. — L’esthétique de Brentano est
fille de son temps : elle affirme 1’évidence émotionnelle du beau (théme actuel,
il est vrai), mais elle lie cette évidence au plaisir et aux définitions psycholo-
giques du sentiment, ce qui conduit bon gré mal gré Brentano aux problémes
des « critéres » rationnels du beau. Ainsi posé, dans cette perspective héritée de
Kant, le probléme esthétique ne saurait trouver de solution wvalable. — Au
fond, c’est le cadre ol prend place cette Esthélique qui demeure trés traditionnel
et par la singuliérement dépassé; en revanche, demeurent trés valables des
remarques éparses et souvent prophétiques, en particulier sur le rdle de 'intui-
tion. — Ce livre comprend des fragments de cours, et des piéces diverses ; il
ne forme pas un tout continu. Néanmoins I'éditrice a remarquablement mis
au net ces textes; son introduction est excellente, excellents aussi ses notes,
index et titres courants. J.-CLaupE PIGUET.

WERNER FLACH : Negation und Andersheit. Miinchen-Basel, Ernst
Reinhardt, 1959. 80 p.

L’auteur part de Rickert et de Kroner, pour présenter et critiquer la solu-
tion hégélienne au probléme dit « du méme et de I'autre ». 11 s’agit en effet de
savoir si la pensée trouve ou ne trouve pas en soi le principe de son activité, ce
qui revient & étudier le rdle et la portée des principes de la logique, et en parti-
culier de la négation et de l'altérité. — Les confrontations auxquelles se livre
I'auteur lui permettent de préciser les notions d’homogénéité et d’hétérogénéité
de la pensée, selon qu’elle trouve son principe en soi ou en une autre réalité
distincte de ses opérations tant affirmatives que négatives. Hegel a eu de son
cOté la prétention de synthétiser ces deux conceptions de la pensée formelle,
puisque la négation est chez lui médiation. Néanmoins 'auteur lui reproche
d’en étre resté, dans son monisme épistémologique, a la seule conception qu’il
dénomme « homogénéité ». — Werner Flach est un éléve de Hans Wagner dont
nous parlons ci-dessus, professeur a Wiirzburg. Son travail est remarquable de
fermeté et de précision, quand bien méme je crois que Hegel échappe en partie
a la difficulté qu’il souléve. J.-CLAUDE PIGUET.

PIERRE JACCARD : Histoire sociale du travail de I antiquité a nos jours.
Paris, Payot (Bibliothéque historique), 1960, 350 p.

Le président de I’Ecole des sciences sociales et politiques de 1'Université
de Lausanne a eu 'heureuse idée de reprendre sous une forme plus développée
I'essai qu’il avait publié en 1951 sous le titre La dignité du travail et dont nous
avons rendu compte ici méme (1953, p. 66 s.). 1l existe beaucoup de livres retra-
¢ant le développement des techniques et les formes extérieures du labeur humain.
M. Jaccard a fait ceuvre originale en écrivant l'histoire du travailleur, de la



BIBLIOGRAPHIE 263

condition qui lui est faite dans la société, de la dignité qui lui est reconnue ou
refusée ; et cela en illustrant par d’abondantes citations de moralistes, de phi-
losophes, de prédicateurs et de théologiens de tous les temps, I'idée que 1’homme
se fait lui-méme de son activité. Ce livre, écrit d'une plume alerte et érudite,
sensible a la peine des hommes, est une description extraordinairement vivante
du sort des travailleurs a travers les dges depuis les origines de la civilisation
jusqu’a nos jours. S'il se lit comme un roman, l'ouvrage de M. Jaccard va
cependant trés profond. En effet, I'auteur montre que les idées régnantes aux
différents dges de I'humanité sur le travail se rameénent & deux types, qui ont
leur source dans deux représentations opposées de ’homme et du monde. Ou
bien, avec le mysticisme oriental, on fait de la vie contemplative 1'idéal de la
condition humaine a I'imitation de divinités elles-mémes passives, et ’'on con-
damne le travail comme une dégradation et un asservissement de ’'homme a la
matiére. Ou bien, avec la révélation biblique, on fonde la dignité du travailleur
sur le fait que par son labeur méme I’homme réalise sa vocation. Car le Dieu de
la Bible, qui a créé l'univers et qui reste a I’ceuvre dans sa création, a associé
I'homme & son activité en lui donnant la mission de « cultiver le jardin », c’est-
a-dire d’assurer son empire sur l'univers par son travail, son invention et sa
technique. C’est cette seconde conception, qui honore le labeur de la main et
de 'esprit, qui s’est imposé lentement & I’Occident moderne et qui est la cause
de son essor économique et de son progrés social. Au reste, il suffit de constater
qu’une civilisation technique, qui seule peut libérer 'homme des corvées serviles,
ne s’est développée que sur le terrain ensemencé par 1’Evangile. — Ce bref
apercu suffit & indiquer la valeur et la portée de ce beau livre que tout pasteur
doit lire. Parmi les nombreuses questions que l’on pourrait poser a l'auteur,
nous n’en retiendrons qu'une. « La joie au travail dépend, en définitive, de fac-
teurs moraux, sans relation nécessaire avec la machine ou le mode du travail »
(p. 342). Or, on chantait quand on travaillait dans des conditions souvent
lamentables ; M. Jaccard le rappelle en citant entre autres saint Augustin et
Ch. Péguy (p. 319 s5.). On ne chante plus guére aujourd’hui. Les vieilles chansons
francgaises sont toutes légeéres et gaies, alors que les chansons modernes sont
des mélopées de galériens. Une histoire de la chanson, plus précisément une
enquéte sur ce que chantent ou ne chantent pas les travailleurs, ne constitue-
rait-elle pas une histoire psychologique du travail et de la civilisation du plus
haut intérét ? P. H. MENoOUD.

WiLHELM WEISCHEDEL ;: Wirklichkeit und Wirklichkeiten. Aufsitze
und Vortrige. Berlin, W. de Gruyter, 1960, 286 p.

L’auteur est professeur a Berlin : c’est un éléve de Heidegger, et il refusa
un appel a sa chaire de Fribourg. Dans ce recueil de vingt articles divers, il
étudie, en historien de la philosophie, Pascal et Voltaire, et se penche, dans une
premiére partie, sur l'historicité de notre époque et son goiit des « données
immeédiates ». Nous retenons, dans une seconde partie, 1’élucidation des
rapports entre la philosophie et la théologie. L’anteur y part de la distinction
du Dieu révélé et du Dieu des philosophes, pour souligner la diversité de ces
dieux philosophiques. Imaginant une situation « existentielle » pure, celle ol
toutes choses apparaissent incertaines et douteuses (fraglich), I'auteur montre
que ce Fragen méme, cette question que I'on pose a tout et a laquelle rien ne
répond, définit la philosophie, mais ne trouve pas son origine dans la philo-
sophie. Dieu est donc le fondement caché de la Fraglichkeit du monde, mais en




264 BIBLIOGRAPHIE

méme temps il en est la révélation. Dieu est donc un ¢appel a la question »
(Ruf in die Frage, p. 150). C'est 1a, bien sfir, un nouveau ¢ Dieu des philo-
sophes », mais il ne doit pas étre bien différent du Dieu de la foi. — Des consi-
dérations sur l'art, assez peu originales, en particulier en ce qui touche la
musique, puis, finalement, des considérations sur la morale, le droit et le pro-
bléeme atomique terminent cet ouvrage. J.-CLaupE PIGUET.

LroroLD voN WIESE : Soziologie. Geschichte und Hauptprobleme.
Berlin, W. de Gruyter, 1960, 175 p. 6° édition. Sammlung Goschen,
Band 1o1.

Petit ouvrage propre a rendre de grands services a qui désire s’initier a
la sociologie et a ses problémes. L. von Wiese nous offre un Compendium de
I'histoire de la sociologie, en tant que science des rapports humains, et un
essai de délimiter avec précision I’objet propre de cette derni¢re. Le chapitre 9,
en particulier, est important. Il s’agit de I’apport original de L. von Wiese a la
sociologie. — A été écrit en premier lieu pour un lecteur allemand. Mais nous
retrouvons les noms des sociologues les plus connus du monde entier. La 5¢ édi-
tion contenait un chapitre sur la sociologie en Allemagne jusqu’en 1954. Un
nouveau a été ajouté, présentant un panorama de la sociologie allemande
depuis 1955. Lire également, p. 125, la remarque sur la mise en veilleuse des
recherches durant le III® Reich. HfraLD CHATELAIN.

KARL BARTH: Dogmatigue. Deuxiéme volume: «La doctrine de
Dieu », tome 2. Genéve, Labor et Fides, 1958, 517 p.

Renongant & faire paraitre la traduction de la Kirchliche Dogmatik en
fascicules pour éviter des découpages nuisibles a la compréhension de 1'ceuvre,
les traducteurs (M. Ryser et pour quelques paragraphes MM. Deluz et J.-L. Lae-
derach) présentent en un seul volume ’enquéte fouillée de Barth sur la prédesti-
nation. Avec cette analyse de I'élection, nous sommes au centre de la théologie
de Barth, avec ce qu’elle emprunte a Calvin et a I'orthodoxie et ce qu’elle en
rejette. L’élection et la réprobation n’ont de sens qu’en Jésus-Christ, le Dieu qui
élit 'homme et ’homme élu, qui révele ce qu'est Dieu et ce qu’ll veut, ce
qu’ll n’est pas et ce qu’'ll ne veut pas. Les orthodoxes ’ont oublié et se sont
enlisés dans les discussions sur le decvetum absolutum de la double prédestination,
se divisant entre infralapsaires et supralapsaires. On trouvera dans ce volume
toute cette histoire, remarquablement résumée. Si la lecture des développe-
ments sur les modalités de 1’élection et de la réprobation de Jésus-Christ est
ardue, celle de 'exégése de Rom. 11 (les Juifs), Marc. 14 : 10 (Judas), ou celle
de Lév. 11: 14, I Sam. 8 (Saiil) et 16 ss. (David) est des plus enrichissantes.
Pages essentielles non seulement pour comprendre la position originale de
Barth, mais pour saisir 'irréductible caractére christocentrique de la théologie
réformée. GABRIEL WIDMER.

Imprimerie La Concorde, Lausanne.



	Bibliographie

