
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1960)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

E. O. James : La religion préhistorique, paléolithique-mésolithique-
néolithique. Préface de R. Lantier, traduction de S. M. Guillemin.
Paris, Payot, 1959, 316 p. Bibliothèque historique.

Dans son avant-propos, l'auteur reconnaît avoir eu quelque peine à fixer
exactement le terminus ad quem de la préhistoire. En fait, il étend son enquête
jusqu'à y inclure la forme archaïque des religions classiques, sans tenir compte
de la date où l'écriture fait son apparition dans les cultures considérées. L'avantage

de ce système est double. D'une part le lecteur échappe par ce moyen
à l'illusion qu'il existe entre préhistoire et histoire une sorte de cloison étanche,
d'autre part l'auteur s'accorde des perspectives plus longues et plus achevées
selon lesquelles interpréter les trop fragmentaires données de la plus haute
antiquité. — La matière est répartie sous trois chefs : la mort et ce qui s'y
rapporte, la fécondité, soit le mystère de la naissance et celui de la fertilité
tant animale que végétale, le culte du Ciel. Les documents sont présentés et
commentés, le commentaire s'inspirant avec une nécessaire prudence de ce que
nous connaissons par les « primitifs » contemporains. L'auteur souligne avec
raison que leurs pratiques ne peuvent nous éclairer que par analogie sur celles
des hommes préhistoriques. — Un dernier chapitre reprend de façon plus
systématique les résultats de l'étude de détail. Ses conclusions touchant l'existence

dès l'origine d'une croyance en un Dieu du Ciel, bien que présentées
comme une hypothèse plus que comme un fait constaté, nous laissent, pour
cette raison même, assez sceptique. N'est-ce pas là notre logique qui réclame
ses droits dans la genèse de la religion — L'ouvrage, d'une lecture agréable,
est illustré de façon suggestive. Cartes géographiques, tableaux synoptiques,
bibliographie et tables diverses le complètent utilement.

Pierre Gander.

Daniel Lys : Nèphèsh. Histoire de l'âme dans la révélation d'Israël,
au sein des religions proche-orientales. Paris, Presses Universitaires

de France, 1959, 214 p.

La thèse de Daniel Lys qui vient de paraître dans la collection « Etudes
d'histoire et de philosophie religieuses » publiées par la Faculté de théologie
protestante de Strasbourg, mérite une mention particulière. Elle comprend
trois chapitres ; dans le premier l'auteur expose ses principes exégétiques et
philosophiques ; dans les suivants, il les applique en étudiant successivement
l'âme antique proche-orientale et l'âme israélite. — Dans les pages préliminaires
à son étude sur la notion d'âme, Daniel Lys expose comment il conçoit
l'interprétation de l'Ancien Testament. Il s'agit devant un texte de comprendre ce

que l'auteur a voulu dire, c'est-à-dire de dégager le message hors du langage
en tenant compte du mouvement même de la révélation biblique (p. 21 s.).
Il note ensuite que toute anthropologie qui se veut biblique doit tenir compte
du fait que l'homme n'a d'existence que par rapport à Dieu et qu'il n'est
possible de le saisir que dans la relation que Dieu établit avec lui. Enfin il définit



70 BIBLIOGRAPHIE

sa méthode ; elle consistera à examiner la notion d'âme dans le contexte
sémitique, géographique et historique d'Israël, puis à recenser les emplois du mot
nèphèsh dans les écrits vétérotestamentaires, sans négliger le fait que la révélation

vétérotestamentaire est inséparable de la dimension historique. — Le
chapitre n permet à Lys de situer « l'âme » dans les religions du Proche-Orient,
auxquelles Israël a été confronté ; aidé notamment de Dussaud et de van der
Leeuw, l'auteur estime que l'âme est potentialité, vitalité ; il aborde, au chapitre
suivant, l'examen des 753 emplois de la racine nfs qu'il classe chronologiquement

selon la méthode de Paul Humbert. Cette étude rigoureusement menée
souligne la polysémie du mot nèphèsh au cours de toute l'histoire du peuple élu,
l'exil accentuant seulement l'implication individuelle de cette notion qui
désigne souvent précédemment une potentialité impersonnelle. L'homme est
nèphèsh en tant qu'il est vivant ; nèphèsh désigne fondamentalement la vie,
non pas la potentialité divine de l'être, mais la créature animée, et particulièrement

l'homme, vivant, désirant, aimant, créature tout entière sous le regard
de son Dieu... « mon être tout entier incapable par lui-même de subsister,
abattu et gémissant, mais confiant en Dieu et le louant dans l'énumération de
ses bienfaits, car de Dieu viennent le pardon des fautes, le salut de l'existence,
le repos de la vie » (p. 201). Cette monographie sur une notion aussi importante
que celle que D. Lys étudie rendra de grands services à ceux qui la liront ; on
appréciera le sérieux de l'enquête, la vaste culture, en particulier philosophique,
du théologien français et la minutie, parfois la subtilité, de ses recherches. Il
est permis cepsndant de s'étonner de l'absence complète dans la bibliographie,
excepté un ouvrage de K. Barth d'études de langue allemande, dans une
science où pourtant les spécialistes d'Outre-Rhin sont depuis longtemps passés
maîtres. Robert Martin-Achard.

A. Dupont-Sommer : Les écrits esséniens découverts près de la Mer
morte. Paris, Payot, 1959, 446 p.
La lecture de cette forte étude, vraie somme en la matière, nous a convaincu

de la vérité de ces lignes de l'auteur : « les manuscrits de Qumran nous placent
devant l'un des plus graves problèmes que l'historien, que l'homme d'aujourd'hui

puisse se poser : celui de la genèse du christianisme » (p. 424). Ce volume
permet en effet, mieux peut-être qu'aucune des centaines d'études parues
jusqu'ici sur ce sujet, de se faire une idée synthétique sur les vingt et un textes
principaux retrouvés près de la mer Morte dans la région de Qumran et qui
intéressent directement les origines du christianisme. Certes, il est encore trop
tôt pour porter un jugement définitif sur la question, puisqu'un grand nombre
de textes ne sont encore ni vraiment inventoriés ni édités. Mais, tels qu'ils
sont aujourd'hui devant nos yeux, ces 21 textes sont d'une telle richesse,
d'une telle beauté, d'un tel intérêt pour l'histoire des idées et des mœurs au
temps de Jésus et des premières communautés chrétiennes qu'il semble parfois
que tout ce qui a été écrit jusqu'ici sur le Nouveau Testament se trouve d'un
coup dépassé. — Après un bref aperçu sur l'histoire de la découverte et la
classification des textes inventoriés, le savant professeur de Sorbonne nous
donne une traduction critique et annotée des notices anciennes sur les Esséniens
chez Philon, Josephe, Pline l'Ancien et Dion Chrysostome. Puis il passe à la
démonstration de sa thèse principale : l'origine essénienne des textes récemment

découverts. Ensuite, en neuf chapitres qui constituent l'apport essentiel
de l'ouvrage, l'auteur nous offre une traduction personnelle des 21 textes en
question, traduction abondamment annotée, se référant souvent à d'autres



BIBLIOGRAPHIE 7I

traductions déjà proposées, tant en français qu'en allemand ou en anglais.
Puis, trois chapitres sont consacrés respectivement au fameux Kittim des textes
de Qumran, que l'auteur tient pour les légions de Pompée vers les années
cruciales qui précédèrent et suivirent immédiatement la prise de Jérusalem
par les Romains en 63, au Prêtre impie, ennemi mortel de l'Assemblée
essénienne, que l'auteur n'a pas de peine à identifier avec le Grand prêtre asmonéen

Hyrcan II, qui régna de 70 à 40 avant Jésus-Christ, et enfin à la fascinante
figure du Maître de justice dans ses trois rôles essentiels de prophète, d'homme
de douleur et de «chef de l'Eglise» (p. 378). En conclusion, tout en relevant
brièvement l'originalité de la figure et du message de Jésus (p. 389-391),l'auteur,
citant habilement le P. Daniélou, affirme que les textes esséniens nous font
connaître « le milieu immédiat où est né le christianisme » (p. 392), ce qui ne
nous paraît presque plus contestable. Cinq appendices sont consacrés respectivement

aux fameux Rouleaux de cuivre, que l'auteur tient pour un inventaire
authentique des trésors esséniens (environ 200 tonnes d'argent et d'or et
aux quatre hypothèses aujourd'hui opposées à celle de l'origine essénienne des

manuscrits, soit celles des origines qaraïte (Zeitlin), judéo-chrétienne (Teicher),
zélote (Cecil Roth), pharisienne (Chaim Rabin). Quelques lignes rappellent la
position extravagante de M. Del Medico sur la question. — Faute de pouvoir,
dans ce bref compte rendu, entrer dans le détail de la discussion en cours,
apportons quelques remarques générales. Bien que l'auteur soit revenu des

simplifications qui caractérisaient parfois ses publications antérieures sur la
question, son désir de souligner les ressemblances entre le christianisme naissant
et l'essénisme l'entraîne encore dans des affirmations contestables. On ne
saurait, par exemple, confondre les ablutions esséniennes avec le baptême
chrétien tel qu'il est attesté dans le Nouveau Testament, ni les repas esséniens,
tout solennels qu'ils aient été, avec la première eucharistie chrétienne (p. 62 ss.).
Si, comme de nombreux psalmistes, le Maître de justice compte sur l'exaltation
définitive que son Dieu lui accordera, nous n'avons lu à aucun endroit des
textes qu'il vit toujours et que ses fidèles attendent son retour (pp. 62, 81, 130,
284 note 2). Est-il bien certain que le Rejeton essénien, d'après Esaïe 54, désigne
la communauté des élus (pp. 282, 324, 378 s.) N'est-ce pas plutôt le Messie
à venir, dont le Maître prépare la venue (p. 379) Quant à la différence entre
le ministère tragique du Maître essénien et celui de Jésus, elle se résume en
ceci, qui nous paraît décisif et atteint à l'essence même du christianisme :

à l'école d'Hénoch, des Testaments et des Psaumes de Salomon, le Maître essénien
rassemble les pieux et prépare l'écrasement des infidèles ; Jésus, lui, est venu
appeler les pécheurs et sauver les malades. Enfin, les innombrables doctrines
particulières, surtout messianiques et eschatologiques, communes à l'essénisme
et au christianisme naissant s'expliquent par leur commune dépendance à
l'égard de l'Ancien Testament. L'autorité de Jésus et de la première prédication
chrétienne ne saurait être fondée sur son « originalité », vulgairement comprise,
par rapport à la terminologie biblique. C'est tout le problème du langage
biblique qui se pose ici. Ce langage fut d'abord forgé, au travers de mille aventures

linguistiques et idéologiques, au sein du peuple d'Israël. Puis il fut « renouvelé

» par Jésus et les premiers missionnaires chrétiens. Ce langage était celui
de leur temps et il est devenu, à cause du Christ, celui du temps de l'Eglise.
Il n'est ni caduc ni éternel. Replacé dans son contexte historique puis traduit
pour l'homme de notre temps, il suffit simplement à notre connaissance
provisoire du Christ. C'est là tout ce que nous lui demandons.

Pierre Bonnard.



72 BIBLIOGRAPHIE

Flavius Josephe : Autobiographie. Texte établi et traduit par André
Pelletier, S.J. Paris, « Les belles lettres », 1959, 79 p. et une carte.

On sait que l'œuvre de Josephe fut traduite en français, sous la direction
de Théodore Reinach, à partir de 1900. En 1932 parut le sixième et dernier
volume de cette collection. Seule, VAutobiographie n'avait pas été traduite.
On est heureux de la voir paraître aujourd'hui dans la Collection des Universités
de France, où avait déjà paru, en 1930, le Contre Apion. Le texte grec est
celui de Niese (1890), légèrement amendé par Thackeray (1926) « à quelques
minimes différences près : la plupart ne relèvent que de raisons subjectives »

(p. xxv). La traduction est précise et agréable à lire. L'introduction, une
bibliographie fort bien établie, des notes complémentaires, des index des noms
propres et des termes géographiques et une carte font de ce volume un bon
instrument de travail. — Œuvre de vieillesse, dirigée par l'auteur contre son
ennemi de toujours, Juste de Tibériade, l'Autobiographie doit être confrontée
aux récits parallèles de la Guerre des Juifs et des Antiquités judaïques ; l'éditeur
n'a pas manqué d'esquisser cette confrontation partout où elle s'impose.
Quelles que soient les réserves que Ton doit avoir à l'égard de la trop habile
personnalité de son auteur, cette œuvre demeure un témoignage capital sur
l'histoire tragique de la Palestine des années 65 à 70 de notre ère. En outre,
elle fourmille d'indications précieuses pour le lecteur du Nouveau Testament.
En voici quelques exemples : sur les généalogies officielles au temps de Jésus
(p. 1-2), l'ermite Bannus et les ablutions d'eau froide (p. 2), l'interprétation
pharisienne de la « fatalité » hellénistique (p. 5), l'autorité politique et même
militaire du sanhédrin (p. 11, 44), la circoncision imposée à des païens par les

Juifs (p. 19), le respect du sabbat même en pleine guerre (p. 27, 45), le terme
de «sauveur» appliqué aux généraux (p. 40, 42), le supplice de la croix vers
les années 66 en Palestine (p. 67), etc. Pierre Bonnard.

Ambroise de Milan : Traité sur l'Evangile de saint Luc. T. II
(Livres vn-x). Texte latin, traduction et notes de Dom Gabriel
Tissot O.S.B., Paris, Editions du Cerf, 1958, 242 p. Sources
chrétiennes 52.

Nous avions à peine émis le vœu de pouvoir disposer bientôt de ce second
volume qu'il sort de presse. Il contient le commentaire des chapitres 9 à 24
de Luc avec quelques notes utiles. La traduction et la présentation sont les
mêmes que pour le premier volume recensé ici même (Rev. théol. et phil. 1958,

p. 225). — Un appendice précise le sens de trois passages des livres IX
et X : « Talis actus, talis vita, talis gratia... », « Aula regalis » et « Nondum
receperat typum, quem commendaverat patri ». Trois brefs index donnent une
table (abrégée) des citations scripturaires, une table doctrinale (3 p.) et un
intéressant essai de lexique allégorique (2 p.). •— Voilà donc un bon commentaire
patristique de Luc facilement accessible. Jean Sauter.

Eusèbe de Cesaree : Histoire ecclésiastique. Livres VIII-X et Les
martyrs en Palestine. Texte grec, traduction et notes de Gustave
Bardy. Paris, Editions du Cerf, 1958, 177 p. (pagination double).
Sources chrétiennes, 55.

Les PP. Mondésert et Camelot ont édité et corrigé sur certains points la
traduction et les notes de ces derniers livres de l'Histoire ecclésiastique, laissées

presque achevées par G. Bardy au moment de sa mort. Comme pour les précé-



BIBLIOGRAPHIE 73

dents volumes, le texte publié est celui du Corpus de Berlin édité par Schwartz.
Ces derniers livres sont consacrés aux martyrs de la fin du III« siècle et du
début du IVe siècle et surtout aux événements décisifs du règne de Constantin,
vainqueur de Maxence et de Licinius, instaurateur de l'empire chrétien. On
lira avec intérêt les documents qui se rapportent à cette période troublée
de l'histoire de l'Eglise. En appendice, l'éditeur donne le texte et la traduction
de l'histoire des martyrs de Palestine, comme le font la plupart des éditions
classiques. Souhaitons que le quatrième tome de cette édition soit publié
prochainement ; il contiendra une introduction et des tables dues au regretté
G. Bardy. Gabriel Widmer.

Louis J. Lekai, S. O. Cist. : Les Moines blancs, Histoire de l'Ordre
cistercien. Paris, Editions du Seuil, 384 p.
Ce volume, dont l'auteur est Hongrois, est la traduction d'un original

en langue anglaise publié aux Etats-Unis en 1953. La version française a
bénéficié des travaux tout récents sur Citeaux du professeur belge Lefèvre,
au vu desquels l'auteur a remanié quelque peu son œuvre première. On n'attendra

pas du recenseur qu'il soit à même de contrôler la valeur de l'amas
considérable de faits et de noms qui caractérisent ce livre. L'ensemble paraît solide
et se lit avec un intérêt soutenu. On regrettera peut-être que la physionomie
de saint Bernard de Clairvaux, le fondateur réel de Citeaux, ne soit pas mieux
mise en lumière ; elle s'estompe un peu dans la foule des personnages qui
gravitèrent autour de lui. Les péripéties extrêmement agitées de plus de huit
siècles que compte maintenant Thisoire des Cisterciens sont retracées dans
toute leur complexité dans la première partie de l'ouvrage. Une deuxième
partie expose tout ce qui a trait à la spiritualité, à la culture, à la liturgie, à

l'art et à l'économie des communautés cisterciennes. Des cartes géographiques
font saisir clairement l'incroyable densité des établissements cisterciens dans
l'Europe médiévale. Les notes bibliographiques, classées selon les divers
chapitres de l'ouvrage, paraissent exhaustives. Richard Paquier.

Christus in der Welt : Briefe von Christoph Blumhardt an Richard
Wilhelm. Herausgegeben von Professor Dr Arthur Rieh. Zürich,
Zwingli Verlag, 1958, 258 p.
Ces 123 lettres, inédites, confirment et complètent ce que nous savions

de la personnalité attachante de Blumhardt-le-fils. Ce sont des messages adressés
à l'un de ses gendres, le futur sinologue de renommée mondiale, entré en 1899
au service de la Mission évangélique allemande en Chine (Ostasienmission). —
A cette époque, Blumhardt a pris un contact direct avec le prolétariat. Il est
persuadé que, si les ouvriers se sont éloignés de l'Eglise, ils ne se sont pas
éloignés du Christ. Porté par cette conviction, il établit un parallèle frappant
entre le chemin qu'il suit lui-même et celui sur lequel s'avance son beau-fils.
Il distingue soigneusement entre T« Evangile des chrétiens », dont l'Extrême-
Orient n'a que faire, et T« Evangile de Jésus-Christ ». Le premier asservit à
des formes et à des coutumes particulières ; le second seul libère, apportant
l'air du large. — L'unique raison d'être de cette publication — M. Rich y
insiste — est son étonnante actualité. Le fils du fondateur de la Maison de
Boll pressent, un demi-siècle à l'avance, les débordements révolutionnaires
d'aujourd'hui : marxisme, nationalisme. Pourtant il demeure certain qu'aucune



74 bibliographie

« propagande chrétienne » ne peut faire pénétrer l'Evangile de Jésus-Christ
dans le monde non chrétien. Il faut compter sur l'action de Dieu seul, et ne
jamais remplacer le mot d'ordre « Jésus-Christ pour le monde » par cet autre,
totalement différent, « L'Eglise contre le monde ». Edmond Grin.

Wolfgang Trillhaas : Ethik. Berlin, Alfred Töpelmann, 1959, xv et
464 p. Die Theologie im Abriss, Band 4.

Manuel destiné aux étudiants, écrit l'auteur dans la préface. Oui, mais
que de substance dans cet ouvrage captivant Nous en signalons l'orientation
générale et le plan. — Le systématicien de Göttingue repousse la définition
courante au siècle passé : la dogmatique s'occupe de ce que l'homme croit,
l'éthique de la façon dont il vit. A voir les choses sous cet angle-là, on coupe
les ponts avec l'éthique philosophique, et on s'adresse aux seuls chrétiens. La
morale évangélique est alors un îlot perdu dans le vaste océan de l'existence
« profane » ; or la situation actuelle nous interdit de nous contenter à si bon
compte. En effet nombreux sont les problèmes d'aujourd'hui que le Nouveau
Testament ne connaît pas : technique, question sociale, etc. D'autre part
l'exigence universaliste de la Bible légitime une extension de la morale
chrétienne. Enfin il doit exister un continuel « échange » entre les deux
éthiques. Voilà pourquoi l'auteur procède d'abord à une analyse de notre
condition humaine, puis se demande : « Quel est le sens de ces données pour
le chrétien » L'éthique a donc pour tâche de comprendre, de mettre un peu
d'ordre au sein d'une réalité très confuse. Après quoi la foi chrétienne vient tout
éclairer. C'est par conséquent une erreur de dresser la foi contre la raison. —
L'éthique n'est pas une sorte d'annexé de la dogmatique. Elle rentre dans
l'anthropologie, car la question morale accompagne chaque homme du berceau
à la tombe. Chrétien ou non, l'être humain est infiniment instable : capable
de s'élever très haut, et aussi de s'enfoncer très bas. La constatation de cette
« labilité » constitue le point de départ normal de toute éthique. Sur le plan
théologique on parlera donc d'abord du péché, parce que c'est en face de lui que
nous découvrons la grâce, ce grand « quand même » de l'amour divin. — Dans
cet exposé des principes, l'auteur parle encore du rôle de la Loi, de celui de la
sanctification et de la liberté, ainsi que des problèmes soulevés par diverses
notions : adiaphora, devoir, conscience morale, volonté bonne. — La IIe partie
¦— Ethique de la personne — comprend des chapitres intitulés : le bien, la filialité
divine, la nature, la culture, la technique, la science, l'art. — La IIIe — Ethique
de la communauté — parle notamment du prochain, de la véracité, du mariage
et de la famille, de la propriété, de la profession, de la vie politique ; enfin de

l'Eglise, de sa tâche « politique » et de son rôle dans l'existence de l'individu.
— Une (trop) brève conclusion — Macht und Ohnmacht der Ethik — résume :

double devoir assigné à l'éthique, interprétation de ce qui lui est dit (par Dieu),
interprétation de l'existence au sein de laquelle l'homme doit « écouter ». Tâche
jamais achevée, du reste, parce que l'éthique digne de ce nom est toujours
en devenir, comme la vie elle-même. ¦— M. Trillhaas s'applique à renouveler
les questions (cf. les pages concernant le péché, ou la nature). Il y réussit
souvent. Parfois le lecteur soucieux de fidélité à la Bible demeure hésitant
(p. ex. à propos de la relation entre Loi et péché). Pourtant ce souci de
contact entre morale « profane » et morale chrétienne vient à son heure : il
nous libère d'un biblicisme de mauvais aloi, et par là il est riche de
promesses. Edmond Grin.



BIBLIOGRAPHIE 75

A.-M. Henry, O.P. : Esquisse d'une théologie de la mission, Paris, les
Editions du Cerf, 1959, 247 p. Collection « Foi vivante », série
Parole et Mission.

Dans cet ouvrage, l'auteur s'attache principalement à définir et à délimiter
le rôle de l'action missionnaire par rapport à ces deux autres actions ecclé-
siales que sont la catéchèse et la pastorale. Dans cette perspective, la mission
est considérée tout à la fois comme une étape ou un temps déterminé de l'action
de l'Eglise réservé à la prédication de la Parole de Dieu aux incroyants, et
comme un aspect permanent de l'action ecclésiale propre aussi bien à réveiller
la foi de conversion des fidèles qu'à atteindre les indifférents appartenant aux
paroisses établies ou vivant sur les franges de celles-ci. C'est du reste un des
desseins de l'auteur que d'inciter ses lecteurs à une nouvelle réflexion sur la
nécessité de l'action missionnaire dans un monde — constate-t-il — où Tin-
croyance hors et dans l'Eglise ne cesse de s'accroître et où la prédication biblique
semble mise en échec en plusieurs endroits. Nous aurions désiré, cependant,
que les intéressants aperçus du P. Henry sur les relations entre la Parole de
Dieu et la mission l'incitât à nous donner un exposé plus exhaustif du fondement

biblique de la mission et de son rôle dans l'histoire du salut. Il aurait
ainsi, nous semble-t-il, conféré à son étude une portée plus grande, faisant
l'esquisse d'une théologie de la mission de l'Eglise, plutôt que celle, trop
restreinte à notre avis, de l'action missionnaire dans ses diverses modalités.

Georges Andrié.

Humbert Bouëssé, O. P. : Le sacerdoce chrétien. Bruges, Desclée
De Brouwer, 195, 212 p. Collection « Textes et Etudes théologiques

».

« Pour la foi chrétienne, il n'est qu'un Prêtre, comme il n'est qu'un Médiateur

: Jésus-Christ. D'autre part, il est dans l'Eglise un Sacerdoce hiérarchique,
distinct du sacerdoce royal des fidèles ; tout baptisé n'a pas pouvoir de consacrer

l'Eucharistie : c'est le pouvoir propre à la prêtrise » (p. 11). Dès les
premières lignes, le problème est posé. Il sera résolu au long de pages denses et
précises qui viseront à montrer comment, à la lumière du sacerdoce de Jésus-
Christ, « s'éclaire la religion de l'histoire... de l'Eden à la Cité de Dieu dans la
Jérusalem céleste » (p. 25). Le sacerdoce ministériel des évêques et des prêtres,
« dont la fonction spécifique est de consacrer et d'offrir le sacrifice eucharistique

» (p. 118), est ordonné au sacerdoce spirituel des membres du corps, qui
est essentiellement l'exercice de la charité. Tout sacerdoce reste associé au
sacerdoce de Jésus-Christ. — La noblesse et le sérieux de l'ouvrage imposent
le respect, même si la conviction de l'auteur ne se communique pas toujours
au lecteur protestant, qui persiste à se demander pourquoi le sacerdoce des
fidèles ne découle pas directement du sacerdoce de Jésus-Christ et garde le
sentiment qu'il est minimisé, voire éclipsé, par le sacerdoce ministériel. Est-il
juste de valoriser le sacerdoce royal des saints en avançant que le fidèle offre
lui-même, « en vertu d'un sacerdoce ministériel participé, l'Hostie divine »

(p. 185) Ne devrait-on pas, à l'inverse, considérer le ministère comme
participant à l'office sacerdotal du corps total N'est-il pas significatif que le Nouveau

Testament, qui ne connaît que des ministères, évite de les désigner par
des vocables sacerdotaux Nous ne pouvons taire ces questions quand nous
refermons ce beau livre. François Grandchamp.



76 BIBLIOGRAPHIE

W. Lüthi, Ed. Thurneysen : Gerechtigkeit — Ein Weckruf an die
Gemeinde. Fr. Reinhardt, Bâle, 1959, 50 p.
Ces deux exposés, prononcés l'un par Ed. Thurneysen à Strasbourg, l'autre

par W. Lüthi à Bâle, méritaient d'être réunis, puisqu'ils présentent deux
points de vue sur le même problème. — Ed. Thurneysen part de la soif de

justice de quelques hommes et du dégoût de vivre qui les saisit dans ce monde
livré à l'injustice. L'auteur s'efforce de définir ce qu'est la justice, d'où une
étude très attachante en même temps que très accessible à tout fidèle que ce
problème doit préoccuper. — W. Lüthi s'attaque, lui, à un aspect particulier
de la justice, celui de la coexistence des riches et des pauvres. S'appuyant
sur la parabole du riche et de Lazare, il déclare que c'est à la lumière de l'éternité

que la question sociale prend toute son acuité. L'auteur semble postuler
que la pauvreté est toujours un mal, la richesse toujours un bien, mais, par
la suite, il nuance sa pensée. Nous avons particulièrement apprécié la partie
de l'exposé où W. Lüthi démontre qu'en Jésus-Christ seul le riche et le pauvre
peuvent se rencontrer et devenirs des frères. Jacqueline Allemand.

Madeleine Barot : Expériences œcuméniques concrètes. Genève,
Foyer John Knox, 1958, 16 p.
Ces expériences sont celles de la Cimade, dont les équipiers ont été entraînés

dans une aventure chrétienne et œcuménique qu'ils ne prévoyaient pas. Les
circonstances ont été autant d'appels à des engagements toujours nouveaux.
« Des ordres successifs, des obéissances et des désobéissances successives : c'est
toute l'histoire de la Cimade. Nous n'avons jamais eu le temps, nous n'avons
jamais été capables de nous asseoir pour réfléchir, faire des plans d'avenir. Il ne
nous a jamais été donné une vision d'ensemble de la direction vers laquelle
marcher » (p. 16). Mais il suffit de lire ces quelques pages pour constater que ces
expériences concrètes sont souvent plus riches que les meilleurs traités
d'ecclésiologie. Bernard Reymond.

I. Exbrayat : Notre Père ou la prière révolutionnaire. Genève, Labor
et Fides, 1955, 170 p.

Il ne s'agit pas d'un ouvrage d'exégèse, mais d'action ; et pourtant c'est
en accord avec le renouveau biblique contemporain que le pasteur Exbrayat
peut porter témoignage du caractère révolutionnaire de l'oraison dominicale.
Il le sait bien d'ailleurs et ne se fait pas faute de citer abondamment ses sources,
tant littéraires que théologiques ; une telle richesse de citations, si excellentes
qu'elles soient, n'est pas toujours un avantage ; toutefois elle coïncide fort
bien ici avec le dessein de l'auteur et avec sa vocation d'homme passionnément
solidaire de son temps, engagé tout à la fois dans l'évangélisation et le Mouvement

pour la paix ; il devient ainsi manifeste que des hommes venus d'horizons

très divers découvrent dans le Notre Père tout le contraire d'une formule
pieuse à résonance fataliste ; ils le relient aux exigences élémentaires que sont
le pain, la paix, la liberté ; mais à la différence des révolutions qui cherchent
trop bas la réponse à ces exigences, ils la trouvent dans la réalité, le règne et la
volonté du Dieu révélé en Jésus-Christ. Louis Rumpf.



BIBLIOGRAPHIE 77

Frédéric Copleston : Histoire de la philosophie. Tome III : La
Renaissance. Trad. Jacques Taminiaux. Paris-Tournai, Caster-
mann, 1958. 516 pages.

C'est ici le premier volume d'une importante série, dont la traduction,
tout à fait remarquable, est due à J. Taminiaux. L'auteur s'attache dans ce
volume à la période si complexe, et si rarement traitée pour elle-même, du
XIVe au XVIIe siècle, en consacrant son effort principalement à Occam et à
Suarez. — C'est moins là une histoire de la philosophie, au sens étroit, qu'une
histoire des idées et des penseurs, et c'est ce qui donne un prix exceptionnel
à cet ouvrage, qu'on peut lire tout à tour comme une histoire de la logique,
de la mécanique ou de la médecine, de l'Eglise ou de la politique, l'accent étant
mis chaque fois sur les interférences. Les auteurs traités ne sont alors jamais
séparés du « climat intellectuel » dans lequel ils vécurent et pensèrent. — La
présentation est extrêmement claire, les distinctions opérées sont très précises.
L'analyse la plus détaillée laisse place à la fin à une saisie synthétique de l'histoire

de la philosophie dans son ensemble, intitulée « Brève révision des trois
premiers volumes ». Ce qui donne de l'impatience à attendre les deux premiers,
et les suivants de surcroît (en tout, cinq volumes sont prévus).

J.-Claude Piguet.

Marxismusstudien. 1. Folge, 1953, xn -f 243 p. ; 2. Folge, 1957,
x + 265 p. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck). Schriften
der Studiengemeinschaft der Evangelischen Akademien, 3 und 5.

Ces deux volumes apportent une dizaine de contributions, tant historiques
que systématiques, au problème posé par le développement de la pensée
communiste, de Marx à Staline en passant par Engels et Lénine. Problème d'autant
plus ardu qu'une étude attentive fait ressortir le caractère illusoire de la continuité

qu'on a prétendu découvrir à l'intérieur de l'évolution du marxisme. —
Dans le tome I, signalons l'intérêt tout particulier de l'article d'Iring Fetscher
(Tubingue), qui présente un tableau d'ensemble bien ordonné de la réfraction
du marxisme dans la philosophie française (notons en passant une inattention
dans la bibliographie de la page 198 : le P. Montuclard, et non Montluclard,
a signé dans le volume collectif Les chrétiens et la politique une contribution
intitulée Eglise et partis et non Eglise et Patrie). Dans le même volume,
H.-D. Wendland (Kiel) procède à une suggestive confrontation de l'espérance
marxiste et de l'eschatologie chrétienne. Le tome II comprend notamment
une bonne analyse de la pensée de Kautsky (Erich Matthias) et une description

de l'influence de Bernstein sur le révisionnisme (Christian Gneuss), qui
éclaire utilement un secteur dont l'examen en dehors de l'Allemagne a été
insuffisamment abordé jusqu'à présent. Edouard Mauris.

Franz Grégoire : Etudes hégéliennes. Les points capitaux du système.
Paris-Louvain, Nauvelaerts, 1958. « Bibliothèque philosophique
de Louvain ». 404 p.

Alors que Ton s'attache aujourd'hui un peu trop au « jeune Hegel », on
risque de négliger le système achevé, de la maturité du philosophe allemand.
Le R. P. Grégoire centre au contraire ses études sur le noyau même de
l'hégélianisme : le primat d'une expérience de l'être (contre celle, kantienne, du



78 BIBLIOGRAPHIE

devoir-être), le point absolu que représente la catégorie d'Idée absolue
(Begriff), et le cheminement circulaire assigné à toute démarche vraiment
philosophique. — L'analyse peut alors se développer et montrer en toute clarté
comment la contradiction est pour Hegel dans la chose même, en quatre sens
soigneusement et heureusement distingués. Les thèmes plus particuliers du
panthéisme, de la divinité de l'Etat et des rapports entre la raison et le rationnel
terminent ces Etudes très fouillées, qui contribuent à la connaissance, restée
très longtemps superficielle, d'un penseur qui a marqué le plus profondément
la pensée philosophique contemporaine. — On regrettera peut-être qu'une
étude séparée ne soit pas consacrée au problème du langage chez Hegel.

J.-Claude Piguet.

André-Louis Leroy : George Berkeley. Paris, Presses Universitaires
de France, 1959, 282 p. Collection « Les grands penseurs ».

Laisser parler Berkeley lui-même : tel est le principe auquel se plie M. Leroy.
Combien il a raison Car jamais un philosophe ne fut plus déformé par la
postérité, et davantage maltraité. De ce réaliste acharné, on a fait un idéaliste
(lui qui a toujours combattu les «idéistes»), faute d'avoir compris le sens
du mot « idée » sous sa plume ; de cet adversaire de Vidée (abstraite) de matière,
on a fait un « immatérialiste », qualification qui prête à une ironie facile. Lui
qui a mis continuellement en garde contre le langage s'est toujours vu pris
aux pièges de son propre langage. — M. Leroy énumère quelques interprétations
« récentes » plus stupéfiantes encore, comme celle de M. Rossi ; même celle de
M. Guéroult (dont on a pu lire une partie dans notre Revue, 1953-III) procède
d'un formalisme que condamnerait Berkeley. — Laisser parler Berkeley ;

c'est pour M. Leroy appliquer à Berkeley même ce qu'il voulait qu'on appliquât
à toutes choses : écarter l'écran du langage, aller à l'esprit et non pas à la
lettre, «rechercher s'il possède l'originalité qu'il revendique » (p. 17). M. Leroy
y est amplement parvenu. On regrettera simplement qu'il n'ait pas développé
sa conclusion sur l'actualité de Berkeley : il se limite sur ce sujet à de brèves
pages, trop brèves à notre gré. — Sur le problème de la prétendue « conversion »

à Malebranche, M. Leroy ne se prononce pas explicitement ; de l'évolution
qui conduit Berkeley à la Siris, il montre qu'elle procède d'un noyau central
qui est unité thématique. — Une bibliographie des études récentes, raisonnée,
clôt cet ouvrage. J.-Claude Piguet.

Alberto Caracciolo : L'Estetica e la Religione di Benedetto Croce.
Arona, Ed. Paideia, 1958, 213 p.

Tardivement connue en pays de langue française, l'esthétique de Croce, la
partie la plus originale et la plus profonde de sa Filosofia dello Spirito, n'a pas
cessé cependant de s'enrichir des lectures et des méditations de l'infatigable
directeur de La Critica. Témoin La poesia, traduite en français, et d'innombrables

articles. De plus, à qui a professé un historicisme rigoureux, le spectacle
de l'histoire contemporaine a donné nombre de motifs d'angoisse : si l'histoire
est la seule réalité, l'effondrement possible de la civilisation, sa présente
décadence morale ont vivement préoccupé le philosophe de Naples. Il a sur certains
points revisé ses positions, il a mieux compris la légitimité de la métaphysique
et de la théologie. — Croce lui-même a exprimé à M. A. Caracciolo sa satisfaction

d'un ouvrage qui n'est pas l'œuvre d'un disciple, mais d'un collaborateur



BIBLIOGRAPHIE 79

du Giornale di Metafisica, dirigé aujourd'hui par M. F.-M. Sciacca. Delà, l'intérêt
documentaire et philosophique d'un exposé loyal, critique, d'une pensée restée
active jusqu'au dernier jour, pensée dans l'horizon de laquelle ont passé Hegel,
Marx, le libéralisme, la résistance à tous les totalitarismes, et les formes d'art
d'hier et d'aujourd'hui. Marcel Reymond.

Maria Ritz : Le problème de l'être dans l'ontologie de Maurice Blondel.
Fribourg (Suisse), Editions universitaires, 1958, 123 p. Studia
friburgensia, 21.

Pour l'auteur, la conception blondélienne de l'être (dualisme entre l'Etre
et les êtres) n'est pas conforme à celle de la tradition augustino-thomiste,
puisque Blondel omet la distinction classique des trois ordres (physique,
métaphysique, surnaturel) au profit d'une hiérarchie entre les divers niveaux
(matériel, vivant, personnel), délaisse la connaissance par abstraction au
profit d'une connaissance par illumination (proche d'ailleurs de l'augustinisme)
et l'analogie pour une doctrine de l'assimilation. Blondel serait donc tributaire

de la philosophie moderne qui ignore le sens de la notion de substance
et de formes substantielles pour ne reconnaître comme substance que Dieu.
C'est pourquoi l'auteur de L'Etre et les êtres se contente d'une définition
limitée de l'ordre naturel : Dieu comme surnaturel finit par absorber la
nature, la sainteté et la charité absorbent le métaphysique ; il voulait
instaurer une philosophie intégrale et pratiquante, il réalise une
cryptothéologie. Gabriel Widmer.

Jean Ecole ; La métaphysique de l'être dans la philosophie de Maurice
Blondel. Louvain-Paris, Nauwelaerts, 1959, 228 p. Philosophes
contemporains, 10.

M. Ecole, dont nous avons recencé ici l'excellente introduction à l'ontologie

de L. Lavelle, ne partagerait certainement pas les critiques adressées
à M. Blondel par Mlle Ritz. Pour lui, M. Blondel se détache de la philosophie
moderne, caractérisée comme philosophie de la conscience, et se rattache à

la philosophie de la nature, illustrée par Aristote et saint Thomas. Ontologie
du concret, ontoginie de l'universel-singulier, dynamique, constructive, sa

métaphysique est la science des êtres en tant qu'êtres, dans leur rapport
avec l'Etre, l'Agir par excellence, le Créateur. Tout panthéisme en est exclu,
puisque entre les êtres et l'Etre, il y a un infini incommensurable. Mais entre
eux, il n'y a pas un abîme de néant, puisque un lien de participation les unit.
La nature est sauvegardée, mais elle n'est et n'a de valeur que dans la mesure
où elle se laisse diriger par ces normes à la fois immanentes et transcendantes
qui constituent la manifestation de l'Etre dans sa création. Le blondélisme
est original dans la mesure où il souligne la gratuité de cette élévation. Il est

non seulement philosophie de l'action, mais métaphysique de l'Etre, où se
fécondent thèmes augustiniens (illumination) et thomistes (participation).
L'ouvrage de MIle Ritz et celui de M. Ecole portent sur le même objet ; leurs
interprétations si diverses de la doctrine blondélienne de l'être illustrent, à
nos yeux, sa complexité, pour ne pas dire plus. Gabriel Widmer.



8o BIBLIOGRAPHIE

NOTICES BIBLIOGRAPHIQUES

J. J. Stamm und H. Bietenhard : Der Weltfriede im Alten und Neuen
Testament. Zürich, Zwingli Verlag, 1959, 110 p.
La question de la paix est de celles qui se présentent d'une manière toujours

plus pressante à la conscience des membres de l'Eglise. C'est pour préparer
une saisie aussi nette que possible des différentes implications du problème
que les auteurs ont rédigé cet excellent vade-mecum, fondé sur les données de
la théologie biblique. En nous apportant le résultat facilement assimilable d'une
enquête bien charpentée, MM. Stamm et Bietenhard nous permettent de
donner à nos propres recherches une base solide ; il faut les remercier de leur
travail utile et opportun.

Naissance des lettres chrétiennes. Odes de Salomon, Lettre de Barnabe,
Symbole des Apôtres, Didachè, Pasteur d'Hermas. Textes établis
et présentés par Adalbert Hamann, o. f. m. Paris, Ed. de Paris,
I957» 253 P- Collection Ictus, 1.

Le mérite de cette collection (dont le nom curieusement transcrit désigne
le symbole christique du poisson), c'est de rendre accessible au lecteur non
spécialisé des textes rarement édités. Les traductions données ici reproduisent
sans grands changements celles de la collection des Pères apostoliques de Hem-
mer-Lejay ou celle de Labourt pour les Odes de Salomon. Les présentations,
par trop succinctes (11 lignes pour le Symbole des Apôtres, une page et demie
pour la Didachè), et la médiocre qualité des illustrations déçoivent dans une
collection dirigée par un savant tel que le P. Hamann.

F. Cayré, A. A. : La vie théologale. Les montées intérieures d'après
saint Augustin. Tournai, Desclée, 1959, 218 p.

— Les trois Personnes. La dévotion fondamentale d'après saint
Augustin. Tournai, Desclée, 1959, 251 p.
Ces deux volumes dus à l'un des meilleurs connaisseurs de la pensée

augustinienne, sont complémentaires. Le premier brosse un vaste tableau des principes

théologiques de l'augustinisme, groupés autour du rôle de la Trinité, du
Christ et du Saint-Esprit pour l'ascension de l'âme vers Dieu, et ordonnés à la
lumière des grandes œuvres de l'évêque d'Hippone. Le second est consacré
tout entier aux textes commentés dans le premier, précédés d'une courte notice
introductive. D'où l'intérêt de ces deux volumes, à la fois initiation des plus
claires à la spiritualité de saint Augustin et anthologie des plus précieuses. Une
seule ombre, les remarques désobligeantes et erronées de l'auteur sur l'augustinisme

des Réformateurs. Ouvrage à recommander à qui veut connaître la
doctrine de saint Augustin par le dedans et s'en nourrir.

Saint Ignace : Lettres. Traduites et commentées par Gervais
Dumeige, S. J. Paris, Desclée De Brouwer, 1959, 527 p. Collection
Christus. Textes.

Avec ce choix judicieux de deux cents lettres, le lecteur pourra se familiariser

non seulement avec les soucis et les directives spirituelles caractéristiques
de la personne et de l'œuvre de saint Ignace, mais aussi avec ses nombreux
correspondants, dont beaucoup ont une responsabilité dans le nouvel ordre.
Chaque lettre est remarquablement introduite par le P. Dumeige. On découvrira

en lisant ce recueil ces traits d'humanité et de profonde charité d'Ignace,
si souvent méconnus.



BIBLIOGRAPHIE 8l

Saint Ignace : Journal spirituel. Traduit et commenté par Maurice
Giulani, S. J. Desclée De Brouwer, Paris, 1958, 147 p. Collection
Christus. Textes.
Texte à peu près inconnu du public de langue française, le Journal de

saint Ignace est formé de deux cahiers de notes datées de 1544 et 1545, qui ne
se rapportent pas à des événements extérieurs de la vie du fondateur de la
Compagnie de Jésus, mais à la quête de Dieu menée par une âme, à laquelle on
ne peut refuser la grâce mystique. Un tel document est en lui-même difficile ;

on saura gré au traducteur de l'avoir fait précéder d'une substantielle
introduction historique et doctrinale. Témoignage éclairant de la relation étroite
et vécue entre la contemplation et l'action ; magnifiquement édité, suivi de
l'opuscule sur la « Délibération sur la pauvreté ».

Guillaume de Saint-Thierry : La contemplation de Dieu. L'oraison
de Dom Guillaume. Introduction, texte latin et traduction de
Dom Jacques Hourlier, moine de Solesmes. Paris, Les Editions
du Cerf, 1959, 158 p. Sources chrétiennes, 61. Textes monastiques

d'Occident, IL
Ces deux textes autrefois attribués à saint Bernard n'avaient pas été publiés

par le P. Déchanet dans son choix d'œuvres de Guillaume de Saint-Thierry,
et pourtant leur importance n'est point négligeable pour la compréhension
de l'amour dans la spiritualité médiévale et surtout celle du XIIe siècle. Derrière

de telles élévations, il y a une conception des rapports entre Dieu et l'homme
et une doctrine anthropologique originale qui puisent leur bien soit chez saint
Augustin, soit chez les Pères grecs, d'où l'intérêt de cette synthèse si différente
de celles qui verront le jour au XIIIe siècle. Dim Hourlier a su fort bien rendre
ces textes attachants ; puissent de nombreux écrits de cette période être édités,
traduits et annotés avec autant de soins et de sympathie, pour permettre une
appréciation exacte du XIIe siècle.

Ekkehard Krajewski : Leben und Sterben des Zürcher Täuferführers
Felix Mantz. Kassel, Oncken Verlag, 1957, 162 p.
Les études et les éditions de textes dues notamment à L. von Muralt, à

F. Blanke et O. Farner ont mis en lumière l'importance du mouvement
anabaptiste et ses incidences sur la Réforme à Zurich. La vie de Felix Mantz,
initiateur de l'effervescence avec Konrad Grébel, s'achèvera par une condamnation

à mort et une exécution par noyade dans la Limmat le 5 mars 1527, qui
font de lui le premier martyr dans un pays protestant (p. 149). Sur les épisodes
marquants de cette existence agitée, les brouilles et les rapprochements avec
Zwingli, les relations possibles avec Thomas Müntzer, les tournées de propagande

dans les cantons, les emprisonnements, M. Krajewski apporte des vues
nuancées et pénétrantes, dont l'ensemble forme une contribution appréciable
à notre meilleure connaissance de cette période si troublée.

Jan J. Kiwiet : Pilgram Marbeck. Ein Führer in der Tauferbewegung
der Reformationszeit. Kassel, Oncken Verlag, 1957, 174 p.
Consacré également à l'anabaptisme, cet ouvrage est voué principalement

à une présentation systématique des idées développées par Marbeck dans de
nombreux écrits composés à Strasbourg, où il résida dès 1528, après avoir
quitté son Tyrol natal. Son influence fut considérable sur de larges milieux de
l'Allemagne du Sud. La partie biographique, beaucoup plus réduite, restitue
néanmoins avec bonheur la figure d'un personnage à la fois déconcertant et
attachant.



82 BIBLIOGRAPHIE

Walter Delius : Geschichte der irischen Kirche, von ihren Anfängen
bis zum 12. Jahrhundert. München-Basel, Ernst Reinhardt Verlag,
1954, 176 p.
Solidement appuyé sur une documentation ample et précise à la fois,

l'auteur décrit le développement de l'Eglise en Irlande, de Patrick (mort en
461) au mouvement de réforme du XIIe siècle. L'œuvre de Colomban et de
Gall apparaît ainsi comme un moment particulier, une phase de l'effort si
remarquablement étendu dont bénéficiera pendant des siècles l'Europe
continentale. L'inventaire dressé par M. Delius touchant la spiritualité, la théologie,
l'art, s'il n'apporte pas d'éléments originaux, frappe par les richesses qu'il
recèle et par la clarté d'un exposé soigneusement mis au point.

Louis Chaigne : Revêtue des armes de lumière. Bruges, Desclée De
Brouwer, 1958, 152 p.
Avec une sympathie chaleureuse qui n'exclut pas la sobriété, ces pages

retracent la vie de Léontine Jarre, Lyonnaise de bonne famille, devenue en
religion Mère Marguerite-Marie du Sacré-Cœur (1830-1892). La fondation du
Carmel Saint-Joseph, œuvre d'apostolat à laquelle elle se consacra totalement,
aujourd'hui répandue en Europe, au Proche-Orient et en Afrique, offre un
témoignage remarquable de fidélité maintenue à travers de redoutables
obstacles.

Hans Urs von Balthasar : Le cœur du monde. Bruges, Desclée De
Brouwer, 1956, 242 p.
Treize méditations, admirablement traduites, inspirées par la dévotion au

Sacré-Cœur de Jésus, et aussi éloignées que possible de certaine mièvrerie
justement suspecte. Le P. von Balthasar donne expression, avec le talent qu'on
lui connaît, à deux visées dont le Christ est la source plus encore que l'objet :

l'élargissement aux dimensions cosmiques de la Parole créatrice, et la relation
personnelle, subjective au sens le plus positif, du Maître avec ses disciples. Le
langage de l'auteur rejoint une christologie d'une pureté exemplaire, élégamment

dépourvue de toute technicité, bien propre à enrichir la méditation et la
réflexion.

Jacques Leclercq : Mère de notre joie. Tournai, Casterman, 1959,
112 p.
Cherchant à alimenter la piété mariale, l'auteur est conscient des déviations

fâcheuses auxquelles donne lieu une dévotion superficiellement sentimentale.

C'est pourquoi il fonde sa longue méditation sur la reconnaissance de la
souveraineté de Dieu et de Jésus-Christ, Marie ne pouvant être exaltée pour
elle-même (p. 104). Les difficultés que provoquent d'incontestables excès, dans
l'Eglise romaine, sont repérées avec une finesse qui mérite l'approbation, et
qui donne le ton à l'ensemble de ce petit volume digne d'intérêt.

Henri Etienne Du Bois : Die Gestaltung des Gottesdienstes. Zürich,
Zwingli Verlag, 1958, 24 p. Kirchliche Zeitfragen, 46.

Dans le cadre réduit d'une conférence, l'auteur présente d'abord un
raccourci historique qui permet une comparaison en survol des structures
liturgiques utilisées dans l'Eglise ancienne puis à l'époque de la Réforme. La seconde
partie est consacrée à des remarques de portée générale sur la signification, la
nature et les limites du renouveau liturgique auquel nous assistons dans toutes
les grandes confessions chrétiennes.



BIBLIOGRAPHIE 83

Bjarne Skard : Die Inkarnation. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1958,
138 p. Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte, VII.
Suite de leçons extraordinairement claires sur le dogme christologique que

l'auteur, l'évêque norvégien Skard, considère comme le dogme central non
seulement de l'Eglise primitive, mais de la théologie chrétienne actuelle. Il
entreprend d'en montrer les origines, puis le développement dans les
témoignages apostoliques dans le contexte des conflits entre l'ébionisme et le
docétisme, dans la théologie du Logos avec les déviations modalistes et adoptia-
nistes. Il l'analyse ensuite à travers les formulations de Nicée et les oppositions
des apollinaristes et des ariens, à travers celles de Chalcédoine et les hérésies
monophysites et nestoriennes, pour conclure par un commentaire du symbole
dit d'Athanase. Ces quelques chapitres valent beaucoup de gros ouvrages.

Jacques Maritain : Pour une philosophie de l'histoire. Traduit de
l'américain par Mgr Charles Journet. Paris, Editions du Seuil,
1959, 190 p.
Après une critique serrée et fondée des diverses philosophies de l'histoire,

Maritain en reprend les structures à la lumière de l'éthique, sans les confondre
avec celles d'une théologie de l'histoire, tout en montrant que le judéo-christianisme

est le seul climat véritable dans lequel puisse se développer une réflexion
sur les lois de l'histoire (par exemple, celle du double progrès contrastant :

ivraie-bon grain). Ces lois tiennent compte dans la diversité de leurs genres du
statut de l'homme (nature pure, déchue, rachetée) et se fondent sur une
élimination de la loi comtienne des trois états. La philosophie de l'histoire étudie
donc les rapports entre Dieu et l'histoire, entre la liberté divine et la liberté
humaine, le problème du mal et de son expiation.

La philosophie passe au Christ. L'œuvre de Justin : Apologies I et II,
Dialogue avec Tryphon. Textes présentés par Adalbert Hamann,
o. f. m. Paris, Ed. de Paris, 1958, 365 p. Collection Ictus, 3.
Reprenant en général la traduction des Pères apostoliques de Hemmer-

Lejay, ce troisième volume paraît encore plus bâclé que le premier : incohérence

du système de références, absence de références pour une partie des
rubriques de la table analytique, illustration hétéroclite, etc. Dommage

Umanesimo e simbolismo. Archivio di filosofia, direttore Enrico
Castelli. Padoue, CEDAM, 1958, 317 p., 32 pi.
Ensemble très riche d'exposés sur la fonction du symbole en général et

d'études particulières de quelques représentations symboliques dans les arts
et les lettres de la Renaissance, ce recueil apporte une contribution intéressante
à l'étude d'un problème aussi important pour l'histoire de notre civilisation
que pour la philosophie elle-même. Signalons au lecteur de langue française
qu'à côté de textes en italien et en allemand, il en trouvera un bon nombre dans
sa langue, dus à Henri Gouhier, Robert Klein, Pierre Mesnard, André Chastel
et Robert Volmat.

La diaristica filosofica. Archivio di filosofia, direttore Enrico Castelli.
Padoue, CEDAM, 1959, 254 p.
Les notes d'Henri Gouhier sur la dimension autobiographique des Pensées

de Pascal justifieraient à elles seules l'intérêt qu'on trouvera à lire ce recueil
consacré au journal philosophique, ce qui nous vaut des études sur Rousseau
(par Pierre Burgelin), Maine de Biran (par H. Gouhier), Kierkegaard, Nietzsche,
Rimbaud (par Robert Klein) et Berdiaeff. La seconde partie présente quelques
pages inédites des « journaux » de Gabriel Marcel, de Jean Guitton, d'Enzo
Paci et d'Ernesto Grassi.



84 bibliographie

René Mugnier : Le problème de la vérité. Paris, Presses universi¬
taires de France, 1959. Collection « Initiation philosophique », 40.
100 p.
L'auteur s'est fait connaître par des études sur la pensée d'Aristote. Ici, il

commence par distinguer au niveau psychologique et scientifique les notions
voisines de vérité et de certitude, qu'il oppose à l'erreur et à la croyance. Dans
la partie consacrée à la métaphysique, il réhabilite un dogmatisme dit «

critique », proche du thomisme et destiné à combattre Kant. Un survol de seconde
main de Bergson, de Husserl, et du pragmatisme amène à des conclusions sur
les rapports entre la vérité, la liberté et la charité, qui manquent de netteté.

Vladimir Jankélévitch : Henri Bergson. Paris, Presses universi¬
taires de France, 1959. Collection « Les grands penseurs ». 300 p.
A cette collection dont nous avons signalé en détail les ouvrages déjà parus

s'ajoute la réédition de ce livre fameux sur Bergson, qu'on lira ou relira en admirant

autant la justesse de l'interprétation que la richesse des commentaires.
Le texte original a subi une refonte, et surtout des adjonctions. L'auteur nous
annonce de plus son intention de réécrire entièrement tout l'ouvrage, destiné
pour l'instant à commémorer à sa manière le centième anniversaire de la
naissance de Bergson.

Jacques Bürdet : La danse populaire dans le Pays de Vaud sous le
régime bernois. Bâle, G. Krebs, 1958, 208 p.
Ecrits d'une plume alerte, les chapitres de ce volume bien présenté décrivent

successivement les occasions, les lieux, les formes de la danse, puis les musiciens
(ménétriers) et les instruments qu'ils emploient. La période envisagée (1536-
1798) est ponctuée par les nombreuses ordonnances prises par MM. de Berne,
où l'extrême sévérité du début, liée à l'introduction de la Réforme, se tempère
dès le XVIIIe siècle d'un modeste libéralisme. Les registres des Consistoires,
patiemment examinés par l'auteur, lui ont offert une mine de renseignements
qu'il utilise avec perspicacité, évitant le piège de l'anecdote pour relever ce qui
est vraiment significatif.

Armand Payot : L'Offrande du Berger. Genève, Labor et Fides,
1959. 76 P-
On a réuni ici huit contes pour Noël, où s'affirme le talent d'un pasteur trop

tôt enlevé à l'affection de ses amis, qui seront heureux de garder ces pages à
côté des œuvres dramatiques déjà connues et appréciées.

Imprimerie La Concorde, Lausanne


	Bibliographie

