
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1960)

Heft: 4

Artikel: Un événement attendu : la correspondance de Théodore de Bèze

Autor: Bergier, Jean-François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN ÉVÉNEMENT ATTENDU :

LA CORRESPONDANCE

DE THÉODORE DE BÈZE

Fruit d'une très longue patience, la Correspondance de Théodore
de Bèze sort enfin du domaine des mythes : le premier d'une série
d'au moins dix ou douze volumes nous arrive. Le projet de cette
publication remonte aux dernières années du XIXe siècle. Les
grandes collections d'œuvres et de lettres des principaux réformateurs

: Corpus Reformatorum, Luther-Ausgäbe, Calvini Opera
achevaient de paraître. Dans notre pays même, le vaillant érudit vaudois
Aimé-Louis Herminjard avait produit tout seul les neuf tomes de la
Correspondance des réformateurs dans les pays de langue française,
collection fondamentale, mais qui ne dépassait point l'année 1544 ;

personne n'osa jamais en assumer la suite : les exigences scientifiques
de l'érudition actuelle découragent d'avance tout effort dans ce
domaine qui ne soit pas collectif.

Cependant à Genève, le Musée historique de la Réformation fut
créé en 1897 ; cette institution — qui n'a rien d'un musée — se vit
assigner pour premier objectif de rassembler et de publier les lettres
de Bèze. Un gros travail préparatoire fut accompli d'emblée par un
excellent érudit genevois, Hippolyte Aubert de la Rue ; mais à sa
mort, en 1923, rien n'était encore publié ; le dossier passa entre les
mains de son neveu Fernand Aubert qui se voua à cette tâche avec
une entière abnégation. C'est ainsi qu'il accepta, à la fin de la dernière
guerre, que lui fût adjoint M. Henri Meylan, professeur à la
Faculté de théologie de l'Université de Lausanne : admirablement
informé, méthodique mais décidé, M. Meylan a su reprendre tout le
travail sur des bases scientifiques répondant aux exigences de la
critique la plus moderne, afin de proposer aux historiens et aux
théologiens des textes originaux, complets et parfaitement établis.
Fernand Aubert disparu en 1957, M. Meylan fut assisté dans la dernière
étape de cette préparation par un érudit non moins qualifié, M. Alain
Dufour, à Genève ».

Est-il besoin de souligner l'importance exceptionnelle d'une telle
publication Nul n'ignore la part prise par Théodore de Bèze dans

1 Société du Musée historique de la Réformation. Correspondance de Théodore

de Bèze recueillie par Hippolyte Aubert, publiée par t Fernand Aubert
et Henri Meylan. Tome I (1539-1555)- Genève, Librairie E. Droz, i960. Grand 8°,
225 pages. (Travaux d'Humanisme et Renaissance, vol. XL.)



306 JEAN-FRANÇOIS BERGIER

l'histoire religieuse de la seconde moitié du XVIe siècle. Or, cette
seconde phase si critique et si complexe de la Réforme n'est pas
encore connue avec la même précision que l'âge héroïque des
premiers réformateurs ; et ceci en grande partie parce que les historiens
ne disposent pas pour cette période de collections de sources de
première main pareilles à celles dont nous rappelions plus haut les
mérites. La Correspondance de Th. de Bèze comble donc une lacune,
et ouvre des horizons nouveaux. Car il n'est guère de documents
plus précieux que des lettres écrites au jour le jour par un témoin
clairvoyant, mais aussi acteur passionné des événements politiques
autant que spirituels. Certes ce premier volume, qui ne va pas au-delà
de 1555, ne contient pas encore beaucoup de lettres très importantes ;

il est davantage une introduction à l'œuvre et à l'action de leur
auteur. Mais comme tel, il est riche des plus belles promesses.

Ces soixante-dix lettres (plus quelques pièces annexes) couvrent
deux périodes très distinctes. Lorsqu'il écrit les dix premières, entre
1539 et 1542, Bèze n'a qu'une vingtaine d'années. Pour ses anciens
condisciples d'Orléans, Alexis Gaudin et surtout Maclou Popon qui
va commencer une belle carrière de magistrat à Dijon, il commente
ses intérêts et ses soucis d'étudiant à Paris, évoque tel ou tel de leurs
amis. Rien en cela de religieux ni de bien profond. Les préoccupations
de la jeunesse se ressemblent de siècle en siècle. Bèze se montre le
témoin des modes littéraires de son temps, mais il se plaint aussi de
ses besoins d'argent, dont il ne reçoit jamais assez de ses « furies » —
c'est-à-dire ses parents. Dans quelques passages d'une pompe
exagérée imitée de quelque modèle antique apparaît un certain humour ;

on en retrouve, avec plus de lourdeur, dans une pièce de vers adressée
à Popon (lettre 5), également inspirée de Catulle ou de Properce;
mais elle évoque plutôt la maladresse de certains poètes mineurs de
la renaissance carolingienne ; Bèze raconte un rêve :

«... sese meus obtulit Macutus,
Meae delitiae Macutus ; atque
Hac visus mihi voce gratulari :

Ni te plus oculis amo, Besaee,
Ni me sis mihi charior, Besaee,

Un saut de plusieurs années nous amène à une lettre hors-cadre :

la préface placée par Bèze en tête de son recueil de Poemata (1548),

1 Bèze n'a pas craint de publier lui-même ces médiocres vers dans son
recueil des Poemata, neuf ans plus tard ; il prit pourtant soin d'en modifier le
destinataire : à Popon il substitua « Candida », inspiratrice de quelques accents
de conventionnelle passion. Il regrettera plus tard ces erreurs de jeunesse.



LA CORRESPONDANCE DE THÉODORE DE BÈZE 307

adressée à l'humaniste allemand Melchior Volmar, son ancien maître.
Elle révèle déjà l'influence de la pensée d'expression alémanique sur
Bèze, que mettra bientôt mieux en valeur son amitié avec Bullinger.
Quoique imprégnée d'un humanisme plus mûr, le propos de cette pièce
demeure profane. Pourtant l'heure du drame a sonné, où Bèze se
décide à rompre avec toute la tradition de son passé, avec la vie
confortable d'un fils de famille adonné aux belles lettres. Depuis
quelques années Bèze se sentait attiré par le courant nouveau de la
pensée religieuse ; mais cette attirance demeurait simple attitude
intellectuelle ; elle ne comportait aucun engagement personnel, et
Bèze illustrait ce type d'esthètes que Calvin mit en demeure
d'embrasser de toute leur âme et leur vie la cause de la Réforme dans sa
violente Excuse à Messieurs les Nicodémites de 1544. En fait, les
« longues hésitations » de Bèze, dont M. Meylan a si bien groupé les
témoignages et marqué les étapes dans un magnifique article récent »,

dureront encore quatre ans. On en trouve plus loin l'écho dans ses
lettres ; surtout dans la grande lettre-préface à sa Confessio fidei de
1560, adressée aussi à Melchior Volmar, qui ne sera publiée que dans
un prochain tome ; mais déjà dans la lettre à son ami Claude
d'Espence, catholique modéré que Bèze invite, en invoquant son

propre exemple, à quitter la via media sur laquelle il demeure égaré :

« Tu vero ita es Academicus... Crede mihi, mi Spensa, etsi vitanda est
in tantis rebus temeritas, videndum est tamen etiam atque etiam ne
dum ad manifestam etiam lucem nimium diu connivemus, justo
tandem Dei judicio penitus caligare incipiamus. » Cette lettre, écrite
de Lausanne en mai 1550, est sans doute l'une des plus riches de
substance et l'une des plus belles du recueil.

Mais, sa décision prise, Bèze en assume toutes les conséquences,
toutes les responsabilités. Il rejoint aussitôt Calvin à Genève et lui
apporte son adhésion absolue et d'autant plus efficace qu'elle semble
avoir été sans conditions ni faille d'aucune sorte. Une nouvelle
époque s'ouvre dans la vie de Bèze, et nous percevons parfaitement
cette rupture au travers de ses lettres : il n'est pas de contraste plus
net que celui qui vient opposer à la préface mondaine des Poemata
de juin 1548 l'épître adressée au naturaliste zurichois Conrad Gesner
et publiée en août 1549 : il s'agit cette fois d'un pamphlet violent,
insolent même ; la victime en est un chanoine de Breslau, Jean
Cochlaeus, qui s'était permis d'attaquer Calvin : la réponse qu'il
s'attire de la part du calviniste de si fraîche date le traite de bête
monstrueuse digne de figurer dans l'ouvrage d'histoire naturelle de
Gesner (d'où le destinataire d'une lettre qui ne le concernait pas

1 H. Meylan : La conversion de Bèze ou les longues hésitations d'un humaniste

chrétien, dans « Genava » n. s. VII (1959), p. 103-125.



308 JEAN-FRANÇOIS BERGIER

autrement). Bèze y révèle d'entrée de jeu une orthodoxie calvinienne
absolument stricte : c'est là croyons-nous un aspect important de
cette correspondance, sur lequel nous reviendrons plus bas.

Le ton a tout à coup changé mais avec lui la portée et l'intérêt du
recueil. Nous voici plongés in médias res, en pleine réalité de la
Réforme, en pleine bataille — le mot n'est pas trop fort. Désormais,
la cause du protestantisme suffira seule à nourrir une correspondance
infatigable comme elle occupera l'esprit tout entier de son auteur.
Toutefois il convient de distinguer les lettres personnelles, messages
adressés à ses collègues et amis, des épîtres de caractère public, écrits

pour défendre une position — celle de Calvin — ou pour attaquer une
doctrine hétérodoxe. Bien qu'adressée à quelque personnage plus ou
moins en cause, comme Gesner dans celle que nous citions plus haut,
et qui est souvent pris à témoin, ces lettres sont destinées à frapper
un large public ; à cet effet, elles figurent en général en guise de

préface de quelque livre ; mais elles peuvent aussi bien être imprimées
à part, comme un pamphlet facile à distribuer sous le manteau. Ici
apparaît un domaine où Bèze s'affirme très vite comme un maître
habile : la propagande, dont on sait l'importance qu'elle a joué dans
toutes les phases de la grande querelle religieuse du XVIe siècle '.
On doit savoir gré aux éditeurs de la Correspondance de n'avoir pas
négligé ces « lettres ouvertes », même si elles n'appartiennent au
genre épistolaire que par la présence d'une adresse et d'une salutation.
Ainsi trouvons-nous désormais rassemblé ce qui était jusqu'ici
dispersé et méconnu. Il est toutefois trop tôt pour définir une méthode
de propagande propre à Bèze, au travers de cinq années seulement
au service de la Réforme. Le procédé qui consiste à ridiculiser
lourdement l'adversaire pour mieux faire ressortir la seule vérité raisonnable

est trop répandu, de part et d'autre et à tous les niveaux de la
société et de l'esprit au XVIe siècle 2, pour que nous nous étonnions
de le trouver maintes fois sous la plume de Bèze, et pas seulement
dans sa correspondance 3.

Cette tonalité nouvelle de la correspondance inspirée par la passion

religieuse de Bèze, nous la retrouvons aussi dans les lettres qu'il
écrit à ses amis, sans apprêts et comme au fil de la plume. Si l'on y

1 Un récent ouvrage collectif a révélé quelques Aspects de la propagande
religieuse, Genève, Librairie E. Droz, 1957 (Travaux d'Humanisme et Renaissance,

vol. XXVIII).
2 Voir par exemple, dans le volume Aspects de la propagande... les

contributions de MM. H. Meylan, A. Dufour ; et l'on pourrait citer bien d'autres
exemples.

3 On consultera, pour s'en convaincre, la Bibliographie des œuvres
théologiques, littéraires, historiques et juridiques de Théodore de Bèze dressée par
t Frédéric Gardy et publiée par Alain Dufour, Genève, E. Droz, i960, 244 p.
(Travaux d'Humanisme et Renaissance, vol. XLI).



LA CORRESPONDANCE DE THÉODORE DE BÈZE 309

admire la même rigueur, la même force de jugement, on y sent plus
d'humanité, un sang moins froid. La première lettre écrite de

Lausanne, par laquelle Bèze assure son vieil ami Maclou Popon que sa

rupture avec le passé et son pays n'a altéré en rien son amitié pour
lui, est empreinte d'une émotion naturelle qui l'emporte en qualité
sur tous les essais littéraires de naguère.

C'est à cette époque, dans l'hiver 1549-1550 où il s'est installé à
Lausanne pour y enseigner le grec à l'Académie, que Bèze ouvre la
grande série de ses lettres que j'appellerai politiques, parce que
presque chacune d'entre elles propose à son destinataire un véritable
tour d'horizon de l'actualité réformée en Europe. Or, c'est là sans
l'ombre d'un doute l'aspect le plus important de la Correspondance.
Bèze y fait preuve d'un sens politique, d'un réalisme, d'une largeur
de vue exceptionnels. A cet égard, il s'avère plus avisé que Calvin,
et plus diplomate. L'intérêt qu'il a porté dès le début à tous les
événements qui marquaient l'évolution de la Réforme, dans tous les

pays, a été la source première et essentielle de son action, plus tard,
comme chef du protestantisme en Europe. Ce n'est pas le moindre
mérite de la publication dont nous rendons compte ici que d'avoir
fait ressortir ce souci constant et toujours anxieux d'une information
précise et objective, d'autant plus singulier qu'il était rare en un
temps où les nouvelles circulaient avec lenteur et se déformaient à

mesure. Bèze sut créer autour de lui un réseau de correspondants dont
les renseignements se complétaient les uns les autres et permettaient
une vue d'ensemble objective. Il s'empressait alors d'en faire
connaître l'essentiel à ses collègues et à ses camarades de combat : Calvin
bien sûr, s'il n'était pas à ses côtés, mais surtout son ami zurichois
Bullinger, dont les écrits réformateurs avaient eu sur sa conversion
une influence toute particulière.

Or, les soucis politiques de Bèze ont une double nature '. Il s'agit
d'une part de la situation de la Réforme dans le monde, partout où
elle est menacée. A la période des débuts glorieux succède, à partir
des années 1550, un temps d'arrêt. La Contre-Réforme s'organise;
le Concile de Trente entreprend de lui donner des armes spirituelles
plus robustes ; l'inquisition, la répression commencent à se faire
partout plus dangereuses. En Suisse, et à Genève même, toutes les
difficultés ne sont pas surmontées : qu'il suffise de rappeler les dissensions

1 « Politique » s'entend ici dans un sens large ; les idées politiques de Bèze
à proprement parler n'apparaissent guère encore dans la période qui retient
ici notre attention. Cf. à ce sujet les essais de Robert M. Kingdon : The First
Expression of Theodore Beza's Political Ideas dans « Archiv für Reformationsgeschichte

», 46 (1955), p. 88-100; et Les idées politiques de Bèze d'après son
« Traité de l'authorité du Magistrat en la punition des Hérétiques », dans
«Bibl. d'Humanisme et Renaissance», 22 (i960), p. 566-569.



310 JEAN-FRANÇOIS BERGIER

entre Calvin et MM. de Berne, dont les lettres de Bèze sont si souvent
l'écho dans les années 1554-1555. Mais au-dehors, la partie est plus
serrée encore : en Allemagne, l'équilibre des forces religieuses est une
source de perpétuelles appréhensions ; en Italie, les espoirs de voir
la foi nouvelle se répandre dans de larges milieux intellectuels sont
amèrement déçus ; en Angleterre, le règne de Marie Tudor, « Jézabel »

moderne, ouvre en 1553 une ère d'angoisse et de sang ; en France
surtout, catholiques et protestants s'engagent dans une épreuve de
force incertaine mais capitale, elle aussi sanglante et terrible, et qui
affecte d'une façon particulière un Bèze demeuré attaché à son pays
natal, à sa famille. Lettre après lettre, on le voit pointer sur la carte
d'Europe les progrès mais surtout les reculs ; son pessimisme
clairvoyant lui fait apercevoir les points faibles, redouter les défections.
S'il n'est pas encore en état d'agir ailleurs que sur le plan local des
relations avec Berne et les autres cantons, il observe par-delà les
frontières et jette les bases d'un front commun des confessions
réformées.

Cependant il est un autre front sur lequel il faut combattre et où
Bèze ne dépose pas les armes un seul instant. Pour que la Réforme ne
se dissolve pas dans un individualisme intellectuel ou dans une multitude

de sectes, il devient indispensable de lui imposer une théologie
absolument stricte. Hors de l'orthodoxie, il n'y a pas de salut
possible pour le protestantisme. Et l'orthodoxie, c'est naturellement la
pure doctrine de Calvin. Sur ce point aussi, le témoignage de la
Correspondance est d'une importance décisive. A peine Bèze est-il
arrivé à Genève auprès du réformateur qu'il prend la plume pour le
défendre : c'est la lettre à Gesner contre Cochlaeus que nous avons
déjà citée ; mais il s'agit moins d'une discussion d'idée que d'une
moquerie hargneuse. Plus loin, le ton s'apaise parfois, le débat y
gagne en clarté, en élévation et semble-t-il en force de persuasion :

mais c'est là un jugement a posteriori qui ne tient pas compte de la
mentalité des gens du XVIe siècle. Il demeure incontestable que,
tout excellent théologien qu'il est, Bèze ne prétend pas faire autorité
en matière de dogmatique ; ce qu'il en dit n'est que commentaire ou
paraphrase de ce qu'il a appris de Calvin, auquel son adhésion est
totale. Il n'y a pas, dans ces lettres, de véritable exposition dogmatique,

et les seules remarques qu'il se permet d'adresser à Calvin
portent sur la forme, c'est-à-dire sur l'emploi de l'expression écrite
de sa pensée théologique à des fins apologétiques, en d'autres termes
de propagande religieuse (lettre 23). Bèze a préféré l'action, parce qu'il
en mesurait la nécessité politique, mais aussi parce qu'il s'y sentait
porté par quelque disposition de son esprit. C'est cette conjonction
d'une vaste culture humaniste, d'une intelligence synthétique, d'un
don certain pour la communication avec autrui, la didactique et la



LA CORRESPONDANCE DE THÉODORE DE BÈZE 3II

persuasion, si sensible à chaque ligne de sa correspondance, avec son
goût de l'autorité politique, son sens du droit et son habileté
diplomatique qui ont fait de Bèze, travailleur infatigable, le chef de file
de la seconde génération des réformateurs.

Si Théodore de Bèze n'a pas eu, du vivant de son maître, d'autre
pensée théologique que celle de Calvin, sa correspondance n'en offre pas
moins quelques éléments précieux aux historiens de la théologie,
précisément dans ce sens où le souci de l'orthodoxie détermine l'action
d'un chef. Autant que de l'actualité politique, il se tient au courant
de l'actualité théologique, prêt à fulminer l'anathème — et avec
quelle rage — contre quiconque paraît sortir de l'orthodoxie telle
qu'il l'a admise une fois pour toutes. S'il n'est pas sûr, il s'empresse
de prendre l'avis de ses amis : à propos de l'Italien Gribaldi dont il
suspecte les idées sur la Trinité et sur les deux natures du Christ, il
consulte d'abord Vergerio, puis Bullinger (lettre 67). Chaque fois
qu'il prend parti pour Calvin, ses lettres proposent une interprétation
singulièrement pénétrante de sa théologie, et le disciple fidèle a été
aussi son agent de diffusion le plus remarquable. Il a suivi avec
attention les scandales provoqués par les hérésies de Bolsec et de
Servet, faisant part de ses réflexions à Bullinger. Mais à cet égard,
les lettres les plus intéressantes sont celles de 1555 : année décisive
dans l'histoire du protestantisme de langue française ; à Genève, la
désunion qui sépare Calvinistes et Libertins dans sa phase aiguë et
aboutit après l'échauffourée du 16 mai à la victoire définitive des
Calvinistes : conclusion d'un vieux débat où les discussions religieuses
se sont greffées sur un état politique instable, sur une situation
sociale affectée par l'afflux brusque et massif des réfugiés » et sur une
révolution économique qui bouleverse les structures genevoises autant
et plus que celles de l'Europe entière. Cette affaire pénible a des suites
plus douloureuses encore dans le conflit qui oppose les calvinistes à
MM. de Berne. Bèze y réagit d'autant plus vivement qu'il s'y trouve
mêlé de par sa position officielle à l'Académie de Lausanne. Il prend
une part active aux discussions qui opposent les adversaires sur le
sujet de la prédestination, sur les sacrements, sur la communion avec
Christ. Il publie alors sa Tabula Praedestinationis, à propos de laquelle
il consulte Calvin dans une lettre importante du 29 juillet (lettre 64).
On voit à ces quelques exemples avec quelle sensibilité la Correspondance

enregistre semaine après semaine l'évolution politique et
théologique de la Réforme.

Bien entendu, les lettres de Bèze contiennent mille autres
informations utiles sur maints domaines. En particulier sur l'Académie

1 Que révèlent les listes saisissantes récemment publiées par Paul-F.
Geisendorf : Livre des Habitants de Genève, tome I, i54g-i$6o. Genève, Librairie
E. Droz, 1957 (Travaux d'Humanisme et Renaissance, vol. XXVI).



312 JEAN-FRANÇOIS BERGIER

de Lausanne et ses étudiants. Bèze leur consacrait beaucoup de

temps, et s'occupait personnellement des jeunes gens qu'il avait la
responsabilité d'élever et d'instruire. Il en avait en pension chez lui ;

il s'occupait d'en placer d'autres, d'organiser des échanges d'une
ville à l'autre. Sa correspondance avec Bullinger est remplie de cette
préoccupation pédagogique. Bèze s'y montre sévère sur la conduite
et la tenue morale des étudiants, et se plaint plus d'une fois des petits
scandales causés par les boursiers zurichois à l'Académie.

Autre intérêt : la fréquente mention des porteurs grâce à qui la
lettre va atteindre son destinataire. Souvent d'ailleurs, la raison
même de l'écrire est de recommander le porteur : c'est un ami, un
collègue, un érudit en voyage de recherches. D'autres fois, la lettre
est confiée à un marchand en route pour ses affaires (on sait leur
importance dans la diffusion des nouvelles et des idées jusqu'à
l'institution des courriers postaux) ou à quelque artisan qui va chercher
fortune ailleurs. Lorsque le porteur n'est pas un familier, la prudence
s'impose, car on ne sait jamais quelle indiscrétion peut être commise.

Enfin on rencontre quantité d'allusions aux conditions de la vie :

maladies -— les épidémies de peste sont fréquentes et toujours inquiétantes

—, voyages; les nouvelles d'amis et de connaissances abondent

: Bèze signale les œuvres nouvelles de ses collègues, parle de
leur famille, de leur santé, de leurs affaires même, s'intéresse à chacun,

non sans humour parfois. Il y a là un côté familier, plus intime,
qui n'est pas négligeable pour qui cherche à deviner l'homme au
travers de ce qu'on pourrait appeler une correspondance d'affaires.

Après être longtemps demeuré dans l'ombre, Théodore de Bèze
suscite depuis quelques années un intérêt nouveau ; quelques œuvres
oubliées ont été remises en honneur, des essais publiés. L'an dernier,
un colloque réunissait autour de Mlle Droz et de M. Meylan, à Genève,
quelques amis du réformateur ; et cette année paraissent coup sur
coup deux ouvrages fondamentaux : la Bibliographie et le premier
tome de la Correspondance. Il faut s'en réjouir, et en féliciter les

promoteurs de cette renaissance des études sur Bèze. Et avant tout
les éditeurs de cette Correspondance, publiée avec tant de soin et
d'érudition (presque trop : certaines notes sont un peu obscures aux
non-initiés). C'est à eux que nous devons de voir se préciser une des

figures les plus eminentes de la seconde moitié du XVIe siècle.
Surtout, la Correspondance de Bèze est un grand document d'humanisme

historique, et d'histoire européenne ; tout y prend des proportions

qui font éclater les cadres d'une optique locale ou nationale.
On y sent vibrer un esprit qui embrasse d'un seul regard tout l'Occident

déchiré par les guerres religieuses. Le lecteur y trouvera une
résonnance singulièrement actuelle, un message émouvant de courage
et de foi. Jean-François Bergier.


	Un événement attendu : la correspondance de Théodore de Bèze

