Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 10 (1960)

Heft: 4

Artikel: Une these nouvelle sur la Didaché
Autor: Prigent, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380743

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

UNE THESE NOUVELLE SUR LA DIDACHE®

Voici un gros livre qui mérite la plus sérieuse attention tant en
raison de la nouveauté et de la portée des théses qu’il défend (ne
prétend-il pas retrouver dans la Didaché une ceuvre chrétienne anté-
rieure aux Evangiles |) que de I’érudition qui les fonde. Si, bien sou-
vent, les conclusions ne nous semblent pas devoir emporter la convic-
tion, il faut néanmoins dire trés nettement combien il nous parait
bon de reprendre aujourd’hui, et d'une maniére aussi fondamentale,
I’étude de ces écrits du christianisme primitif, en particulier des Péres
apostoligues dont la Didaché est un joyau. Il faut en repenser les pro-
blémes en y projetant la lumiére de nos connaissances sans cesse plus
précises de cette période et de ces milieux si importants dans lesquels
se réalisa la jonction entre le bas-judaisme et le christianisme naissant.

Depuis la découverte de la Didaché (« Enseignement », « Instruc-
tion ») 4 la fin du siécle dernier, les critiques se sont essayés a 1'expli-
quer et a la situer. La principale question se trouvait posée par 1'éton-
nante parenté de toute la partie initiale de la Didache (Les deux
voies : manuel de morale décrivant 1’humanité et son comportement
comme divisés en deux camps antagonistes, la voie du bien qui se
voit recommandée, et celle du mal) avec la partie finale de 1'épitre
de Barnabé. De quelque maniére qu’on ait répondu a cette question,
un consensus avait fini par s’établir qui attribuait a la Didache une
date assez tardive, vers le milieu du deuxiéme siécle de notre ére. Ce
sont tous ces problémes que le Pére Audet reprend a nouveau.

Déja I'examen du titre le conduit & des conclusions notables
(p. 91-103). Il remarque en effet que les plus anciennes mentions du
titre lisent « Instructions des apotres» (au pluriel = Didachai, Doc-
trinae). Les traducteurs et témoins ultérieurs tendent au contraire a
substituer a ce pluriel un singulier et a amplifier le titre : Instruction

! JEAN-PIERRE AUDET: La Didaché — Instructions des Apltres. Paris,
Editions Gabalda, 1958, 498 p.



UNE THESE NOUVELLE SUR LA DIDACHE 299

des douze apbtres, c’est ce qu’on lit par exemple dans le manuscrit du
XIe siécle dont la trouvaille révéla notre écrit. Mais voici que ce
méme témoin ajoute un deuxiéme titre : Instruction du Seigneur aux
paiens par le moyen des douze apdtres. Audet trouve la un indice révé-
lateur : ce serait un souvenir reflétant l'histoire ou la préhistoire
littéraire de la Didaché. Il y aurait eu & l'origine utilisation d’un
recueil d’inspiration juive intitulé: Imstruction du Seigneur (i.e.
Dieu) aux paiens, qui ne serait autre que le manuel des deux voies. A
ce premier document, 'auteur aurait joint des éléments chrétiens, ce
qui l'aurait amené a intituler le tout : Instructions des apoires.

Mais avant de se pencher sur le probléme des sources, Audet com-
mence par étudier les questions relatives 4 la composition (p. 104-120).
Notre écrit ne trahirait-il pas plusieurs stades ou couches de rédac-
tion ? La constatation initiale est du domaine stylistique : en effet,
dans les développements qui ne peuvent étre imputés a une utilisation
du recueil des deux voies, quatre passages se laissent isoler (1: 4-6 ;
6:2-3;7:2-4; 13: 3, 5-7). Rompant avec le style du reste de I'ou-
vrage dans lequel les exhortations sont formulées a la deuxiéme per-
sonne du pluriel, 'auteur s’y exprime au singulier ; ce sont les pas-
sages en Tu. Or, un certain nombre de caractéristiques communes per-
mettent de regarder ces passages comme des interpolations secon-
daires, de tendance casuistique, dominées par 1'idée de perfection.

Une deuxiéme remarque va permettre une dissection plus pous-
sée. Did. 11: 1-2 ressemble fort & une conclusion : «Si quelqu’un,
donc, se présente a vous avec des instructions conformes a tout ce
qui vient d’étre dit, recevez-le ; mais s'il... propose d’autres instruc-
tions (seul le copte donne ici le pluriel)... ne lui prétez pas attention. »
Or, 11: 3 amorce un nouveau développement sur la question des
apbtres et des prophetes.

N’aurions-nous pas ici la fin de la Didaché dans un premier stade
de rédaction ? Audet croit pouvoir le prouver en invoquant le témoi-
gnage de la Stichométrie de Nicéphore (une liste qui donne le nombre
de stiques, ou lignes, des écrits qu’elle énumeére). La Didacheé s’y voit
attribuer 200 stiques, ce qui ne suffit en aucune maniére pour englober
nos seize chapitres actuels. Cependant, calcule Audet, si 'on dispose
le texte en stiques de 36 lettres et en supprimant les passages en 7%
qui sont des additions secondaires, on arrive au chiffre de 165 en
Did. 11: 2. Or, on sait que la Stichométrie de Nicéphore donne des
nombres arrondis ; 165 est peu différent de 200. La Didaché qu’elle
veut caractériser s'arrétait en 11 : 2 ; on désignera ce stade de rédac-
tion du sigle D 1, le reste (dont il faut excepter 13: 3, 5-7 qui est le
quatriéme passage en 7Tu) sera D 2. Enfin I désignera le troisiéme
stade, celui de I'interpolateur qui ajoute dans une ceuvre comprenant
déja D 1 et D 2, quatre passages en Tu.



300 PIERRE PRIGENT

I1 s’agit maintenant de voir si d’autres indices viennent confirmer
ce découpage. Certes, doit admettre Audet, l'identité de style dans
les deux morceaux oblige & supposer que D 1 et D 2 sont I'ceuvre
d’'un méme auteur. Mais certaines différences viennent montrer que
cet auteur ne les a pas rédigées au méme moment. Ainsi, tandis que
D 1 se référe d'une maniére directe a I'autorité et a I’enseignement du
Seigneur (9: 5: « Le Seigneur a dit... »), D 2 précise par deux fois :
« Comme vous l'avez dans ’évangile... » (15 : 3-4).

Donc entre D 1 et D 2 il faut supposer la rédaction (ou la diffusion)
d’un évangile. D’autre part, D 2 semble bien supposer que D 1 ne
répond plus exactement aux besoins de 1'heure, puisqu’il revient sur
des thémes déja traités pour les préciser ou les compléter (eucharistie,
ministéres de la parole...)

Les choses étant ainsi, la question se pose de savoir comment il
convient de se représenter les rapports de D 1 avec ce manuel des
deux voies dont on a précédemment postulé l'existence (p. 121 ss.).
On connait depuis quelques décennies une Doctrina apostolorum qui
passait jusqu’ici pour étre une traduction latine de Did. 1-6 (moins
1:3-2:1). Or, Audet décele dans les legons particulieres de cette
Doctrina des caractéres juifs plus accentués que dans la Didaché.
Ceci 'ameéne a conclure que la Doctrina est un témoin, indépendant
de la Didaché, d'un recueil des deux voies dont l'origine est a cher-
cher dans le judaisme. On peut méme préciser depuis les découvertes
du désert de Juda: dans un judaisme extrémement proche de la
secte de Qumran (cf. le livre de la Régle avec son développement cen-
tral : Instruction sur les deux esprits). Nous aurions 1a quelque chose
comme un écrit moral de propagande de la secte.

Un dernier probléme de sources se pose enfin. Quels sont les rap-
ports entre la Didaché et nos Evangiles ? (p. 166 ss.). On voit tout de
suite la portée de la réponse qui sera faite a la question : La Didaché
connait-elle ou non les Evangiles ? Mais la question doit étre posée
séparément pour D 1 et D 2, cela va sans dire.

Si D 1, d’aprés Audet, ne connait pas un Evangile écrit, il est
néanmoins indéniable qu’il témoigne en de nombreux passages d’une
certaine familiarité avec des thémes évangéliques et leur formulation.
Mais ces parentés s’expliquent au mieux en supposant que les milieux
dans lesquels vit et écrit le didachiste, connaissent des traditions
orales qui seront par la suite collationnées dans les Evangiles.

D 2, lui, renvoie a un écrit évangélique. Mais quel est-il ? Serait-ce
Matthieu ? Ici encore, Audet ne pense pas que ce soit la meilleure
explication ; il préfére supposer une mise par écrit de ces mémes tradi-
tions, mais dans un état encore antérieur a nos Evangiles.

De tout cela découle évidemment une datation qui fait remonter
trés haut la composition de notre écrit (p. 187 ss.).



UNE THESE NOUVELLE SUR LA DIDACHE 301

L'’utilisation d'un ouvrage juif n’est pensable qu’au premier siécle.
La peinture de I'Eglise et de ses ministéres confirme ceci : nous sommes
au stade de transition entre prophétes et docteurs d’une part, évéques
et diacres de l'autre. Le recours a des traditions prématthéennes
exclut le dernier quart du premier siécle. Enfin, un passage de l'inter-
polateur (qui représente donc le stade ultime de la composition),
Did. 6: 3, traite de questions de nourriture comme de problémes
actuels et ce, avec un tel laconisme qu’il faut bien penser que cette
prise de position ignore et précéde les développements pauliniens sur
le méme sujet. Nous aboutissons alors & une datation aux alentours
des années 50-70, la rédaction témoignant sans doute d'une origine
antiochéenne. :

Il s’agirait donc, a peu de choses prés, du premier écrit chrétien
connu. On voit que la cause vaut d’étre soigneusement discutée.

Nous allons donc reprendre les grands moments de l'argumenta-
tion que nous venons d’exposer schématiquement. Comme la thése
repose en partie sur la distinction de plusieurs couches de rédaction
dans la Didache, c’est par 1a qu’il faut commencer.

Et d’abord, que penser des quatre morceaux isolés comme inter-
polations ?

— Ils témoignent d'une indéniable casuistique, c’est vrai, mais
D 2 en montre tout autant, en 11: 3 par exemple.

— Ils visent l'idée de perfection certes, mais ceci peut encore se
relever en 10: 5 et 16 : 2 (c’est-a-dire en D 1 et D 2).

— Ils sont a mettre au compte du dernier stade de rédaction,
mais 6 : 2-3 se trouve dans la Docirina et vient donc des deux voies...

— Enfin, 13: 4 suppose 13: 3 (passage en « Tu» donc I): 3. «Tu
prendras donc du pressoir et de 1'aire, des beeufs et des brebis, les
prémices de tous les produits pour les donner aux prophétes : ils sont
vos grands prétres. 4. Au cas oll vous n'auriez pas de prophéte, don-
nez-le aux pauvres. » Audet en a bien conscience et se voit réduit a
supposer que I3 : 4 est une interpolation introduite postérieurement
a lintervention de I'Interpolateur. N'est-ce pas la une solution
désespérée ?

En un mot, la réalité d’'une couche I nous parait plus que dou-
teuse.

Il n’en va pas différemment de la distinction de D 1 et D 2. La
faiblesse des remarques formelles tendant a prouver la fin d'un écrit
primitif en I1: 2 est évidente. La thése est ici trop ingénieuse et doit
faire appel a trop d’a-peu-prés : il faut supposer que le texte copte a
seul conservé la lecon originale. La Stichométrie de Nicéphore, docu-
ment du IXe siécle et dont on connait les imperfections, doit étre
regardée comme une autorité. Mais cela ne suffit pas encore, il faut
en corriger les données dans une proportion d'un cinquiéme...



302 PIERRE PRIGENT

Mais on passerait peut-étre sur ces difficultés si une différence
marquée séparait D 1 et D 2. Or, rien de tel ne se présente. D 2
revient sur des thémes déja traités en D 1, nous dit-on, pour y apporter
des précisions complémentaires. Mais ’exemple des développements
sur l'eucharistie nous parait justement fournir une preuve du con-
traire : nous serions, en effet, tentés de suivre M. Dibelius (Die Mahl-
gebete der Didache, Zft. {. die ntl. Wiss. 37, 1938) et G. Bornkamm
(Das Anathema in der urchristlichen Abendmahlslhiturgie, in Das Ende
des Gesetzes, Minchen 1952. Ces deux travaux sont apparemment
ignorés par le P. Audet) lorsqu’ils nous montrent que Did. g-10 ne
décrit pas l'eucharistie proprement dite. Did. 14 n’est donc pas un
retour sur le méme sujet.

D 2, nous dit-on, cite un écrit évangélique encore ignoré de D 1
mais, tout de suite, on doit nous préciser que seule une différence de
rédaction sépare les traditions évangéliques qui inspirent nos deux
couches. D 1 et D 2 se référant a des traditions fort proches les unes
des autres, mais qui dans un cas sont orales, dans 1’autre écrites. Ceci
affaiblit déja considérablement l’argument ; mais voici qu’une diffi-
culté surgit avec Did. 8 : 2 olt (nous sommes dans D 1) nous lisons :
« Le Seigneur I'a ordonné dans I’évangile. » Audet doit expliquer alors
que le mot évangile n’est pas employé ici dans le sens qu'il se verra
attribuer en D 2. Cette justification peut-elle étre admise ?

Sur le terrain de la distinction des couches de rédaction, nous
restons donc tres réticents devant la démonstration qui nous est
proposée. Mais, faut-il le préciser, ces réticences peuvent parfaitement
en principe ne pas affecter les résultats de 1'étude des sources. Et de
fait nous souscrivons beaucoup plus volontiers aux conclusions de
Audet sur la source juive des deux voies, a son enracinement dans
un judaisme proche de Qumran, a sa christianisation et son utilisation
par le didachiste et par I'auteur de 1'épitre de Barnabé. Tout ce qui
concerne le difficile probléme des relations Didaché-Barnabé nous
parait également de la meilleure venue.

Par contre, des objections s’élévent & nouveau lorsqu’il est ques-
tion des rapports entre la Didaché et les « traditions évangéliques ».
Il ne peut étre question de reprendre ici I’étude de tous les textes
invoqués par Audet. On se limitera donc a deux remarques :

1. Did. 16 comporte un développement apocalyptique dont bien
des éléments sont paralleles & Mat. 24. Pour Audet, le caractére pri-
mitif de Did. 16 ressort nettement d’une comparaison entre I’ordon-
nance des deux documents. Si Didaché utilisait Matthieu, on ne com-
prendrait pas comment ni pourquoi il se serait livré au petit jeu
d’aller prendre ses citations aux quatre coins du chapitre de I’évangile,
commengant par glaner un verset a la fin, revenant en arriére, sautant
a nouveau plus loin, etc...



UNE THESE NOUVELLE SUR LA DIDACHE 303

Le probléme nous parait mal posé. Examinons le plan respectif
des deux développements et la conclusion sautera aux yeux. Did. 16
ménage dans son ordonnance une savante progression qui explique
parfaitement les modifications imposées au texte évangélique qu'’il
utilise pour le soumettre aux nécessités d’un plan systématique. Ainsi
les pseudo-christs de Mat. 24 : 24 sont-ils tout d’abord laissés de coté
pour n’apparaitre qu’avec la culmination de I'impiété. Voici le plan
de Did. 16 tel qu'il simpose au lecteur : Pseudo-prophétes, haine
croissante, apparition du Séducteur accompagné de son cortége
d’abominations. Alors viendra le grand embrasement de l'épreuve
finale que la foi doit traverser victorieusement. En effet, les signes
de la fin apparaitront (trois signes successifs sont énumérés). Le der-
nier consiste en la résurrection des saints. Enfin, 1’histoire se clot avec
le retour du Seigneur sur les nuées.

Qu’on essaie de résumer semblablement Mat. 24 et la différence
crévera les yeux : Did. 16 met de I'ordre et un plan 1a ot il n’y en
avait pas.

Enfin, si ’on compare les formes verbales, il est clair que Did. 16:
3-8 est un morceau de catéchése dans lequel les deuxiémes personnes
du pluriel, les impératifs, les exhortations briilantes de Matthieu se
voient utilisés en un style encore prophétique certes, mais d'une
prophétie bien refroidie. Ce ne sont plus que des descriptions et
des énumérations, en un mot, 'apocalypse se voit monnayée en
catéchése.

Pour en finir, posons & notre tour une question au Pere Audet : Si
Did. 16 utilisait vraiment une tradition pré-matthéenne, comment et
pourquoi Matthieu, a partir d'un ensemble si bien ordonné, aurait-il
pu composer ce fouillis ? (Ce qui devient au contraire tout naturel si
I'on admet que « I'apocalypse synoptique » recueille et acclimate dans
le christianisme des piéces et des morceaux issus des traditions
juives.)

2. Encore un mot a propos des textes ol le didachiste semble
opérer une synthese entre des versets empruntés a Matthieu ef a Luc.
Pareil procédé est impensable, déclare Audet, lorsqu’il n'est pas
justifié par un grand dessein d’harmonisation comme celui de Tatien.
I1 faut donc plutét voir dans ces « citations » des réminiscences d'une
tradition évangélique encore indéterminée. Mais comment ne pas
penser aux « citations » évangéliques des autres témoins de la littéra-
ture des premiers chrétiens ou de semblables mélanges se peuvent
remarquer (cf. I Clément...)?

Comment ne pas invoquer aussi 1’évangile de Thomas récemment
publié et dans lequel certains Jogia dépendent indiscutablement de
plusieurs évangiles dont les lecons particulieéres viennent se compléter
sans qu’il s’agisse d’écrire une harmonie de tout 1’évangile ?



304 PIERRE PRIGENT

Il nous parait évident que le didachiste connait et utilise les
évangiles (tout au moins Matthieu et Luc), plutét que des traditions
pré-évangéliques. Il n’a donc pas pu écrire son traité aux environs
de I'an 50 comme le veut Audet.

Si nous nous sommes exclusivement arrété sur les deux cents
premiéres pages du livre examiné, c’est que les théses qui y sont
exposées appelaient, par leur nouveauté et leur portée, un sérieux
examen. Il ne faut cependant pas manquer d’attirer I'attention des
lecteurs sur la seconde moitié du travail qui nous offre un commen-
taire suivi. Il y a 1a d’excellentes pages, mais dont il est difficile
de rendre compte. Relevons toutefois le long développement consacré
a lorigine du théme littéraire et religieux de l'eucharistie. Audet
dégage de cette analyse des conclusions pertinentes selon lesquelles
les priéres et les textes eucharistiques du christianisme primitif se
situeraient dans la lignée des « eucharisties » hébraiques et juives qui
sont avant tout des bénédictions : I'’homme s’émerveille devant les
hauts faits de Dieu, il les rappelle (anamnése) et cela devient pour
lui un sujet de bénir Dieu.

I1 est regrettable que ce commentaire intelligent soit préfacé par
une introduction littéraire dont tant de pages sont si discutables.

Paris. PIERRE PRIGENT.



	Une thèse nouvelle sur la Didachè

