
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1960)

Heft: 4

Artikel: Une thèse nouvelle sur la Didachè

Autor: Prigent, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

UNE THÈSE NOUVELLE SUR LA DIDACHÈ«

Voici un gros livre qui mérite la plus sérieuse attention tant en
raison de la nouveauté et de la portée des thèses qu'il défend (ne
prétend-il pas retrouver dans la Didachè une œuvre chrétienne
antérieure aux Evangiles que de l'érudition qui les fonde. Si, bien
souvent, les conclusions ne nous semblent pas devoir emporter la conviction,

il faut néanmoins dire très nettement combien il nous paraît
bon de reprendre aujourd'hui, et d'une manière aussi fondamentale,
l'étude de ces écrits du christianisme primitif, en particulier des Pères

apostoliques dont la Didachè est un joyau. Il faut en repenser les
problèmes en y projetant la lumière de nos connaissances sans cesse plus
précises de cette période et de ces milieux si importants dans lesquels
se réalisa la jonction entre le bas-judaïsme et le christianisme naissant.

Depuis la découverte de la Didachè (« Enseignement », « Instruction

») à la fin du siècle dernier, les critiques se sont essayés à l'expliquer

et à la situer. La principale question se trouvait posée par l'étonnante

parenté de toute la partie initiale de la Didachè (Les deux
voies : manuel de morale décrivant l'humanité et son comportement
comme divisés en deux camps antagonistes, la voie du bien qui se

voit recommandée, et celle du mal) avec la partie finale de l'épître
de Barnabe. De quelque manière qu'on ait répondu à cette question,
un consensus avait fini par s'établir qui attribuait à la Didachè une
date assez tardive, vers le milieu du deuxième siècle de notre ère. Ce

sont tous ces problèmes que le Père Audet reprend à nouveau.
Déjà l'examen du titre le conduit à des conclusions notables

(p. 91-103). Il remarque en effet que les plus anciennes mentions du
titre lisent « Instructions des apôtres » (au pluriel Didachai, Doc-
trinae). Les traducteurs et témoins ultérieurs tendent au contraire à

substituer à ce pluriel un singulier et à amplifier le titre : Instruction

1 Jean-Pierre Audet : La Didachè — Instructions des Apôtres. Paris,
Editions Gabalda, 1958, 498 p.



UNE THÈSE NOUVELLE SUR LA DIDACHÈ 299

des douze apôtres, c'est ce qu'on lit par exemple dans le manuscrit du
XIe siècle dont la trouvaille révéla notre écrit. Mais voici que ce
même témoin ajoute un deuxième titre : Instruction du Seigneur aux
païens par le moyen des douze apôtres. Audet trouve là un indice
révélateur : ce serait un souvenir reflétant l'histoire ou la préhistoire
littéraire de la Didachè. Il y aurait eu à l'origine utilisation d'un
recueil d'inspiration juive intitulé : Instruction du Seigneur (i. e.

Dieu) aux païens, qui ne serait autre que le manuel des deux voies. A
ce premier document, l'auteur aurait joint des éléments chrétiens, ce

qui l'aurait amené à intituler le tout : Instructions des apôtres.
Mais avant de se pencher sur le problème des sources, Audet

commence par étudier les questions relatives à la composition (p. 104-120).
Notre écrit ne trahirait-il pas plusieurs stades ou couches de rédaction

La constatation initiale est du domaine stylistique : en effet,
dans les développements qui ne peuvent être imputés à une utilisation
du recueil des deux voies, quatre passages se laissent isoler (i : 4-6 ;

6 : 2-3 ; 7 : 2-4 ; 13 : 3, 5-7). Rompant avec le style du reste de

l'ouvrage dans lequel les exhortations sont formulées à la deuxième
personne du pluriel, l'auteur s'y exprime au singulier ; ce sont les

passages en Tu. Or, un certain nombre de caractéristiques communes
permettent de regarder ces passages comme des interpolations
secondaires, de tendance casuistique, dominées par l'idée de perfection.

Une deuxième remarque va permettre une dissection plus poussée.

Did. n : 1-2 ressemble fort à une conclusion : « Si quelqu'un,
donc, se présente à vous avec des instructions conformes à tout ce

qui vient d'être dit, recevez-le ; mais s'il... propose d'autres instructions

(seul le copte donne ici le pluriel)... ne lui prêtez pas attention. »

Or, 11 : 3 amorce un nouveau développement sur la question des

apôtres et des prophètes.
N'aurions-nous pas ici la fin de la Didachè dans un premier stade

de rédaction Audet croit pouvoir le prouver en invoquant le témoignage

de la Stichométrie de Nicèphore (une liste qui donne le nombre
de stiques, ou lignes, des écrits qu'elle énumère). La Didachè s'y voit
attribuer 200 stiques, ce qui ne suffit en aucune manière pour englober
nos seize chapitres actuels. Cependant, calcule Audet, si l'on dispose
le texte en stiques de 36 lettres et en supprimant les passages en Tu
qui sont des additions secondaires, on arrive au chiffre de 165 en
Did. 11 : 2. Or, on sait que la Stichométrie de Nicèphore donne des
nombres arrondis ; 165 est peu différent de 200. La Didachè qu'elle
veut caractériser s'arrêtait en 11: 2 ; on désignera ce stade de rédaction

du sigle D 1, le reste (dont il faut excepter 13 : 3, 5-7 qui est le
quatrième passage en Tu) sera D 2. Enfin I désignera le troisième
stade, celui de l'interpolateur qui ajoute dans une œuvre comprenant
déjà D 1 et D 2, quatre passages en Tu.



300 PIERRE PRIGENT

U s'agit maintenant de voir si d'autres indices viennent confirmer
ce découpage. Certes, doit admettre Audet, l'identité de style dans
les deux morceaux oblige à supposer que D i et D 2 sont l'œuvre
d'un même auteur. Mais certaines différences viennent montrer que
cet auteur ne les a pas rédigées au même moment. Ainsi, tandis que
D 1 se réfère d'une manière directe à l'autorité et à l'enseignement du
Seigneur (9 : 5 : « Le Seigneur a dit... »), D 2 précise par deux fois :

« Comme vous l'avez dans l'évangile... » (15 : 3-4).
Donc entre D 1 et D 2 il faut supposer la rédaction (ou la diffusion)

d'un évangile. D'autre part, D 2 semble bien supposer que D 1 ne
répond plus exactement aux besoins de l'heure, puisqu'il revient sur
des thèmes déjà traités pour les préciser ou les compléter (eucharistie,
ministères de la parole...)

Les choses étant ainsi, la question se pose de savoir comment il
convient de se représenter les rapports de D 1 avec ce manuel des
deux voies dont on a précédemment postulé l'existence (p. 121 ss.).
On connaît depuis quelques décennies une Doctrina apostolorum qui
passait jusqu'ici pour être une traduction latine de Did. 1-6 (moins
1:3-2:1). Or, Audet décèle dans les leçons particulières de cette
Doctrina des caractères juifs plus accentués que dans la Didachè.
Ceci l'amène à conclure que la Doctrina est un témoin, indépendant
de la Didachè, d'un recueil des deux voies dont l'origine est à chercher

dans le judaïsme. On peut même préciser depuis les découvertes
du désert de Juda : dans un judaïsme extrêmement proche de la
secte de Qumran (cf. le livre de la Règle avec son développement central

: Instruction sur les deux esprits). Nous aurions là quelque chose

comme un écrit moral de propagande de la secte.
Un dernier problème de sources se pose enfin. Quels sont les

rapports entre la Didachè et nos Evangiles (p. 166 ss.). On voit tout de
suite la portée de la réponse qui sera faite à la question : La Didachè
connaît-elle ou non les Evangiles Mais la question doit être posée
séparément pour D 1 et D 2, cela va sans dire.

Si D 1, d'après Audet, ne connaît pas un Evangile écrit, il est
néanmoins indéniable qu'il témoigne en de nombreux passages d'une
certaine familiarité avec des thèmes évangéliques et leur formulation.
Mais ces parentés s'expliquent au mieux en supposant que les milieux
dans lesquels vit et écrit le didachiste, connaissent des traditions
orales qui seront par la suite collationnées dans les Evangiles.

D 2, lui, renvoie à un écrit évangélique. Mais quel est-il Serait-ce
Matthieu Ici encore, Audet ne pense pas que ce soit la meilleure
explication ; il préfère supposer une mise par écrit de ces mêmes traditions,

mais dans un état encore antérieur à nos Evangiles.
De tout cela découle évidemment une datation qui fait remonter

très haut la composition de notre écrit (p. 187 ss.).



UNE THÈSE NOUVELLE SUR LA DIDACHÈ 3OI

L'utilisation d'un ouvrage juif n'est pensable qu'au premier siècle.
La peinture de l'Eglise et de ses ministères confirme ceci : nous sommes
au stade de transition entre prophètes et docteurs d'une part, évêques
et diacres de l'autre. Le recours à des traditions prématthéennes
exclut le dernier quart du premier siècle. Enfin, un passage de
l'interpolateur (qui représente donc le stade ultime de la composition),
Did. 6 : 3, traite de questions de nourriture comme de problèmes
actuels et ce, avec un tel laconisme qu'il faut bien penser que cette
prise de position ignore et précède les développements pauliniens sur
le même sujet. Nous aboutissons alors à une datation aux alentours
des années 50-70, la rédaction témoignant sans doute d'une origine
antiochéenne.

Il s'agirait donc, à peu de choses près, du premier écrit chrétien
connu. On voit que la cause vaut d'être soigneusement discutée.

Nous allons donc reprendre les grands moments de l'argumentation

que nous venons d'exposer schématiquement. Comme la thèse

repose en partie sur la distinction de plusieurs couches de rédaction
dans la Didachè, c'est par là qu'il faut commencer.

Et d'abord, que penser des quatre morceaux isolés comme
interpolations

— Ils témoignent d'une indéniable casuistique, c'est vrai, mais
D 2 en montre tout autant, en 11 : 3 par exemple.

•— Ils visent l'idée de perfection certes, mais ceci peut encore se
relever en 10 : 5 et 16 : 2 (c'est-à-dire en D 1 et D 2).

— Ils sont à mettre au compte du dernier stade de rédaction,
mais 6 : 2-3 se trouve dans la Doctrina et vient donc des deux voies...

— Enfin, 13 : 4 suppose 13 : 3 (passage en « Tu » donc I) : 3. « Tu
prendras donc du pressoir et de l'aire, des bœufs et des brebis, les

prémices de tous les produits pour les donner aux prophètes : ils sont
vos grands prêtres. 4. Au cas où vous n'auriez pas de prophète,
donnez-le aux pauvres. » Audet en a bien conscience et se voit réduit à

supposer que 13 : 4 est une interpolation introduite postérieurement
à l'intervention de l'interpolateur. N'est-ce pas là une solution
désespérée

En un mot, la réalité d'une couche I nous paraît plus que
douteuse.

Il n'en va pas différemment de la distinction de D 1 et D 2. La
faiblesse des remarques formelles tendant à prouver la fin d'un écrit
primitif en 11: 2 est évidente. La thèse est ici trop ingénieuse et doit
faire appel à trop d'à-peu-près : il faut supposer que le texte copte a
seul conservé la leçon originale. La Stichométrie de Nicèphore, document

du IXe siècle et dont on connaît les imperfections, doit être
regardée comme une autorité. Mais cela ne suffit pas encore, il faut
en corriger les données dans une proportion d'un cinquième...



302 PIERRE PRIGENT

Mais on passerait peut-être sur ces difficultés si une différence
marquée séparait D i et D 2. Or, rien de tel ne se présente. D 2

revient sur des thèmes déjà traités en D 1, nous dit-on, pour y apporter
des précisions complémentaires. Mais l'exemple des développements
sur l'eucharistie nous paraît justement fournir une preuve du
contraire : nous serions, en effet, tentés de suivre M. Dibelius (Die Mahl-
gebete der Didachè, Zft. f. die ntl. Wiss. 37, 1938) et G. Bornkamm
(Das Anathema in der urchristlichen Abendmahlsliturgie, in Das Ende
des Gesetzes, München 1952. Ces deux travaux sont apparemment
ignorés par le P. Audet) lorsqu'ils nous montrent que Did. 9-10 ne
décrit pas l'eucharistie proprement dite. Did. 14 n'est donc pas un
retour sur le même sujet.

D 2, nous dit-on, cite un écrit évangélique encore ignoré de D 1

mais, tout de suite, on doit nous préciser que seule une différence de
rédaction sépare les traditions évangéliques qui inspirent nos deux
couches. D 1 et D 2 se référant à des traditions fort proches les unes
des autres, mais qui dans un cas sont orales, dans l'autre écrites. Ceci
affaiblit déjà considérablement l'argument ; mais voici qu'une
difficulté surgit avec Did. 8 : 2 où (nous sommes dans D 1) nous lisons :

« Le Seigneur l'a ordonné dans l'évangile. » Audet doit expliquer alors

que le mot évangile n'est pas employé ici dans le sens qu'il se verra
attribuer en D 2. Cette justification peut-elle être admise

Sur le terrain de la distinction des couches de rédaction, nous
restons donc très réticents devant la démonstration qui nous est
proposée. Mais, faut-il le préciser, ces réticences peuvent parfaitement
en principe ne pas affecter les résultats de l'étude des sources. Et de
fait nous souscrivons beaucoup plus volontiers aux conclusions de
Audet sur la source juive des deux voies, à son enracinement dans
un judaïsme proche de Qumran, à sa christianisation et son utilisation
par le didachiste et par l'auteur de l'épître de Barnabe. Tout ce qui
concerne le difficile problème des relations Didachè-Barnabé nous
paraît également de la meilleure venue.

Par contre, des objections s'élèvent à nouveau lorsqu'il est question

des rapports entre la Didachè et les « traditions évangéliques ».

U ne peut être question de reprendre ici l'étude de tous les textes
invoqués par Audet. On se limitera donc à deux remarques :

1. Did. 16 comporte un développement apocalyptique dont bien
des éléments sont parallèles à Mat. 24. Pour Audet, le caractère
primitif de Did. 16 ressort nettement d'une comparaison entre l'ordonnance

des deux documents. Si Didachè utilisait Matthieu, on ne
comprendrait pas comment ni pourquoi il se serait livré au petit jeu
d'aller prendre ses citations aux quatre coins du chapitre de l'évangile,
commençant par glaner un verset à la fin, revenant en arrière, sautant
à nouveau plus loin, etc..



UNE THÈSE NOUVELLE SUR LA DIDACHÈ 303

Le problème nous paraît mal posé. Examinons le plan respectif
des deux développements et la conclusion sautera aux yeux. Did. 16

ménage dans son ordonnance une savante progression qui explique
parfaitement les modifications imposées au texte évangélique qu'il
utilise pour le soumettre aux nécessités d'un plan systématique. Ainsi
les pseudo-christs de Mat. 24 : 24 sont-ils tout d'abord laissés de côté

pour n'apparaître qu'avec la culmination de l'impiété. Voici le plan
de Did. 16 tel qu'il s'impose au lecteur : Pseudo-prophètes, haine
croissante, apparition du Séducteur accompagné de son cortège
d'abominations. Alors viendra le grand embrasement de l'épreuve
finale que la foi doit traverser victorieusement. En effet, les signes
de la fin apparaîtront (trois signes successifs sont énumérés). Le
dernier consiste en la résurrection des saints. Enfin, l'histoire se clôt avec
le retour du Seigneur sur les nuées.

Qu'on essaie de résumer semblablement Mat. 24 et la différence
crèvera les yeux : Did. 16 met de l'ordre et un plan là où il n'y en
avait pas.

Enfin, si l'on compare les formes verbales, il est clair que Did. 16 :

3-8 est un morceau de catéchèse dans lequel les deuxièmes personnes
du pluriel, les impératifs, les exhortations brûlantes de Matthieu se

voient utilisés en un style encore prophétique certes, mais d'une
prophétie bien refroidie. Ce ne sont plus que des descriptions et
des enumerations, en un mot, l'apocalypse se voit monnayée en
catéchèse.

Pour en finir, posons à notre tour une question au Père Audet : Si
Did. 16 utilisait vraiment une tradition pré-matthéenne, comment et
pourquoi Matthieu, à partir d'un ensemble si bien ordonné, aurait-il
pu composer ce fouillis (Ce qui devient au contraire tout naturel si
l'on admet que « l'apocalypse synoptique » recueille et acclimate dans
le christianisme des pièces et des morceaux issus des traditions
juives.)

2. Encore un mot à propos des textes où le didachiste semble
opérer une synthèse entre des versets empruntés à Matthieu et à Luc.
Pareil procédé est impensable, déclare Audet, lorsqu'il n'est pas
justifié par un grand dessein d'harmonisation comme celui de Tatien.
Il faut donc plutôt voir dans ces « citations » des réminiscences d'une
tradition évangélique encore indéterminée. Mais comment ne pas
penser aux « citations » évangéliques des autres témoins de la littérature

des premiers chrétiens où de semblables mélanges se peuvent
remarquer (cf. I Clément...)}

Comment ne pas invoquer aussi l'évangile de Thomas récemment
publié et dans lequel certains logia dépendent indiscutablement de

plusieurs évangiles dont les leçons particulières viennent se compléter
sans qu'il s'agisse d'écrire une harmonie de tout l'évangile



304 PIERRE PRIGENT

Il nous paraît évident que le didachiste connaît et utilise les

évangiles (tout au moins Matthieu et Luc), plutôt que des traditions
pré-évangéliques. Il n'a donc pas pu écrire son traité aux environs
de l'an 50 comme le veut Audet.

Si nous nous sommes exclusivement arrêté sur les deux cents
premières pages du livre examiné, c'est que les thèses qui y sont
exposées appelaient, par leur nouveauté et leur portée, un sérieux
examen. Il ne faut cependant pas manquer d'attirer l'attention des
lecteurs sur la seconde moitié du travail qui nous offre un commentaire

suivi. Il y a là d'excellentes pages, mais dont il est difficile
de rendre compte. Relevons toutefois le long développement consacré
à l'origine du thème littéraire et religieux de l'eucharistie. Audet
dégage de cette analyse des conclusions pertinentes selon lesquelles
les prières et les textes eucharistiques du christianisme primitif se

situeraient dans la lignée des « eucharisties » hébraïques et juives qui
sont avant tout des bénédictions : l'homme s'émerveille devant les
hauts faits de Dieu, il les rappelle (anamnèse) et cela devient pour
lui un sujet de bénir Dieu.

Il est regrettable que ce commentaire intelligent soit préfacé par
une introduction littéraire dont tant de pages sont si discutables.

Paris. Pierre Prigent.


	Une thèse nouvelle sur la Didachè

