
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1960)

Heft: 4

Artikel: L'élaboration husserlienne de la notion d'intentionnalité : esquisse d'une
confrontation de la phénoménologie avec ses origines scolastiques

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ELABORATION HUSSERLIENNE
DE LA NOTION DTNTENTIONNALITÉ

Esquisse d'une confrontation de la phénoménologie
avec ses origines scolastiques

La phénoménologie a connu une si rapide évolution que notre
génération en est déjà à s'interroger sur la véritable pensée husserlienne.

De l'empirisme de l'école française ou de l'ontologie de l'école
heideggerienne, quel est l'héritier légitime du maître de Fribourg

Un examen détaillé des sources doctrinales de la phénoménologie
permet de mieux discerner l'authentique position husserlienne. La
présente étude aimerait contribuer à cette clarification.

I. Evolution de la notion d'intentionnalité avant Husserl

L'intention morale chez les scolastiques

Husserl reprend, à travers Franz Brentano, la notion d'intentionnalité

à la tradition scolastique, ce qui ne laisse pas de compliquer
notre recherche. Car la notion d'intention est chargée, par le langage
courant déjà, d'une signification principalement morale. L'intention,
c'est le projet, l'esquisse intérieure d'une action future, c'est donc un
acte de la volonté. Or, cette acception, avant tout réaliste, de la notion
est reprise et élaborée par les philosophes du moyen âge dans le cadre
de leur morale.

Pour saint Thomas par exemple, l'intention est la tendance de la
volonté vers un but réel. L'intention veut avoir la chose désirée ; elle
ne la possède pas, elle n'en jouit pas encore réellement, in re, mais
elle la possède dans sa tendance même, inchoativement. L'intention
n'est pas encore Selbsthabe. Elle est certes l'acte d'une volonté réelle,
mais la réalité de cet acte est encore bien imparfaite en comparaison
de la possession, de la jouissance de la chose désirée (fruitio). Toute
la vie morale est ainsi décrite comme la tendance d'une volonté vers
un but, comme la réalisation des moyens qui permettent d'atteindre

[8



266 ANDRÉ DE MURALT

ce but, et enfin comme la possession de ce but. Elle est donc un
mouvement de perfectionnement, partant d'un état d'imperfection
indéterminée et aboutissant à un état de perfection pleinement achevée.
Passage de la puissance à l'acte, selon la causalité finale, l'intentionnalité

est essentiellement mouvement : l'intention est le premier acte
moral, fondement premier de toute vie d'amour, considérée
principalement dans le cas de l'amour de l'âme pour son Dieu. On
comprend facilement que l'intentionnalité demande à s'achever dans une
possession immédiate de son objet, dans la présence transparente de

sa fin.

L'intentionnalité de la connaissance chez les scolastiques

Cette notion morale a été transposée par la scolastique dans le
domaine de la critique de la connaissance rationnelle. Car l'intelligence

elle aussi tend vers un objet : elle aussi est dans un état d'imperfection

potentielle, tant qu'elle ne le possède pas ; elle aussi s'achève
donc dans la possession de la chose même. C'est ainsi que la connaissance

a été définie comme une intention, une tendance de l'intelligence

spéculative vers un objet.
Si apparemment il y a, de part et d'autre, tendance intentionnelle

d'une faculté de l'âme vers un objet, de la volonté vers la chose aimée
et de l'intelligence vers l'objet connaissable, le but de la volonté et
l'objet de la connaissance diffèrent pourtant dans leur manière de

spécifier l'activité correspondante. Le but de l'acte moral est un but
réel, que la volonté veut et peut étreindre immédiatement : Platon
ne disait-il pas déjà qu'en matière de bien, personne ne se contentait
d'apparences Le connaissable n'est pas atteint en tant que chose,
mais au contraire en tant qu'objet, non pas directement, en lui-même,
mais par et dans un intermédiaire, le concept, la représentation
intérieure.

Pourtant, l'acte moral et l'acte intellectuel demandent l'un et
l'autre à être immédiats. L'un aboutit, terminalement, mais réellement,

à la possession du but désiré ; l'autre aimerait aboutir à l'intuition

absolue de la réalité. L'acte intellectuel aimerait aboutir à une
intuition : chacun sait que c'est ici une des principales questions à

propos desquelles les philosophes se sont heurtés. Y a-t-il une intuition
intellectuelle ou non S'il y en a une, peut-elle être autre chose qu'une
possession absolue, une saisie quasi mystique de la réalité Platon,
le platonisme, l'idéalisme allemand, répondent affirmativement.
Aristote et Kant rejettent vivement une telle affirmation '. Entre

1 Le refus de l'intuition intellectuelle chez Kant est à peine indiqué, bien
qu'il sous-tende toute la doctrine de la synthèse de connaissance. Cf. notre
étude sur La conscience transcendantale dans le criticisme kantien, Essai sur
l'unité d'aperception, Paris, Aubier, 1958.



ÉLABORATION HUSSERLIENNE DE LA NOTION d'iNTENTIONNALITÉ 267

les tenants de la raison et de l'intuition, la pensée contemporaine
hésite et choisit bien souvent une solution intermédiaire, celle d'une
intuition sensible dans le cadre d'un empirisme renouvelé.

Pour la philosophie médiévale, la question est résolue. Ses plus
grands interprètes refusent dans leur majorité une intuition intellectuelle

absolue et immédiate. Cette attitude négative exerce une
influence déterminante sur la notion d'intentionnalité. L'intention,
transposée en contexte critique, dont le sens indique qu'elle tend vers,
décrit en réalité un tout autre mouvement. La connaissance prend
son objet en elle, elle se l'assimile et lui donne une existence immanente

différente de l'existence réelle, et c'est à cette existence immanente,

idéale en quelque sorte, qu'elle se termine désormais.
L'intentionnalité devient donc une tendance de la conscience vers la
représentation, et, celle-ci représentant l'objet, la conscience est renvoyée
à l'objet qu'elle ne possède pas réellement.

Le principal effet de la transposition critique de la notion
d'intentionnalité est donc pour la scolastique de rendre impossible la possession

immédiate et intuitive de la chose par l'intelligence, et particulièrement,

bien entendu, la possession immédiate et intuitive de Dieu. La
connaissance humaine reste pure intention, puisque sa quête ne saurait
se terminer immédiatement à la chose même. Contrairement à l'intention

prise dans son sens moral, l'intention qui définit la connaissance
intellectuelle n'aboutit pas à la jouissance de la chose connaissable
(fruitio). Elle demeure pure relation à l'objet, sans jamais être coïncidence

immédiate avec lui.
Il faut introduire ici quelques nuances afin de ne pas donner de

l'intentionnalité scolastique une image trop sommaire. Car sur la
question de la représentation, plus exactement du concept, nous
pouvons considérer trois tendances, qui sont celles de saint Thomas
d'Aquin, de Duns Scot et du nominaliste Suarèz. Ces trois courants
se proposent de résoudre la même difficulté : comment garantir à la
connaissance intellectuelle l'immédiateté de l'objet, tout en maintenant

la distinction spécifique entre l'intellectuel spéculatif et le
volontaire pratique

L'école thomiste répond par une doctrine très délicate. Le concept

qui termine l'acte de l'intelligence est certes une représentation
de l'objet, mais il ne fait ni obstacle à l'intelligence ni nombre avec
l'objet : par lui, l'intelligence atteint l'objet lui-même. L'intelligence
n'est donc pas arrêtée en un premier moment par le concept, comme
par un premier objet de connaissance, qu'elle devrait dépasser pour
atteindre en un deuxième moment l'objet. L'appréhension est au
contraire immédiate, tout en restant fondée sur une abstraction
antérieure, et l'intelligence s'identifie vraiment avec l'objet réel. Le
concept joue le rôle de signe formel pur et permet de définir l'acte de



268 ANDRÉ DE MURALT

connaissance comme une identité par représentation. Car l'intentionnalité

spéculative est pour l'école thomiste une identité intentionnelle

selon la forme, non selon l'être. Elle met en jeu l'analogie de
l'être et se définit, dans la ligne de la causalité formelle, comme
l'information du sujet par l'intelligible.

L'école scotiste fait apparaître immédiatement la difficulté d'une
telle position : celle-ci est apparemment contradictoire, puisqu'elle
admet à la fois l'immédiateté et la médiateté de la connaissance
objective. Scot développe alors une théorie, commune également à

Guillaume d'Occam. Il distingue dans l'intelligence une connaissance
intuitive et une connaissance abstractive. La première n'utilise aucun
concept et l'intentionnalité intellectuelle vers l'objet se rapproche de
l'intentionnalité morale décrite plus haut : la connaissance intuitive
de l'intelligence devient une sorte de connaissance affective. La
deuxième connaissance, abstractive, porte sur le concept et la
représentation elle-même, l'objet pouvant être absent ou présent
indifféremment. Nous trouvons ici, chez Scot, l'intentionnalité de la
conscience, telle que nous l'avons décrite schématiquement plus haut.

Suarèz, voulant éviter la confusion de la connaissance intuitive
avec la connaissance affective, définit enfin la connaissance intellectuelle

exclusivement comme une intentionnalité à la représentation.
Le premier objet connu (id quod cognoscitur) n'est plus tel aspect
formel de la chose, atteint immédiatement par le concept (conceptus
formalis), comme l'affirme l'école thomiste, mais le contenu objectif
du concept (conceptus objectivus), c'est-à-dire l'aspect formel de la
chose en tant qu'objectivé par la pensée et réifié en entité idéale.
Désormais la voie est ouverte au disciple de Suarèz, à l'élève des

Jésuites de La Flèche, René Descartes, pour qui la première connaissance

est celle des représentations intérieures, appelées, ce terme n'est
pas sans importance, idées.

L'évolution doctrinale de saint Thomas à Descartes montre donc

que le souci d'assurer l'immédiateté de la connaissance en maintenant
la distinction de celle-ci par rapport à l'intentionnalité morale entraîne
la dissociation de l'intentionnalité intellectuelle d'avec son terme
naturel, la chose connaissable.

Disparition de l'intentionnalité

Or, si la connaissance de l'objet réel extérieur ne peut être que
médiate, l'intentionnalité n'est plus intention d'objet, mais intention
de soi. Certains se sont avisés, dans les Ecoles parisiennes du XIVe siècle,

que la représentation pouvait être considérée purement et simplement

comme l'existence immanente de l'objet dans la conscience, et
que par là elle pouvait permettre au moins une connaissance par



ÉLABORATION HUSSERLIENNE DE LA NOTION D'iNTENTIONNALITÉ 269

coïncidence immédiate, celle du sujet par lui-même. Le cogito et le
privilège de l'expérience interne, déjà présents chez des nominalistes
comme Jean de Mirecourt, rendent possible une philosophie basée

sur la connaissance immédiate et absolue du moi, qui saisit son objet
dans sa réalité originelle, sans intermédiaire, dans une simple
conscience reflexive de soi.

L'intentionnalité devient alors intention de soi à soi, ou mieux,
coïncidence parfaite et absolue de soi avec soi, identité et possession
immédiate du moi. L'intentionnalité, définie plus haut dans son sens
intellectuel comme une relation, devient ainsi une identité absolue,
non plus selon la forme, mais selon l'être. Ici déjà la dualité scolastique

de l'intentionnalité morale et intellectuelle semble dépassée :

l'intention de soi à soi est une coïncidence immédiate de soi avec soi,
elle est déjà par elle-même possession, sans intermédiaire conceptuel,
et pourtant elle est possession intellectuelle. Mieux vaut ne plus parler
d'intentionnalité : la dualité de l'intentionnalité est supprimée, car
l'intentionnalité même est supprimée. De fait, l'école cartésienne
abandonne cette notion. La preuve en est la démonstration de
l'existence des choses extérieures chez Descartes.

Même si le moi trouve une connaissance absolue et immédiate
dans le cogito, dans la parfaite identité du moi transparent à lui-même,
il ne renonce pas à la connaissance des choses extérieures : cette
connaissance, appuyée sur le cogito, est évidemment médiate. Elle
considère que les sensations sont des effets subjectifs, dont la seule

cause productrice réelle est la chose elle-même. La représentation
sensible ne représente plus rien formellement, c'est-à-dire objectivement,
mais elle est l'effet produit sur la conscience par des réalités
extérieures. La connaissance cartésienne se décompose en deux moments :

conscience de l'identité du moi (et des représentations qu'il contient),
remontée analytique de l'effet subjectif dans la conscience à la cause
extramentale. Descartes rejette l'intentionnalité et conçoit la
connaissance de l'existence de la chose extérieure comme Aristote
concevait la démonstration de l'existence de Dieu : chez l'élève
du Jésuite Suarèz, l'intentionnalité est remplacée par la causalité
efficiente.

La philosophie moderne débute donc avec Descartes en rejetant
l'intentionnalité, et plus fondamentalement la finalité. Elle s'enferme
dans une sphère d'immanence, soit purement matérielle, soit purement

spirituelle. Soit elle abandonne toute critique de la connaissance

pour se lancer dans une reconstruction mécaniste du monde, soit elle
s'infléchit dans le sens d'une pure explicitation immanente du moi
par lui-même. Le positivisme et la métaphysique allemande du
XIXe siècle exploitent les deux voies inaugurées par Descartes. Ici
et là, l'intentionnalité est absente, et la critique idéaliste l'ignore



270 ANDRÉ DE MURALT

complètement : la critique transcendantale kantienne n'a que faire
de l'intentionnalité. Il faut attendre l'aube du XXe siècle pour voir
refleurir, dans la philosophie d'inspiration scientifique, un nouveau
finalisme, et réapparaître, dans la critique de la connaissance, la
notion d'intentionnalité. Bergson d'une part et d'autre part Brentano
et Husserl sont des manifestations d'une même réaction philosophique.

IL L'INTENTIONNALITÉ HUSSERLIENNE

Ce que nous venons de voir explique la complexité de la phénoménologie

husserlienne : elle est d'une part, bon gré mal gré, l'héritière
à travers Brentano de toute la spéculation morale et critique du
moyen âge, et d'autre part elle se situe au carrefour des deux
tendances de la philosophie moderne, issues de Descartes, que nous
appellerons pour simplifier idéalisme et positivisme. Mais loin de s'en
référer directement à ses origines premières, elle continue le développement

de la pensée moderne en s'opposant à une théorie qui prétend
concilier les deux inspirations antagonistes du système cartésien : le
psychologisme.

Le psychologisme, considéré surtout chez ses représentants anglo-
saxons, Stuart Mill et Herbert Spencer, affirme que tout concept, tout
jugement, tout raisonnement, toute conclusion, sont des phénomènes

psychiques résultant uniquement d'une opération psychique,
et relevant de ce fait de la psychologie, science des états subjectifs
internes. Ce que la logique, et d'une manière générale, la critique de la
connaissance, revendiquaient comme leur objet propre, c'est la
psychologie qui désormais le revendique, car seule la psychologie peut
obtenir une connaissance vraie de ces phénomènes internes, étant
seule à se baser systématiquement sur la connaissance immédiate
du moi par le moi.

Or, selon Husserl, la psychologie ne peut prétendre à ce rôle, parce
qu'elle néglige l'hétérogénéité essentielle entre la conscience et son
objet, hétérogénéité qui fonde leurs relations, et par conséquent
l'intentionnalité. Il suffit dès lors de montrer cette hétérogénéité,
c'est-à-dire la distinction absolue entre l'immanence réellement vécue
et la transcendance de l'objet visé, pour réintroduire l'intentionnalité
et du même coup réaffirmer l'autonomie de la logique et de la critique
de la connaissance par rapport à la psychologie. Il semble même que
ce soit là le but ultime de la pensée husserlienne : réhabiliter la logique,
et fonder à nouveau la critique de la connaissance, et donc la notion
de transcendantal, sur l'intentionnalité.



ÉLABORATION HUSSERLIENNE DE LA NOTION D'INTENTIONNALITÉ 27I

L'intentionnalité perceptive

Pour comprendre ce qu'entend Husserl par intentionnalité, reprenons

son exemple, la perception du cube.
Soit donc un cube en face de moi. Je vais décrire la manière dont

il m'apparaît. Il ne me présente en aucun cas ses six faces simultanément,

pour des raisons faciles à comprendre. Au contraire, il présente
d'abord deux ou trois faces, selon l'angle sous lequel mon œil le
saisit. Ces deux faces ne sont pas encore le cube entier, mais elles
sont cependant parties du cube. Si la perception continue, d'autres
faces apparaîtront également, qui ne sont pas davantage le cube lui-
même, mais qui seront comme les premières les modes d'apparaître
dans lesquels il s'esquisse.

Cet exemple, dans sa simplicité même, nous révèle un fait important

: la perception du cube n'est jamais achevée parfaitement. Car
si je tourne autour du cube, les trois faces primitivement perçues
disparaissent et font place à trois nouvelles faces inconnues. Si je
continue à tourner autour du cube, les premières faces réapparaîtront,
et les trois autres disparaîtront. En un mot, je n'arriverai jamais, par
ma simple perception quotidienne, à me placer à un point de vue
absolu, d'où j'aie la possibilité de saisir à la fois toutes les faces du
cube. Il semble donc d'après cette description empirique que ma
perception n'est pas achevée, que je ne perçois que quelques faces d'un
objet coloré. Et pourtant je sais que je perçois le cube lui-même : ma
conscience contient donc actuellement plus qu'elle ne perçoit
actuellement.

Pour expliquer ce phénomène, la description empirique s'avère
impuissante, et avec elle la méthode psychologique, qui cède le pas à

la méthode phénoménologique de l'analyse intentionnelle. Celle-ci va
découvrir le travail inconscient et automatique du moi. Dans la
perception des quelques faces du cube se produit, au sein même de cette
perception, une anticipation constituante de la conscience, qui
rattache toutes les esquisses partielles à un objet unique, en unifiant
intentionnellement ses divers « apparaître » empiriques. L'expérience
concrète ne me donne que des éléments épars et sans ordre apparent,
c'est la conscience elle-même qui constitue l'ordre de ces éléments en
les référant à un objet qui n'apparaît jamais comme tel dans son
entière Selbstheit, mais dont elle possède cependant le sens.

C'est ici que l'originalité de Husserl apparaît : l'intentionnalité
scolastique vise un terme réel extramental dont la conscience ne
saurait en aucun cas constituer le sens de transcendance réelle.
L'intentionnalité husserlienne, dans le cas présent, vise, à travers un
amas de données de sensations confus et sans ordre, un objet
transcendant dont elle constitue elle-même le sens de manière immanente.



272 ANDRÉ DE MURALT

Car c'est bien la conscience qui élabore le donné de sensations, qui
donne leur sens aux « apparaître » successifs de l'objet, en les unifiant
dans une unité intentionnelle, c'est donc elle qui constitue le sens de

l'objet.
Comme ce sens de l'objet dépasse la sphère des données sensibles,

qu'il n'est pas adéquatement donné par elle, Husserl peut parler
d'une transcendance. Cette transcendance est « irreale », car elle n'est
pas réellement vécue par la conscience. Ce que vit la conscience
réellement dans la perception du cube, c'est la succession des sensations
de couleur réparties sur des surfaces changeantes, en un mot, le
contenu réel de la conscience. Pourtant cette transcendance n'est pas
extramentale, car elle est constituée par la conscience comme le sens,
l'unité intentionnelle des esquisses successives. Il s'agit paradoxalement

d'une transcendance immanente, de ce que Husserl appelle une
transcendance intentionnelle, une Transzendenz irreellen Beschlossenseins,

selon les Cartesianische Meditationen, ou encore le contenu
intentionnel de la conscience. Ainsi s'explique que la conscience
contienne plus qu'elle ne perçoit : elle se transcende elle-même, dans la
constitution du sens. Le contenu intentionnel du vécu transcende son
contenu réel, celui-ci pré-constitue celui-là et l'implique
intentionnellement.

Essence et individu

Lorsque Husserl songe à mieux définir ce sens objectif, contenu
intentionnellement dans la perception réelle, il parle de son identité.
L'anticipation constitutive, qui dégage à partir de la perception réelle
le sens de l'objet, fait apparaître celui-ci dans ses grandes lignes
seulement, c'est-à-dire dans son type eidétique. Il est impossible en effet
qu'une perception partielle et finie fasse apparaître l'objet, tel qu'il
est réellement en lui-même dans son infinie concrétion. Pourtant, en
percevant plus ou moins exactement des aspects partiels d'un objet,
la conscience conclut : « C'est un cube, c'est un arbre. » En dégageant
le sens de l'objet, elle manifeste du même coup son eidos, son essence.
La phénoménologie husserlienne apparaît par conséquent comme une
philosophie des essences, comme l'ont indiqué Edith Stein et Merleau-
Ponty, après avoir donné l'apparence d'une discipline descriptive pure.
Elle est en réalité l'une et l'autre : l'analyse intentionnelle dégage à

partir de la description de la vie réelle de la conscience les types essentiels

qui la règlent et la norment. Ces types, résultats d'une anticipation
constitutive, sont identiques et quasi intemporels par opposition aux
données de sensation, multiples et changeantes dans le flux de
conscience.

C'est un des traits les plus nouveaux et les plus surprenants de la
philosophie husserlienne que de voir apparaître ici une théorie des



ÉLABORATION HUSSERLIENNE DE LA NOTION D'INTENTIONNALITÉ 273

essences. Bien des critiques ont vu là un retour offensif du platonisme.
Mais Husserl s'en défend vivement dans Ideen zu einer reinen
Phänomenologie (I), bien qu'il revendique pour ses essences le nom d'idea,
en un sens platonicien purifié de toute contamination métaphysique.
L'eidos husserlien n'est aucunement une essence réalisée en soi dans

un ciel intelligible et idéal. C'est une structure de la conscience, que
nous considérons ici comme l'unité terminale de la constitution
subjective.

Nous touchons en effet, à propos de l'exemple cité, au cœur de la
phénoménologie husserlienne, et aussi à l'un des points les plus difficiles

de la doctrine.
Husserl distingue dans l'intentionnalité trois éléments : les données

de sensations dans lesquelles s'esquisse l'objet, le sens de l'objet
qui est constitué par l'expérience donatrice de sens et explicité par
l'analyse intentionnelle, enfin l'objet lui-même qui est le télos de
toute la Leistung subjective. Dans le cas cité, l'objet est un objet
empirique sensible et individuel : tel cube perçu singulièrement. Il
apparaît immédiatement que le sens de l'objet ne s'identifie pas avec
l'objet lui-même, puisque le premier est une essence et le second un
individu. Pourtant le sens-eidos se dégage de l'expérience perceptive
et vise l'objet lui-même : sens et objet sont en continuité intentionnelle.

L'accusation de platonisme tombe donc d'elle-même, car la
critique réelle que l'on peut adresser à Husserl sur ce point est au
contraire d'avoir donné dans une sorte d'aristotélisme. Le sens-eidos que
la perception permet de dégager de manière immanente ne serait
autre que le concept de la métaphysique scolastique, thomiste en
particulier. Cette critique est à la fois plus subtile et plus forte que
la précédente : elle repose sur une analyse plus précise de l'acte
subjectif de connaissance, et permet de mieux rendre compte de l'ambition

réaliste de la phénoménologie.
En effet, l'analogie s'impose, semble-t-il : de même que l'eidos est

pré-constitué dans la perception et dégagé par l'analyse intentionnelle,

de même le concept n'est autre que la nature ou l'essence
universelle abstraite de la chose individuelle et pensée (concepta) par
l'intelligence. L'abstraction thomiste et aristotélicienne dégage ce

que l'on peut appeler à la rigueur une idée subjectivisée (Aristote ne
reproche-t-il pas à Platon d'avoir réifié une représentation interne
comme l'idéation husserlienne explicite une forme fondamentale de

l'objet perçu. L'intelligence aristotélicienne pense la chose individuelle

à travers la représentation conceptuelle de la nature que cette
chose recèle, de même que la conscience husserlienne vise un objet
individuel à travers la norme à priori de l'expérience donatrice de
celui-ci. De part et d'autre nous voyons la pensée viser intentionnel-



274 ANDRÉ DE MURALT

lement la chose réelle, par l'intermédiaire d'une forme subjective.
Husserl est en ce sens bien plus aristotélicien que platonicien : c'est
une réponse qu'il aurait pu donner à l'accusation de platonisme.

Pourtant la différence est grande entre la doctrine aristotélicienne
et thomiste du concept et celle, husserlienne, de l'eidos. Certes, il y a
de part et d'autre intentionnalité et intermédiaire intentionnel, mais
là l'intentionnalité est abstraite », et ici elle est concrète et
exemplaire. L'intelligence aristotélicienne ne peut connaître le réel empirique

que selon un mode abstrait — ce que manifeste le langage —
la conscience husserlienne rejette cette limitation à sa connaissance
et tend à rejoindre immédiatement l'objet individuel. Husserl, en
effet, ne fait plus intervenir qu'une différence de degré et non de
nature entre la connaissance intellectuelle et la connaissance sensible.
Celles-ci sont spécifiquement une et intentionnellement multiples.
Aussi bien l'idéation qui dégage l'eidos, parallèlement à l'abstraction
qui dégage la nature, est-elle l'œuvre de la libre imagination et non
plus l'acte fondamental, encore qu'inconscient, de l'intelligence.
L'eidos n'est donc plus le seul moyen pour l'intelligence de penser
l'objet individuel, il est la norme à priori, la structure transcendantale,
de l'expérience qui doit faire apparaître à la conscience comme telle,
non plus intellectuelle ni sensible, la chose dans sa concrétion
existentielle. Le sens-eidos est donc destiné à être remplacé par une saisie
immédiate de la chose même.

En effet, l'analyse intentionnelle ne dégage le sens-eidos qu'en
raison de l'imperfection de la perception. Une perception achevée,
totale, c'est-à-dire infinie, donnerait immédiatement l'objet individuel

en lui-même. A une perception infinie correspond idéalement un
sens objectif adéquat à son objet. Autrement dit, à l'infini, le sens et
l'objet ne se distinguent plus : le sens est rempli par la présence originaire

de l'objet, et la conscience possède réellement son objet. Il
s'agit d'une limite idéale évidemment, d'une idée au sens kantien. De
même que le sens-eidos est résorbé à la limite par la perception de la
chose, de même la philosophie des essences rejoint à la limite un pur
nominalisme de l'individuel 2.

1 Elle produit, comme une sorte d'accident, l'être de raison, ens rationis, en
particulier l'universel, lequel n'apparaît que dans l'intentionnalité théorique. Il
faut donc distinguer selon l'école thomiste la nature comme telle (objet de la
métaphysique), de l'intentionnalité qui la vise abstraitement (objet de la critique
de la connaissance) et de l'universel lui-même, qui naît de la considération même
de la nature par l'intentionnalité abstraite et qui est l'objet formel de la logique,
en tant qu'intention seconde ou intention de raison (cf. note, p. 14).

2 La connaissance par présence, grand impératif du nominalisme médiéval
qui rejette tout concept, ne se réalise de fait que dans l'expérience sensible et
dans la connaissance surnaturelle. Il est symptomatique que l'idéalisme de
Husserl aboutisse à un nominalisme, à une époque qui oscille entre un empirisme

scientifique et un fidéisme théologique.



ÉLABORATION HUSSERLIENNE DE LA NOTION D'INTENTIONNALITÉ 275

C'est ainsi que l'on doit comprendre la définition de la phénoménologie

: Husserl entend fonder une science eidétique, philosophie des

essences ou logique, qui soit intentionnellement, à l'infini, description
de l'individuel. Cette teleologie, ou plus exactement la coïncidence
qui la termine, Husserl la conçoit comme une idée. Cette doctrine
manifeste à sa manière l'essentielle affinité qui lie secrètement l'idéalisme

des essences (séparées ou non) et le nominalisme empirique.
Elle fait comprendre pourquoi la philosophie des essences, l'eidétique
husserlienne, n'est en fait qu'un palier intermédiaire, destiné à faire
place à l'infini à une pure intuition des choses, ce que Husserl exprime
dans sa fameuse formule : « zu den Sachen selbst » Car les choses ne
peuvent être qu'individuelles, la connaissance parfaite, absolue, ne
peut être que connaissance de l'individuel et coïncidence avec celui-ci.
L'essence n'est qu'un moyen d'atteindre l'individuel, un intermédiaire

que Husserl définirait volontiers comme un intermédiaire
dialectique, c'est-à-dire comme un moment destiné à être dépassé par
une pure vision.

Ainsi se précise encore la différence entre l'intentionnalité scolastique

et l'intentionnalité husserlienne. L'intentionnalité scolastique
requiert un intermédiaire nécessaire ; l'homme ne peut connaître
intellectuellement sans la représentation conceptuelle, et par conséquent
celle-ci ne peut en aucun cas être résorbée dans la présence de la
chose connue. L'intelligence ne possède pas par elle-même de
connaissance intuitive de la chose individuelle, elle doit s'exercer
conjointement au sens (intellectus cum sensu). L'intermédiaire
intentionnel dans la phénoménologie est un intermédiaire dialectique qui
disparaîtra à l'infini et laissera la place de plein droit à la pure intuition.

Cette doctrine de la vision intentionnelle, de l'intuition dialectique,

permet à Husserl d'inscrire dans le débat entre les tenants de
la raison et de l'intuition sa position personnelle : comme Aristote et
Kant, il nie une intuition immédiate et absolue ; comme Platon, il
accorde une intuition immédiate, mais idéale, du réel. Cette apparente

contradiction est résolue par la notion d'intentionnalité ou d'idée :

vision intuitive à travers un intermédiaire dialectique '. L'intentionnalité

permet de concevoir une raison intuitive. Car si la raison
humaine use de l'intermédiaire de la connaissance eidétique, il s'agit

1 Est dialectique toute opération de la conscience qui vise un terme
immédiatement à travers un intermédiaire destiné à être résorbé (aufgehoben) au
cours du processus intentionnel. Une pensée dialectique est de type héraclitéen,
mais vise un idéal parménidien. Du fait qu'elle vise un terme qu'elle veut
posséder immédiatement, elle revêt un caractère de déterminisme téléologique.
C'est pourquoi la définition proposée ici convient aussi bien à la dialectique
hégélienne et marxiste qu'à la dialectique husserlienne, celle par exemple de
Die Krisis der europäischen Wissenschaften.



276 ANDRÉ DE MURALT

pour Husserl d'un état de fait : idéalement, à la limite, elle saisit
immédiatement l'individu. De fait, la connaissance est intentionnalité ;
idéalement, elle est possession de l'objet individuel. En ce sens, Husserl
est un disciple de Descartes : Descartes et Husserl admettent l'un et
l'autre une intention qui est possession, mais Descartes la limite au
fait réel de la possession identique du moi par lui-même, Husserl
l'étend idéalement à la possession de l'objet lui-même.

De là découle le paradoxe husserlien : la phénoménologie n'est
intentionnelle que provisoirement ; de droit, elle n'est pas une
philosophie de l'intentionnalité. Cette conclusion résulte d'un autre paradoxe

étonnant : c'est l'intentionnalité même qui permet à la phénoménologie

de ne plus être intentionnelle. Nous touchons là à l'extrême
conséquence de la propriété dialectique de la conscience de se dépasser
elle-même (autotranscendance) : l'intentionnalité à l'infini est
coïncidence parfaite et immédiate avec la chose, au contraire de la
connaissance intellectuelle thomiste, qui reste intentionnalité abstraite.

Certes, on parle d'intuition : il vaut mieux parler de contemplation.
Car l'intuition est encore un mode de l'intentionnalité, elle est encore
un mouvement de la conscience, et peut encore comme telle troubler
la donnée originaire de la chose même. La dernière fonction de l'époché
est donc de réduire l'intentionnalité elle-même. La phénoménologie
tend vers une connaissance parfaitement objective où la conscience
et la chose soient « face à face », où la chose soit pur Gegenstand.
L'intentionnalité veut aboutir à une présence pure, présence de la
conscience à l'objet, présence de l'objet à la conscience. Au-delà de

tout intermédiaire eidétique, au-delà de l'intentionnalité même, la
conscience se tait devant l'objet, qui, lui seul, « parle » et se « révèle »

à elle ». L'intentionnalité culmine donc dans une contemplation
silencieuse de la conscience, qui se rapproche étonnamment de la contemplation

esthétique et même de la contemplation mystique. L'empirisme

que vise à l'infini la phénoménologie contemple le monde comme
le spirituel aime Dieu 2. « Face à face » de silence, ineffable, au-delà de
tout concept, pure expérience vécue, incommunicable, la contemplation

phénoménologique présente tous les caractères de la fruition du
bien aimé.

La position de Husserl par rapport aux doctrines scolastiques de
l'intentionnalité peut donc facilement se définir. Husserl rend à la
connaissance le réalisme qui lui est dû et qu'elle avait perdu dans
les doctrines de Suarèz et de Descartes. Ces deux auteurs, en voulant

1 On reconnaît ici l'ontologisme heideggerien qui pénètre jusque dans la
pensée d'un néothomiste comme Jacques Maritain.

2 De même, Descartes démontrait l'existence de la chose comme Aristote
démontrait l'existence de Dieu.



ÉLABORATION HUSSERLIENNE DE LA NOTION D'INTENTIONNALITÉ 277

sauvegarder l'immédiateté et la spécificité des deux intentionnalités
morale et intellectuelle, finissaient par nier la relation immédiate de

l'intelligence à la réalité, si fortement, si subtilement, affirmée par
saint Thomas. Cependant, en rendant à la connaissance son réalisme
essentiel, Husserl ne se rapproche de saint Thomas que pour résorber
dialectiquement l'intermédiaire conceptuel et confier l'immédiateté
réaliste de la connaissance à un acte de la conscience spécifié par son
objet comme l'amour thomiste est spécifié par sa fin. Par là il réduit
à l'unité la dualité thomiste des intentionnalités morale et intellectuelle,

et tend à confondre la connaissance avec l'amour ». L'objet
connu est en effet télos, c'est-à-dire cause finale, et non plus cause
formelle intentionnelle de la connaissance.

Pourtant il ne s'agit là pour Husserl que du terme idéal de
l'intentionnalité : de droit, la connaissance se réduit à l'amour ; de fait, elle
use d'un intermédiaire eidétique, constitué provisoirement par un
acte spécifique de la conscience. Dans cette même mesure, l'objet en
tant que connu, fin de l'acte de connaissance, ne peut jouer le rôle
que d'une norme exemplaire, anticipée à priori sous forme d'idée.
Nous retrouvons, en guise de confirmation de notre interprétation, un
aspect de l'exemplarisme husserlien 2.

Cet idéalisme peut paraître étonnant et ne pas correspondre à la
notion devenue courante de la phénoménologie. Il est cependant
authentiquement husserlien. L'idéalisme husserlien est un réalisme
intentionnel ou une intention de réalisme, et corrélativement un
idéalisme dialectique de fait. La formule de Kant semble proche, en
raison particulièrement de la réciprocité qu'elle exprime : idéalisme
transcendantal et réalisme empirique. La différence pourtant est nette :

entre l'idéalisme transcendantal et le réalisme empirique de Kant, il
n'y a pas de continuité intentionnelle, mais au contraire conjonction
synthétique dans le scheme de l'imagination transcendantale.

III. L'extension universelle de l'intentionnalité

Cette structure de l'intentionnalité, Husserl l'étend universellement

au-delà du domaine de la perception. Ainsi par exemple, au
jugement.

1 Gabriel Marcel, M. le professeur Mercier, sont autant de disciples de
Husserl, qu'ils le veuillent ou non, lorsqu'ils affirment comme lui que la connaissance

véritable est amour. La connaissance sartrienne également a la même
structure, bien que l'amour pour ce philosophe de la liberté soit l'enfer même.

2 Cf. notre ouvrage L'idée de la phénoménologie, l'exemplarisme husserlien,
Paris, Presses Universitaires, 1958.



278 ANDRÉ DE MURALT

L'intentionnalité dans le jugement

Le jugement, exprimé dans le langage, a également une réalité
intentionnelle. Les significations du jugement, comme telles
identiques et identifiables à l'infini, visent intentionnellement un objet,
plus exactement un état-de-choses (Sachverhalt). Les significations
judicatives, en elles-mêmes vides, se remplissent dans l'expérience
immédiate de l'objet, et acquièrent par adéquation à celui-ci leur
caractère de vérité. Bien que la définition de la vérité comme adae-

quatio rei et intellectus soit une formule scolastique, son sens husserlien
est bien différent. L'adéquation n'est nullement la mesure de
l'intelligence jugeante par la réalité, mais le remplissement d'une anticipation

vide du langage. L'intentionnalité judicative se définit, comme
tout à l'heure l'intentionnalité perceptive, en termes de contenant et
de contenu, plus exactement en termes d'anticipation pré-scrivante
et de remplissement vérifiant. De même que le contenu réel de la
conscience contient intentionnellement le sens de l'objet, qui donne
à la conscience sa plénitude intuitive, de même la signification
judicative contient intentionnellement l'expérience donatrice du
Sachverhalt objectif. La conscience, sous quelque forme que ce soit, se

remplit, et la vérité est bien plutôt vérification.
Pourtant Husserl indique une importante différence entre

l'intentionnalité perceptive et l'intentionnalité judicative. Le jugement est
une objectivité idéale qui demande à s'objectiver dans l'expérience
antéprédicative. L'intentionnalité semble ici se renverser : tout à
l'heure l'intentionnalité perceptive visait l'essence-sens à partir de la
perception réelle inachevée ; maintenant, l'intentionnalité judicative
vise la réalité perceptible objective dans son Selbst empirique et
singulier. C'est au niveau du jugement que, dans la sphère de l'expérience

quotidienne, apparaît pour la première fois la réciprocité de
l'intentionnalité de la conscience : de la perception empirique à

l'essence-sens, de la signification judicative à l'expérience pure et
simple.

Cette mutualité essentielle structure la logique phénoménologique.

Le livre Erfahrung und Urteil, dont le sous-titre indique
Genealogie der Logik, montre comment les objectivités catégoriales
de la sphère predicative se dégagent intentionnellement de la sphère
antéprédicative de la perception ». Au contraire. Formale und trans-

1 Cet ouvrage est capital pour l'étude de l'intentionnalité husserlienne. Il
permet d'affirmer que la phénoménologie ne connaît pas l'être de raison, ni par
conséquent l'intention seconde, clé de la logique scolastique, car les objectivités
catégoriales (sujet, prédicat, etc.) sont anticipées dans l'expérience. En
phénoménologie, la logique ne peut que s'identifier, à l'infini, selon le scheme indiqué
dans cette étude, avec la métaphysique, ou mieux, avec l'ontologie, si nous



ÉLABORATION HUSSERLIENNE DE LA NOTION D'INTENTIONNALITÉ 279

zendentale Logik montre comment les objectivités catégoriales se

légitiment intuitivement dans l'expérience perceptive, forme première
de la vie de conscience, comment, données dans l'évidence de la
distinction, elles se vérifient et se remplissent dans l'évidence de la clarté.

La réciprocité de l'intentionnalité apparaît en réalité comme une
continuité, du point de vue de la conscience transcendantale, bien
que l'expérience quotidienne manifeste sa réalité de fait. L'homme
concret apprend en effet à connaître à deux sources, la perception et le
langage. De même que la perception permet le jugement, de même le

jugement se remplit dans la perception. Du point de vue de la
conscience transcendantale toutefois, l'étape predicative n'est qu'une
organisation d'eidos, moment dialectique appelant, elle aussi, l'immédiate

vision du réel.

L'intentionnalité dans la science et la logique

Nous avons avec le jugement un premier exemple de l'application
de l'intentionnalité au-delà de la sphère perceptive. Il s'agit pourtant
d'un exemple qui ne dépasse pas le cadre d'une conscience individuelle.

Or Husserl montre que l'intentionnalité n'est pas un trait
essentiel de la seule conscience singulière, mais qu'elle est le caractère
nécessaire de toute conscience en général, individuelle ou intersubjective,

historique au sens étroit ou large. C'est ainsi que l'histoire de
la science et de la logique elle-même manifeste une intentionnalité
dont la structure est en tout point semblable à celle que nous avons
découverte dans le cas de la perception empirique.

La Krisis der europäischen Wissenschaften est l'œuvre de Husserl
qui présente probablement la plus grande apparence réaliste et empiriste.

On se tromperait toutefois en croyant que Husserl, dans ce

livre, opte pour un empirisme pur et simple. Cet ouvrage, au contraire,
explicite l'intentionnalité secrète qui préside à la constitution de la
science humaine. Il montre que la moindre manifestation de l'intérêt
de connaissance humaine pré-scrit nécessairement sa forme terminale
et idéale. De même que toute question contient intentionnellement sa
réponse, tout commencement scientifique anticipe intentionnellement
son terme. L'histoire de la science n'est donc pas une suite fortuite
d'accidents incohérents, mais une teleologie nécessaire que l'analyse

groupons sous ce titre à la fois la métaphysique, science de la réalité comme
être, et la critique, science de la réalité comme être appréhendé par l'intelligence.

Il y a là le principe d'une accusation de « platonisme » autrement plus
pertinente que celles, empiristes, portées contre l'auteur des Logische
Untersuchungen. L'analyse comparés des doctrines thomiste et husserlienne du jugement

est exposée dans notre article Adéquation et intentions secondes, à

paraître à Bàie, Studia Philosophica, i960.



28o ANDRÉ DE MURALT

intentionnelle peut mettre au jour et en quelque sorte même accélérer.
Ainsi Husserl montre que la phénoménologie est la forme ultime de
la pensée universelle, l'aspiration secrète des efforts théorétiques de
l'humanité.

Il n'y a aucun orgueil dans cette affirmation de Husserl. La
phénoménologie se contente d'ouvrir la voie. Elle est une science
débutante, et tente de délimiter les cadres et les normes selon lesquelles
les recherches ultérieures pourront se continuer. Husserl ne prétend
pas avoir élaboré la phénoménologie comme le fruit ultime, définitivement

possédé, de l'effort de la conscience humaine. Il pense pourtant

avoir défini les grandes lignes, le type eidétique de cette science
ultime et définitive. Ces grandes lignes sont exposées dans ce que
Husserl appelle phénoménologie eidétique ou logique transcendantale.
La similitude avec l'intentionnalité perceptive apparaît clairement :

car de même que la perception réelle, dans sa visée de l'objet lui-
même, en pré-constitue le sens, comme un intermédiaire dialectique
nécessaire à sa connaissance intuitive, de même la connaissance
humaine, dans sa tendance vers sa forme achevée et totale,
préconstitue une discipline intermédiaire, phénoménologie eidétique ou
logique transcendantale, nécessaire pour définir a priori les normes
de toute science possible. La teleologie de la science respecte la même
structure que l'intentionnalité perceptive. Et de même que l'essence-
sens vise intentionnellement et rejoint idéalement l'objet individuel,
de même la logique transcendantale, structure a priori de toute
science absolue, vise intentionnellement et rejoint idéalement la
science descriptive du singulier. Ici aussi intentionnalité : la logique
husserlienne, discipline eidétique, est intentionnellement une description
pure; la logique des formes à priori de la conscience est une phénoménologie

de la conscience vivante, la philosophie des essences est un
nominalisme renouvelé.

IV. Conclusion : Les intentionnalités et l'intentionnalité

En cherchant à déterminer l'amplitude que Husserl donne à la
notion d'intentionnalité, nous avons considérablement élargi sa définition.

Des disciples de Husserl ont tenté d'étendre encore l'intentionnalité

aux domaines éthique et esthétique. Pour ne citer que des

auteurs français, Merleau-Ponty, dans la Phénoménologie de la
perception, Sartre, dans l'Etre et le Néant, Dufrenne, dans la Phénoménologie

de Vexpérience esthétique. Nul doute qu'une analyse de ces œuvres
ne permette d'enrichir encore notre enquête, surtout en ce qui
concerne les rapports de l'intentionnalité éthique et de l'intentionnalité
esthétique.



ÉLABORATION HUSSERLIENNE DE LA NOTION D'INTENTIONNALITÉ 281

L'intentionnalité comme genre

Mais il nous importe plus encore de rechercher pourquoi la même
intentionnalité se retrouve comme forme déterminante de la
conscience dans des domaines aussi divers que la perception, le jugement,
la science et la logique. En d'autres termes, tentons de déterminer le

rapport entre l'intentionnalité et ses diverses manifestations.
Ce faisant, nous continuerons la comparaison de la phénoménologie

avec la pensée scolastique. Car Husserl assume la logique
traditionnelle, la critique et l'explicite intentionnellement. Nous allons
poursuivre, selon les principes mêmes de Husserl, cette critique sur
un point précis, la doctrine du genre et de l'espèce.

La solution la plus simple en effet à la difficulté qui nous est
proposée est de concevoir l'intentionnalité comme un genre et ses
manifestations comme ses espèces. Ainsi l'analyse intentionnelle dégagerait

une forme commune à toutes les espèces d'intentionnalités que
l'expérience quotidienne décèle. Cette forme contiendrait générique-
ment ses espèces, c'est-à-dire n'aurait qu'une réalité abstraite
déterminée par des différences spécifiques qui en feraient soit l'intentionnalité

perceptive, soit l'intentionnalité judicative, soit l'intentionnalité

éthique ou esthétique : le modèle classique de ces relations est
celui du genre animal à la différence spécifique raisonnable et à

l'espèce homme.

Cette solution est en réalité impossible. L'intentionnalité ne peut
se définir qu'intentionnellement. Elle ne peut soutenir avec ses

diverses manifestations qu'une relation intentionnelle et non une
relation générique. Certes, Husserl nous avertit qu'elle est une forme
fondamentale de toute vie de conscience, et donc qu'elle est commune
à toutes ses réalisations. Mais cette forme fondamentale (Grundform)
n'est un genre qu'au sens du genos platonicien.

Le genre, tel que la logique aristotélicienne l'interprète, est une
forme abstraite qui n'a d'existence réelle que dans ses espèces. Cette
forme abstraite est en elle-même un pur determinable : elle est en
puissance à l'égard de ses différences déterminantes, comme la matière
est en puissance à l'égard de la forme. Genus sumitur a materia,
differentia a forma. De même donc que la matière ne fait qu'un avec
la forme, pour constituer l'individu existant, de même le genre ne
fait qu'un avec la différence spécifique pour constituer l'espèce. Par
exemple, le genre animal et la différence raisonnable constituent
l'espèce homme. Le genre contient donc en puissance l'espèce, et la
relation entre genre et espèce est une relation de détermination immanente

et d'identification. Inversement, l'espèce comme telle contient
actuellement le genre. La relation entre genre et espèce n'est donc

19



282 ANDRÉ DE MURALT

pas réciproque en ce sens que le premier contient en puissance la
seconde et que la seconde contient actuellement le premier.

Le genre, au sens du genos platonicien, est au contraire un pur
déterminé. Il est doué d'une existence actuelle et séparée en réalité :

c'est l'idée platonicienne. Le rapport qu'il entretient avec ses modes
inférieurs ne peut être un rapport de détermination immanente et
d'identification, mais de dénomination extrinsèque : l'idée est une
forme pure qui n'est pas en puissance à l'égard de ses modes. Pleinement

actuelle, elle ne s'identifie donc pas avec eux, comme le genre avec
l'espèce. Au contraire, idée et mode sont deux. La relation est ici une
dialectique. L'homme participe à l'animal, mais on ne peut dire que
l'homme est animal. Plutôt que d'inclusion des espèces dans les genres
ou des genres dans les espèces, il vaut mieux parler de la participation
des modes à leur principe exemplaire (Urmodus), du mesuré à la
mesure, du multiple à l'un. La participation est donc ici une relation
réciproque : l'idée participe au mode comme le mode participe à

l'idée.
Les différences qui séparent l'eidos husserlien de l'idée platonicienne

étant bien gardées, il en va de même pour l'intentionnalité et
ses modes. L'intentionnalité prise en elle-même est une idée exemplaire

qui détermine extrinsèquement ses modes particuliers. Elle ne
les contient pas en puissance, et donc possède une réalité indépendante

d'eux, tout en restant avec eux en relation de participation.
Mais ces modes, c'est-à-dire l'intentionnalité perceptive, judicative,
etc., contractent et limitent l'intentionnalité. Elles sont des réalisations

imparfaites de l'idée d'intentionnalité. Pourtant, elles la
contiennent intentionnellement et permettent à l'analyse intentionnelle
de la dégager à l'état pur. Si l'on tient à conserver le terme d'inclusion,

parlons comme Husserl non d'une inclusion réelle, mais d'une
inclusion intentionnelle de l'idée dans ses modes, et vice versa des
modes dans l'idée. Seule l'idée d'intentionnalité, l'intentionnalité en
soi, réalise donc pleinement la notion parfaite d'intentionnalité : elle
est dans toute sa latitude relation constitutive du sujet à l'objet.
Husserl utilise également les notions d'évidence et de raison pour ce
même effet.

Intentionnalité et existence

Ainsi distinguée du genre aristotélicien, l'idée d'intentionnalité est
la forme excellente, exemplaire de la conscience, que Husserl ne
conçoit pas comme une structure abstraite, mais au contraire comme
une structure idéale, exemplaire et absolue. L'abstraction scolastique
est remplacée par l'idéalisation (Wesenschau, Ideenschau)
phénoménologique. Le genre n'est pas pour Husserl une réalité de moindre



ÉLABORATION HUSSERLIENNE DE LA NOTION D'INTENTIONNALITÉ 283

valeur que le concret existant ; il est une idée qui par la Leistung
constitutive de la conscience est douée d'une réalité normative a
priori. L'idée de l'intentionnalité est ainsi la norme exemplaire de
toute vie de conscience, c'est-à-dire la forme la plus pure selon laquelle
la subjectivité transcendantale puisse vivre.

C'est pourquoi, même si les modes de l'intentionnalité sont théoré-
tiques, éthiques ou esthétiques, l'intentionnalité en elle-même n'est
ni théorétique, ni éthique, ni esthétique. C'est l'affirmation capitale
de la Krisis : la raison n'est ni théorétique, ni éthique, ni esthétique.

Nous comprendrons maintenant pourquoi il ne faut pas définir
les rapports de l'intentionnalité comme telle et de ses modes comme
les relations du genre et de ses espèces : l'intentionnalité considérée

comme idée est le concret par excellence, l'existence même. Car, par-
delà son exercice pratique ou théorique, Husserl découvre un exercice
fondamental et secret de la conscience. La Leistung primaire et
originaire de la raison est la conscience de soi, simple et identique, qui
n'est en elle-même ni théorique ni pratique, mais purement existentielle.

Le Je suis est le fait primordial.
L'acte le plus simple, donc premier et originaire, est en effet pour

toute réalité d'exercer l'existence et l'unité. La conscience de soi est
donc déjà un acte fondé : acte second du point de vue existentiel,
acte premier du point de vue de la constitution. Car la conscience de
soi est l'acte premier et originaire de la raison en tant que raison qui
prend conscience de son existence et de son unité, et par là se constitue

comme sens ou essence. — L'existence précède ainsi l'essence. —
Tout autre acte signifiant est un acte transcendantalement fondé. La
conscience de soi n'est qu existentiellement fondée. C'est donc l'identité
du moi avec lui-même, obscurément vécue dans l'existence, explicitée
dans une conscience de soi pure de toute valeur théorique ou éthique,
qui fonde pour Husserl les deux modes de l'intentionnalité et permet
leur réduction à l'unité. Le Je suis, exprimant l'idée de l'intentionnalité,

résume en un raccourci saisissant notre interprétation de la
doctrine husserlienne. L'idée de l'intentionnalité est l'exister concret
même. L'essence s'identifie à l'individuel, la philosophie des essences
à la description existentielle. L'idéalisme phénoménologique est un
empirisme nominaliste.

Nous avons vu plus haut la réduction husserlienne des deux
intentionnalités scolastiques, du point de vue des opérations de la
conscience, c'est-à-dire du point de vue des objets de celles-ci et de leur
manière d'être atteints par la conscience. Nous définissons ici la
réduction des deux intentionnalités scolastiques d'un point de vue,
celui de l'être, qui peut être appelé métaphysique. Une exégèse
superficielle rapprocherait immédiatement notre dernière conclusion de
l'adage de l'Arabe Avicenne : « Ens primo cadit in intellectu », la



284 ANDRÉ DE MURALT

primauté de la notion d'être étant en effet établie au terme de l'analyse
analogique, ou du principe thomiste : « Tout est intelligible par l'être »,

ce qui n'est pas n'étant pas intelligible. En réalité, il faut voir ici une
prise de position idéaliste de la phénoménologie husserlienne. La saisie
de l'objet en lui-même restant de fait une norme à priori de l'expérience

constituante, la seule existence réelle accessible à la phénoménologie

est évidemment celle du moi. Moi individuel, et non plus
transcendantal au sens kantien : il ne s'agit plus d'une structure
idéale de la conscience en général. Ici aussi le platonisme, l'idéalisme
transcendantal de Kant, est réduit à un empirisme descriptif.

André de Muralt.


	L'élaboration husserlienne de la notion d'intentionnalité : esquisse d'une confrontation de la phénoménologie avec ses origines scolastiques

