Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 10 (1960)

Heft: 3

Artikel: Le renouveau de l'esthétique kantienne
Autor: Piguet, J.-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380740

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

LE RENOUVEAU
DE L’ESTHETIQUE KANTIENNE

La Revue de théologie et de philosophie a toujours tenu a signaler
les publications séparées des Kantstudien, et nous marquons ici spécia-
lement I'apparition de ce numéro I, qui met en question, au travers
de l'esthétique de Kant, I'ceuvre entiére de ce philosophe, et qui
modifie considérablement l'optique habituelle sur la Critique du
Jugement. On sait en effet que Walter Biémel, 1’auteur de 'ouvrage
que nous analysons, est orienté du c6té de la phénoménologie, si bien
que la rencontre entre la phénoménologie et le kantisme ne saurait
manquer d’intérét.

La technicité et la relative difficulté de 'ouvrage de W. Biémel
m’engagent a procéder a quelques rappels élémentaires, que le lecteur
voudra bien excuser.

Place de Uesthétique de Kant dans son cuvre. — L’ceuvre de Kant
comprend essentiellement trois « Critiques », parues successivement,
dont chacune est un probléme.

La Critique de la raison pure creuse un abime qui semble infranchis-
sable entre les choses telles qu’elles sont en soi (les noumeénes), et les
phénomeénes naturels qui tombent sous les lois de 'entendement et
la juridiction de I'homme pensant. La science régne en maitresse sur
ces phénomeénes, tandis que la métaphysique traditionnelle échoue
a rendre compte théoriquement (c’est-a-dire par la voie de la connais-
sance s’exprimant dans le langage) des choses en soi (nouménes).

La premiére Critique pose un probléme a elle seule, parce que,
malgré ce refus de la métaphysique, I'accrochage aux noumeénes s’y
fait plus ou moins explicitement, en des phrases qui font le désespoir
des commentateurs, et il s’y fait de plus a trois « étages » distincts,

' WALTER BIEMEL : Die Bedeutung von Kanis Begriindung der Asthetik fiir
die Philosophie der Kunst. Hab. Diss. — Koln, Kolner Universitits-Verlag, 1959.
200 S. « Beihefte », 77.



228 J.-CLAUDE PIGUET

au niveau de la sensibilité, de I'entendement et de la raison, si bien
que l'on peut encore privilégier a tour de role 'un ou 'autre de ces
« accrochages » pour en déduire les autres.

La Critique de la raison pratiqgue semble combler 1'abime entre
phénomeénes et nouménes, entre 'homme et ’absolu, mais elle le
comble sur le seul plan de I'action morale : la morale humaine est en
effet tout entiére suspendue au monde des noumenes, et toute morale
qui s’en tiendrait au monde phénoménal est caduque.

La seconde Critiqgue pose un probléme qui sera la charnicre de
tout l'idéalisme allemand : quels peuvent étre en effet les rapports
entre la vie morale et la connaissance théorique, si la vie morale pro-
céde de cela justement que la connaissance théorique exclut ?

La Critique du Jugement semble enfin tomber du ciel, comme un
monolithe égaré. Elle doit étre, de I’'aveu de Kant, la synthése des
deux premiéres Critigues. Mais en fait, elle nous parle de choses
devenues a nos yeux trés étrangéres 1'une a 1'autre, et de plus étran-
géres ensemble 3 tout ce que les deux premiéres Critigues avaient
développé. La troisiéme Critique nous parle en effet du beau, du
sublime et de la finalité biologique.

La troisiéme Critique éléve donc au carré les problémes posés par
ses deux sceurs ainées. Car le probléme qu’elle pose a elle seule doit
étre encore confronté aux résultats obtenus par Kant antérieurement.
C’est pourquoi du reste on a souvent été tenté de séparer la troisiéme
Critique des autres et amené ainsi a considérer a part l'esthétique
de Kant, en laissant presque toujours « tomber » les cent derniéres
pages, la « seconde partie » de la Critique du Jugement consacrée 3 la
finalité dans la nature.

Le kantisme en Allemagne. — A ces embarras objectifs s’ajoutent
encore ceux qui proviennent de 1’évolution méme du kantisme en
Allemagne et en France. En Allemagne, par exemple, le kantisme a
pris appui tour a tour sur 'une ou l'autre des trois Critiques.

La Critique de la raison pure a été analysée de maniére tres rigou-
reuse, dans une perspective de logiciens, par 1’école dite de Marbourg
(Cohen) ; le contenu des autres Critiques est alors réduit, plus ou
moins logiquement, avec plus ou moins de bonheur, aux concepts
fondamentaux de la premiere Critigue. 1.’école de Marbourg a fleuri
a la fin du siécle passé et au début de celui-ci ; fortement amendée,
elle vit encore dans les travaux de 1'école de Cologne (Heimsoeth,
Martin).

La Critique de la raison pratique a été le pain quotidien des «idéa-
listes » allemands, de Fichte en particulier. En partant de la morale
kantienne, ces philosophes ont cherché a «récupérer», pour ainsi
dire, les acquis kantiens en matiére de théorie de la connaissance.



LE RENOUVEAU DE L’ESTHETIQUE KANTIENNE 229

Quant a la Critique du Jugement, son sort fut étrange. Ce sont
en fait les poétes, et, de maniére plus générale, I’art romantique qui
en tirérent le plus grand profit. Il y a a cela une raison qu’il faut indi-
quer : Kant en effet dresse, dans la premiére Crifique, une barriére
infranchissable entre notre langage d’homme et 1’absolu ; nos paroles,
dit-il en substance, ne sauraient toucher 1’absolu. Dans la seconde
Critique, il surenchérit : seule I’action morale trouve sa source dans le
monde nouménal, mais cette action ne saurait étre formulée dans ses
principes. Donc le nouméne nous parle, mais nous ne pouvons faire
autre chose que 1'écouter en silence. On voit que dans de telles condi-
tions un poéte romantique ne saurait comment étre kantien, puis-
qu’il vise I'absolu par sa parole. Mais justement la troisieme Critique
affirme que le beau est intermédiaire entre I'absolu et nous, et que
I'ceuvre écrite est un « symbole » du nouménal. La legon de la troisiéme
Critique, et d’elle seule, c’est donc que 'art est une voie royale vers
I’absolu, et que la parole poétique (ou musicale) peut légitimement
prétendre valoir métaphysiquement. Cette lecon fut, en gros, celle
que Schiller d’une part, grand lecteur de la Critiqgue du Jugement, et
le romantisme artistique allemand en général tirerent de la troisiéme
Critique.

L’esthétique kantienne ne fut donc pas d’abord le fait des philo-
sophes de métier, mais des poetes et des musiciens. Les « esthétiques »
postérieures a celle de Kant, et inspirées par lui, celles de Schelling ou
de Hegel, furent en effet essentiellement un 7eflet du mouvement de
I'art romantique, c’est-a-dire des philosophies de I'art romantique, et
non pas des esthétiques.

Ce n’est ainsi qu’aujourd’hui, précisément avec l'ceuvre de
W. Biémel, que I'esthétique kantienne se voit séparée du mouvement
romantique qu’elle conditionna plus ou moins directement, et saisie
au niveau de 1'esthétiqgue méme.

Le kantisme en France. — Il en faut dire quelques mots, qui éclai-
reront la suite et feront valoir 1'originalité de W. Biémel. Au fond,
le kantisme pénétra mal, et tardivement, en une France d’abord
imprégnée de positivisme, puis, a la fin du siécle dernier, cédant aux
tentations d'un spiritualisme élargi, dont le principal représentant
était considéré comme un acharné «anti-kantien» (j’ai nommé
Bergson). Il y eut bien, c’est vrai, le « néo-criticisme » de Renouvier,
mais on y trouve davantage du Renouvier que du Kant.

Un fait cependant doit étre souligné. Alors qu’en Allemagne
éclosaient et fleurissaient les « Philosophies de 1’art », dont j’ai dit
qu’elles étaient la simple reprise, au niveau réflexif, d’un état de fait
essentiellement artistique (romantique), et non pas philosophique,
la France ne connaissait que l'épanouissement du romantisme et



230 J.-CLAUDE PIGUET

surtout, plus tard, du symbolisme, sur un plan uniquement artistique,
sans aucune théorie. Car on ne peut compter les essais d'un Baudelaire,
par exemple, pour de la «philosophie de I'art », au méme titre que
celle d’un Schelling ou d’un Hegel. Aussi est-ce en France que naquit
une réflexion esthétique pure, une véritable esthétique ; et elle naquit
précisément en opposition au romantisme, dans cette opposition
précise que des Valéry, des Mallarmé, des Focillon manifestérent aux
soubassements théoriques qu’ils supposaient (non sans justesse) a 1’art
romantique. Et c’est dans ce milieu, qui ne doit donc rien au roman-
tisme sinon son «anti-romantisme », rien aux philosophies de l'art
allemandes sinon une réaction impulsive contre tout ce qui est alle-
mand, rien enfin 3 Kant lui-méme, que surgit 1’ceuvre monumentale
de Victor Basch, consacrée a I'esthétique kantienne. Le grand mérite
de Basch consiste a avoir abordé Kant en esthéticien, et non pas en
philosophe de I'art ; en quoi il a devancé tous les Allemands. Sa fai-
blesse, c’est qu’il est comme emprisonné dans des cadres mentaux mal
élaborés, en particulier dans une distinction trés « post-romantique »
de la raison et du sentiment — distinction qu’il doit aussi & Schopen-
hauer (un Schopenhauer mal compris) et aux balbutiements d'une
psychologie naissante (allemande) de I'affectivité.

Kant aujourd’ hui. — La-dessus, rien ne se passe pendant toute la
premiére moitié du XXe siécle, sauf que I'esthétique francaise s’affer-
mit de plus en plus dans ses positions et fixe avec de plus en plus de
précision son propre point de vue esthétique, et que 1’Allemagne
découvre la phénoménologie. Or, si I'esthétique est essentiellement
prospective, la phénoménologie, entre autres dimensions, posséde
aussi une dimension rétrospective ; je veux dire qu’elle est non seule-
ment au service de la philosophie future, mais de la philosophie ou
des philosophies du passé. Elle est une méthode de lecture, cherchant
chez les penseurs d’hier l’essence (au sens phénoménologique) de
leur message.

Au moment ol la phénoménologie cesse d’étre allemande pour
devenir un bien commun en Europe, la rencontre avec I'esthétique
était fatale. Les esthétiques phénoménologiques ou les phénoméno-
logies esthétiques se succeédent, et il était fatal qu’elles se rencontrent
aussi sur un ancétre commun, sur Kant.

L’esthétique de Kant se trouve donc occuper une place de premier
rang dans la recherche philosophique contemporaine, d’aprés-guerre.
Et 'ouvrage de W. Biémel en est une illustration convaincante, tout
autant du reste que les travaux de Mikel Dufrenne en France. Tous
deux, en effet, se demandent si Kant n’a pas été singuliérement
déformé jusqu’ici, et s’il n'y a pas chez Kant un «noyau vivant »,



LE RENOUVEAU DE L’ESTHETIQUE KANTIENNE 231

un centre de pensée qui peut devenir, pour nous, l'origine d'un
renouvellement de la philosophie.

Le probléme interne de la troisiéme Critique. — Pour comprendre
le sens de ce renouvellement dans sa source méme que constitue
I'esthétique de Kant, il convient de voir avec autant de précision
possible le probléme technique que pose la troisiéme Critique, et de
remonter encore une fois le temps de Kant & nous pour en suivre
I’évolution.

Pour le dire en un mot, 1’esthétique kantienne affirme que le beau
est I'objet d'une faculté de l'esprit spécifique, dite «jugement »,
laquelle correspond a peu prés au sixiéme sens des Anglais disciples
de Locke. Il y a cependant une grande différence : le sixiéme sens
anglais était un « sens », dans la tradition empiriste. Or, Kant récuse
I'empirisme anglais, qui I'a tiré de son « sommeil dogmatique ». Le
« jugement » de Kant n’est donc pas un sens, mais ce n’est pas non
plus un jugement dans la perspective rationaliste du leibnizianisme,
c’est-a-dire un jugement logique, rationnel, du type des jugements
mathématiques (la musique est une mathématique inconsciente,
disait Leibniz). Le « jugement » de Kant n’est donc ni un jugement
au sens de Wolff, ni un «sens» selon la tradition empiriste. Il est
exactement entre les deux ; il synthétise 'empirisme et le rationa-
lisme. Il est contact immédiat (en quoi il est sens), mais fruit de la
réflexion (en quoi il est rationnel). Il ne reléve pas de la sensibilité
seulement, mais pas non plus de la seule raison; il est a 'intersection
de I'entendement et de 1'imagination, de la raison et de la sensibilité.

C’est 1a une place difficile a occuper, et difficile & cerner. On est
continuellement tenté de tirer le jugement kantien du c6dté de la pure
raison (et dans ce cas, jouir, c’est calculer), ou du c6té de la seule
sensibilité (et dans ce cas, calculer, c’est s’interdire de jouir). L’ceuvre
d’art n’est-elle pas de ce point de vue un mixte elle aussi, ni équation
abstraite, purement formelle, ni chatouillement agréable, plaisir des
seuls sens ?

Le but de Kant, c’est de cerner le statut du beau, statut mixte,
ambigu, en cernant le statut du jugement esthétique. Supposez main-
tenant que Kant ait réussi ; ne serait-il pas dés lors évident que l'es-
thétique kantienne fait le « pont » entre les deux premiéres Critiques ?
Car la premiére Critique nous rive a I’expérience possible, ¢’est-a-dire
aux données des sens ; la seconde Critigue nous rive aux noumeénes,
c’est-a-dire aux objets propres de la seule raison. Si le « jugement »
kantien, jugement esthétique, reléve 4 la fors des données sensibles
et de la raison autonome, alors l'esthétique est le véritable trait
d’union entre le monde des phénomeénes et le monde des noumeénes :
il « unit en une totalité les deux parties de la philosophie » et établit



232 J.-CLAUDE PIGUET

un «lien entre la législation de l'entendement et celle de la
raison » 1.

Les gauchissements de ce probléme. — En réalité, il faut un immense
recul historique pour saisir le bien-fondé de cette prétention kan-
tienne. Et les kantiens dans I'histoire s’y sont trompés. En France,
Victor Basch conteste ce bien-fondé. 11 enferme Kant dans un dilemme,
et sépare violemment ce que Kant voulait justement unir en un.
C’est que, si Kant voulait unir en un la raison d'une part, les sens de
Pautre, cette raison apparaissait a Basch plus logique que jamais, car
Basch était nourri d’épistémologie scientifique et de rationalisme a la
Brunschvicg ; et le monde des sens apparaissait au méme Basch plus
fuyant et plus ondoyant que jamais, car il était pénétré d'une psy-
chologie naissante de l'affectivité balbutiante, et avait lu Ribot et
ses fameux «sentiments diffus», et baignait dans la révélation de
I'inconscient affectif que lui avait apportée un Schopenhauer importé
par Bazaillas. Aussi condamne-t-il Kant : ou bien, dit-il, le jugement
précede le sentiment (et alors se volatilise le plaisir esthétique), ou
bien le sentiment précéde le jugement et se volatilisent toutes les
prétentions kantiennes a l'universalité, a la nécessité, a 1'apriori en
un mot.

Or, il semble bien que le kantisme allemand soit victime, a la
méme époque, du méme gauchissement, du méme refus de reconnaitre
le bien-fondé de la tentative kantienne. Ainsi Cohen (que je ne con-
nais pas de premiére main) semble bien (si j’en crois ce que nous en
dit W. Biémel) condamner Kant sur les mémes piéces, avec cette
différence qu'’il volatilise purement et simplement le sentiment esthé-
tique pour n’en faire qu'une sorte d’« épiphénomeéne » de la raison
calculatrice. Ainsi, alors que Basch déplorait au fond que Kant ne
fasse pas au sentiment la part qui lui est due, selon lui, en matiére
d’art, Cohen semble déplorer que Kant ait pu lui faire une place
quelconque. Si Basch sentimentalisait quelque peu Kant pour l'ac-
commoder a sa propre conception de 1’esthétique, Cohen le logicise,
I'intellectualise.

Le fond du message esthétique de Kant. — Au fond, quand on lit la
Critique du Jugement, on ressent une impression profonde qu’il ne
faut jamais récuser : c’est que Kant a tourné, si j'ose dire, autour
d'un point capital, qu’il pressentait mais ne savait gueére comment
exprimer, et que, pour mieux faire valoir ce qu’il désirait faire
entendre, il a procédé surtout négativement. Il a en effet refusé, avec
toute la fermeté désirable, autant I'intellectualisme que le sentimen-
talisme, autant Leibniz ou Wolff que Hume ou Burke ; autant, par

T Critigue du Jugement, Introduction, III et IX.



LE RENOUVEAU DE L’ESTHI:ZTIQUE KANTIENNE 233

anticipation, Cohen que Basch. Il a refusé ces deux extrémes, parce
qu’il sentait bien que le point central autour duquel il gravitait n’était
ni I'un ni 'autre de ces deux extrémes, mais un point qui les contenait
tous deux, au moins virtuellement.

Les refus de Kant, en matiére esthétique, sont donc clairs. Ce qui
I’est moins, c’est ce point positif qu’il a voulu mettre en lumiére. Car
ce point constitue ce que Bergson a appelé un « point si simple... »
Appelons, pour essayer d'y voir clair, « apriori » tout ce qui a trait,
d’une maniére ou d’une autre, a la raison ; tout ce qui est rationa-
lisable de quelque fagon que ce soit ; tout enfin ce qui semble suscep-
tible de se passer résolument de toute expérience. Appelons en
revanche « affectif », & 'autre bout, tout ce qui semble décidément
échapper, par son immédiateté, aux prises de la raison, de quelque
procédé qu’elle use. Ecartelons donc Kant, afin de mieux voir ce qu'il
a voulu nous dire. Or, son message profond, en un mot, c’est que, en
art et en esthétique, les aprioris sont affectifs, et que l'affectivité est
apriori. Lorsque donc j’éloigne I'apriori de I'affectif, et suis jusqu’au
bout cette volonté de refuser toute expérience, je retrouve nécessaire-
ment une certaine forme d’expérience apriori ou d’apriori expérien-
tiel ; et inversement, lorsque je sépare 1'affectif de toute contamina-
tion rationnelle, et que je le suis jusqu’au bout dans sa pureté d’affec-
tivité, je découvre comme la «raison d’étre » de cet affectif, comme
son apriorité.

Contemplez une ceuvre d’art : éliminez tout ce que votre raison
peut énoncer a son sujet; laissez-la parler au cceur, et au seul cceur.
N’est-ce pas alors sa raison d’étre qui apparait ? N’y a-t-il pas, au
point ou elle est, tout entiére, affectivité, sans rien de rationnel, le
centre méme ou elle trouve sa raison d’exister ? Et inversement :
rationalisez 1'ccuvre tant que vous pouvez ; réduisez-la & des con-
cepts, a des schémas, analysez-la tant que faire se peut. N’y a-t-il pas
un moment ou toutes ces analyses sont comme suspendues & un seul
point, et trouvent leur assise en une seule réalité — qui est 1'ceuvre
méme, source originelle de tout ce que vous en dites et de tout ce
quune raison finement aiguisée en dit — et dont justement vous
faites ’expérience profonde ?

Séparé de l'affectif, le rationnel rejoint, & 1'infini, une nouvelle
sorte d’affectivité ; séparé du rationnel, l'affectif rejoint, a l'infini,
une nouvelle sorte de rationnel. Apriori et affectivité convergent,
dans leur dislocation méme, vers un aprior: affectif ou une affectivité
apriori. Et c’est 1a qu’est la source. Et c’est 1a ce que Kant a voulu
nous dire.

L’apport de Uesthétique contemporaine. — Cette source, néanmoins,
nous ne la comprenons vraiment qu’aujourd’hui, ou du moins nous

16



234 J.-CLAUDE PIGUET

commengcons a la comprendre. Parce que sont nées et 1'esthétique, et
la phénoménologie. Et parce que toutes deux ont plongé droit au
cceur du probléme, qui est un probléme de perception.

L’esthétique francaise a montré en effet que toute perception se
dépasse elle-méme, sans jamais cesser d’étre perception. C'est ce
qu’on appelle la « transcendance » de la perception. Dans toute ceuvre
d’art, il y a, en effet, quelque chose qui est donné a percevoir, et
quelque chose que je pergois en plus, qui ne m’est pas donné, mais
qui est présent. Ainsi, devant un tableau, je vois des taches, des
formes, des ensembles ; mais je percgois davantage encore, qui ne
m’est pas donné comme une tache, ni comme une forme, ni méme
comme un ensemble. Je ne vois pas, mais je percois ’harmonie des
taches colorées, le mouvement des formes, le dynamisme de certains
ensembles (ce sont des exemples). De méme en musique : j’entends
des sons, mais je pergois des intervalles. Or, I'intervalle n’est pas un
son, ni deux sons non plus ; il est d'un ordre transcendant & I'ordre
de I'entendu, mais immanent a 1'ordre du pergu.

Ce n’est donc pas que je voie d'un coté (par mes yeux), et que
j’ajoute par un autre cdté (celui de 1'entendement, ou de la raison)
ce qui manque. Mon intelligence ne « comble » pas les trous de mes
sens. Mais c’est la perception méme qui voit et qui pense en méme
temps. Ma perception n’est pas un « mélange» d’empirique et de
rationnel qui existeraient séparément ; elle est collée a 1'empirique,
et, sans I'aide de la raison, elle perce cet empirique en le transcendant.
La perception n’est donc pas de I’empirique plus du rationnel, mais
de l'empirique qui est rationnel ou du rationnel qui est empirique.

L’esthétique dit donc 13 exactement ce que Kant avait voulu
dire.

L’apport de la phénoménologie. — Par de tout autres voies, sans
aucune interférence avec l'esthétique frangaise contemporaine, la
phénoménologie allemande (de Husserl en particulier) a débouché
sur des résultats tout a fait analogues. Car, quand Husserl donne a
percevoir le cube, il montre bien comment le donné empirique se
limite aux trois faces visibles, et comment néanmoins la perception
dépasse elle-méme ce donné empirique pour percevoir (et non pas
penser abstraitement) le cube avec ses six faces. La perception, dit
Husserl, se dépasse elle-méme, transcendant 1’objet tel qu'il est visé
pour percevoir 1'objet qui est visé, c’est-a-dire 1'ezdos. Toute chose
présente a nos sens, pour la phénoménologie, est donc quelque chose
d’empirique — mais pas seulement d’empirique ; et de rationnel,
mais pas seulement de rationnel. Et cela est valable autant pour les
choses données a nos sens que pour les objets propres de la raison.
Toujours, 'empirique se transcende en un empirique du second degré,



LE RENOUVEAU DE L’ESTHI::TIQUE KANTIENNE 235

et jamais le rationnel n’est «rationnel» en dehors de I'expérience
méme par laquelle il est donné empiriquement.

L’expérience est logos, et le logos expérience ; telle est I'immense
legon (hégélienne aussi) que la phénoménologie nous légue, lecon qui
contredit tout ce que le XVIIIe et surtout le XIXe€ siécle nous avaient
appris. Et c’est exactement ce point que Kant, dans son esthétique, a
profondément pressenti.

Kant renouvelé. — On voit dans ces conditions comment notre
compréhension de Kant peut étre renouvelée tant par I'esthétique
que par la phénoménologie. Car nous sommes restés victimes incons-
cientes d'un double héritage, qu’il convient désormais de mettre au
jour. D’une part, nous sommes héritiers d’'un intellectualisme qui
sévit a tous les niveaux, et que la pensée du XIXe siécle, en sciences,
en épistémologie, en philosophie, a poussé a un point ol 'intelligence
cesse de se nourrir aux vraies sources, et ot elle se désincarne.D’autre
part, nous sommes héritiers d'un sentimentalisme, d’'un vitalisme
vécu et assez naif, qui nous provient du romantisme, dont nous
n’avons pas encore suffisamment tiré la lecon. Nous nous sentons
donc comme écartelés ; nous cédons aux prestiges de l'intellectua-
lisme, parce que nous avons encore peur des débordements affectifs
du romantisme ; et, craignant cet intellectualisme, nous redoutons
encore plus de tomber dans un pseudo-romantisme. Sentiment et
raison se battent en nous, quand bien méme nous tentons de les faire
coexister harmonieusement.

Or, nous avons peut-étre manqué 'essentiel : notre unité méme,
qui réside dans la perception des choses et des hommes qui nous
entourent. Essentiel qui ne réside donc pas dans la raison, ni dans le
cceur, mais a une place nouvelle, non encore définie exactement, ou
le coeur est raison et la raison cceur ; ol connaitre n’est plus cesser
d’aimer, ni aimer cesser de connaitre.

C’est cette nouvelle place, ou I’homme est homme, que Kant,
devenu vieux, a cherchée désespérément. Et il semble que toute notre
philosophie, esthétique, phénoménologique, ou «existentialiste »,
renoue avec lui sur ce point.

Et c’est sur un point plus précis encore, limité mais combien signi-
ficatif, que Walter Biémel nous invite a repenser en méme temps que
I'esthétique kantienne 'ceuvre de Kant tout entiére, et peut-étre
aussi notre condition d’homme.

Ce livre de Walter Biémel, il convient maintenant d’en parler
plus topiquement, et d’en souligner les mérites divers.

Les mérites du livve de W. Biémel. — Enumérons-les analytique-
ment, de maniére peut-étre séche.



236 J.-CLAUDE PIGUET

Premiérement, la liaison y est continuellement faite entre la
troisiéme et les deux premiéres Crifiques ; si I'on prend en effet au
sérieux cette synthése que doit étre, selon Kant, la Critique du Juge-
ment, il faut bien alors ne pas séparer l'esthétique kantienne du
reste de son ceuvre, ne pas la lire comme un opuscule surajouté, mais
réellement comme le centre vivant ou culmine toute sa pensée. Le
grand mérite de W. Biémel est de lire 'esthétique kantienne dans le
cadre méme que Kant lui a fixé, qui est celui d'une « Critique » de la
connaissance humaine sous ses trois aspects principaux (selon I’enten-
dement, la raison et le jugement). Pratiquement, W. Biémel opére
en confrontant sans cesse le vocabulaire esthétique de Kant a 1'usage
que celui-ci en a fait précédemment.

Secondement, l'auteur nourrit avec raison la Critique du Jugement
de tout ce qui, dans 'Opus postumum, peut 1’éclairer. Avec raison, me
semble-t-il, malgré les réserves nécessaires qu’il faut formuler quand
on voit en appeler sans cesse a cet Opus postumum pour soutenir
moins Kant que ses commentateurs ; néanmoins, ici, les dates de
rédaction de la derniére Critique et de cet ouvrage projeté dont on
ne connait que des fragments sont suffisamment proches pour que
celui-ci éclaire a bon droit celle-1a.

Enfin, 'un des plus grands mérites de W. Biémel consiste a
redonner a l'architecture formelle de la Critique du Jugement une
valeur de sens que la plupart des commentateurs ont négligée. Déja,
dans la Critiqgue de la Raison pure, on a trop souvent, en des matiéres
pourtant supérieurement logiques et rationnelles, négligé le poids de
la fameuse et si difficile Analytique transcendantale ; & plus forte rai-
son, I'Analytique du Beau est apparue dans la troisiéme Critique
comme un plaquage assez maladroit de cadres tout faits, en des
matiéres fort peu logiques par elles-mémes. Or, W. Biémel revalorise
cette Analytique, en insistant sur ses quatre moments, et en propor-
tion il dévalorise tant soit peu la Dialectique.

Un mérite supplémentaive. — 11 y a davantage encore ; 'auteur
laisse transparaitre une thése que j’essaierai de formuler ainsi: les
difficultés et les équivoques effectives de la rédaction de la Critique
du Jugement seraient dues moins a l'intention de Kant qu’a un
obstacle dans la réalisation de cette intention ; cet obstacle, c’est la
présence simultanée et non distinguée de deux points de vue opposés,
que l'esthétique contemporaine sépare assez nettement : le point de
vue du créateur et le point de vue du contemplateur. Pour Kant,
en effet, 'ceuvre d’art est a la fois, et en méme temps, quelque chose
qui appelle a soi le gofit, quand elle est faite, et qu'appelle le goft,
quand elle est a faire. Du méme coup s’expliquent ces contradictions
relevées par Basch : car chez Kant parfois le gofit fonde le beau, par-



LE RENOUVEAU DE L’ESTHETIQUE KANTIENNE 237

fois c’est I'inverse ; parfois le jugement esthétique est franchement
subjectif, parfois objectif. Seulement ce ne sont plus 1a des « contra-
dictions », mais, comme les appelle W. Biémel, des « Spannungen ».
Ce sont les lieux ou interférent deux types d’esthétique distincts,
deux manieéres distinctes d’aborder 'ceuvre d’art, en suivant soit le
chemin qui va du créateur a la création, soit celui qui va du spectacle
a la contemplation qu’on en peut prendre. Le défaut de Kant, c’est
donc de n’avoir pas distingué ce que l'esthétique contemporaine
tout comme la phénoménologie nous ont appris a distinguer, c’est-a-
dire 'ordre de la création et l'ordre de la contemplation, mais son
génie est d’avoir respecté les ambivalences que cette distinction
entraine fatalement dans le monde de l'esthétique.

Et si 'on remonte plus haut dans les causes, au-dela méme de
cette distinction des deux points de vue, on s’apergoit qu’a 1’origine
I'objet de l'esthétique, pour Kant, est moins I'ceuvre d’art que le
Beau. Or, l'esthétique a précisément accompli son progrés le plus
remarquable quand, sous l'influence de I'école francaise (Alain déja,
puis Valéry, et I'Ecole dite de Paris), elle a attribué en toute cons-
cience a la discipline esthétique 1'ceuvre d’art comme objet. Car, a
ce moment précis, elle assignait a 1'esthétique une visée ontologique.
Or, W. Biémel note fort justement que c’est exactement la ce que
Kant a manqué : la reconnaissance du « type d’étre» (Senswerse)
propre a l'ceuvre d’art. Kant n’a jamais dit, ni n’aurait jamais pu
dire que I'ceuvre d’art posséde un statut ontologique spécial, irréduc-
tible au statut des objets sensibles phénoménaux et a celui des étres
intelligibles nouménaux. Kant ne I’a jamais dit, ni ne pouvait le dire,
mais toute son esthétique, dans sa démarche méme, le laisse entendre ;
en quoi Kant, d’un seul coup de génie, se dépasse lui-méme et touche
presque & un résultat acquis non sans peine par l'ontologie du
XXe siécle...

Une véserve. — Je dois bien, pour terminer, formuler des réserves
sur la fin de cet ouvrage, consacrée a Schelling, Hegel et Heidegger.
La phénoménologie de W. Biémel est en effet a la fois un éclairage du
passé et une prospection du présent et du futur. Or, si W. Biémel a
admirablement réussi son éclairage du passé, il a manqué, en partie,
la prospection du présent et du futur.

Ayant montré en Kant un véritable esthéticien, il passe ensuite,
sans marquer les différences, aux phzlosophes de I’art. Je sais bien que
W. Biémel rétorquera que son intention est expresse, et limitée ; qu’il
s’est agi pour lui de marquer «la signification de l'esthétique kan-
tienne (dans son fondement) pour cette philosophie-la de I'art»,

1 11 faut lire & ce sujet la page capitale de 'ouvrage de W. Biémel (p. 133),
et son § 21 en entier.



238 J.-CLAUDE PIGUET

et non pour l'esthétique; et que son titre le dit assez. Mais cette fidé-
lité au titre fait regretter deux choses : c’est que 'auteur perde tout
d’abord la valeur et la portée véritablement esthétiques, et contem-
poraines, de l'ccuvre de Kant, et ne nous fasse pas sentir combien
Kant est 'ancétre de 1’esthétique davantage que de la philosophie
de l'art. Et en second lieu, il faut regretter que ’auteur n’ait aucune
idée de ce qu’est effectivement, aujourd’hui, 'esthétique. Ce deuxiéme
regret est du reste un reproche : car non seulement l'auteur ignore
sereinement dans son livre tous les courants esthétiques contempo-
rains, en particulier l'esthétique frangaise ¢n exfenso, mais encore il
affiche a cet égard un mépris souverain : « Die geldufigen Asthetiken »,
écrit-il.

En contrepartie de quoi W. Biémel nous offre des échantillons de
la philosophie de I'art, et en particulier un dernier chapitre consacré
a Heidegger qu'on pourrait intituler: « Enfin Heidegger vint...»
Loin de moi du reste I'idée de minimiser la portée esthétique de la
philosophie heideggerienne, mais la n’est pas la question. Car I'erreur
n’est pas de jugement, mais de perspective : en philosophie de 1'art
et en esthétique, on parle certes des mémes choses, mais non de la
méme maniére. La différence entre elles deux n’est donc pas dans les
hommes qui les représentent tour a tour, mais dans la méthode o1
chacun pense ; exactement comme il y a une différence entre, disons,
le bergsonisme et la phénoménologie ; car le bergsonisme, c’est la
philosophie de Bergson, tout comme la philosophie de l'art est de
Schelling, ou de Hegel, ou de Heidegger. Tandis que la phénoméno-
logie n’est pas de Husserl, quand bien méme le plus grand phénomé-
nologue fut Husserl, exactement comme pour l'esthétique.

Walter Biémel, lui, ne veut pas de l'esthétique. Soit. Mais ne
craint-il pas alors que l'esthétique ne préfére, en le lui ravissant, le
Kant de Walter Biémel a Walter Biémel lui-méme ?

J.-CLAuDE PIGUET.



	Le renouveau de l'esthétique kantienne

