
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1960)

Heft: 3

Artikel: Le renouveau de l'esthétique kantienne

Autor: Piguet, J.-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

LE RENOUVEAU

DE L'ESTHÉTIQUE KANTIENNE

La Revue de théologie et de philosophie a toujours tenu à signaler
les publications séparées des Kantstudien, et nous marquons ici
spécialement l'apparition de ce numéro I, qui met en question, au travers
de l'esthétique de Kant, l'œuvre entière de ce philosophe, et qui
modifie considérablement l'optique habituelle sur la Critique du
Jugement. On sait en effet que Walter Biemel, l'auteur de l'ouvrage
que nous analysons, est orienté du côté de la phénoménologie, si bien

que la rencontre entre la phénoménologie et le kantisme ne saurait
manquer d'intérêt.

La technicité et la relative difficulté de l'ouvrage de W. Biemel
m'engagent à procéder à quelques rappels élémentaires, que le lecteur
voudra bien excuser.

Place de l'esthétique de Kant dans son œuvre. — L'œuvre de Kant
comprend essentiellement trois « Critiques », parues successivement,
dont chacune est un problème.

La Critique de la raison pure creuse un abîme qui semble infranchissable

entre les choses telles qu'elles sont en soi (les noumènes), et les

phénomènes naturels qui tombent sous les lois de l'entendement et
la juridiction de l'homme pensant. La science règne en maîtresse sur
ces phénomènes, tandis que la métaphysique traditionnelle échoue
à rendre compte théoriquement (c'est-à-dire par la voie de la connaissance

s'exprimant dans le langage) des choses en soi (noumènes).
La première Critique pose un problème à elle seule, parce que,

malgré ce refus de la métaphysique, l'accrochage aux noumènes s'y
fait plus ou moins explicitement, en des phrases qui font le désespoir
des commentateurs, et il s'y fait de plus à trois « étages » distincts,

1 Walter Biemel : Die Bedeutung von Kants Begründung der Ästhetik für
die Philosophie der Kunst. Hab. Diss. — Köln, Kölner Universitäts-Verlag, 1959.
200 S. « Beihefte », 77.



228 J.-CLAUDE PIGUET

au niveau de la sensibilité, de l'entendement et de la raison, si bien
que l'on peut encore privilégier à tour de rôle l'un ou l'autre de ces
« accrochages » pour en déduire les autres.

La Critique de la raison pratique semble combler l'abîme entre
phénomènes et noumènes, entre l'homme et l'absolu, mais elle le
comble sur le seul plan de l'action morale : la morale humaine est en
effet tout entière suspendue au monde des noumènes, et toute morale
qui s'en tiendrait au monde phénoménal est caduque.

La seconde Critique pose un problème qui sera la charnière de

tout l'idéalisme allemand : quels peuvent être en effet les rapports
entre la vie morale et la connaissance théorique, si la vie morale
procède de cela justement que la connaissance théorique exclut

La Critique du Jugement semble enfin tomber du ciel, comme un
monolithe égaré. Elle doit être, de l'aveu de Kant, la synthèse des
deux premières Critiques. Mais en fait, elle nous parle de choses
devenues à nos yeux très étrangères l'une à l'autre, et de plus étrangères

ensemble à tout ce que les deux premières Critiques avaient
développé. La troisième Critique nous parle en effet du beau, du
sublime et de la finalité biologique.

La troisième Critique élève donc au carré les problèmes posés par
ses deux sœurs aînées. Car le problème qu'elle pose à elle seule doit
être encore confronté aux résultats obtenus par Kant antérieurement.
C'est pourquoi du reste on a souvent été tenté de séparer la troisième
Critique des autres et amené ainsi à considérer à part l'esthétique
de Kant, en laissant presque toujours « tomber » les cent dernières
pages, la « seconde partie » de la Critique du Jugement consacrée à la
finalité dans la nature.

Le kantisme en Allemagne. — A ces embarras objectifs s'ajoutent
encore ceux qui proviennent de l'évolution même du kantisme en
Allemagne et en France. En Allemagne, par exemple, le kantisme a
pris appui tour à tour sur l'une ou l'autre des trois Critiques.

La Critique de la raison pure a été analysée de manière très rigoureuse,

dans une perspective de logiciens, par l'école dite de Marbourg
(Cohen) ; le contenu des autres Critiques est alors réduit, plus ou
moins logiquement, avec plus ou moins de bonheur, aux concepts
fondamentaux de la première Critique. L'école de Marbourg a fleuri
à la fin du siècle passé et au début de celui-ci ; fortement amendée,
elle vit encore dans les travaux de l'école de Cologne (Heimsoeth,
Martin).

La Critique de la raison pratique a été le pain quotidien des «

idéalistes » allemands, de Fichte en particulier. En partant de la morale
kantienne, ces philosophes ont cherché à « récupérer », pour ainsi
dire, les acquis kantiens en matière de théorie de la connaissance.



LE RENOUVEAU DE L ESTHÉTIQUE KANTIENNE 220.

Quant à la Critique du Jugement, son sort fut étrange. Ce sont
en fait les poètes, et, de manière plus générale, l'art romantique qui
en tirèrent le plus grand profit. Il y a à cela une raison qu'il faut indiquer

: Kant en effet dresse, dans la première Critique, une barrière
infranchissable entre notre langage d'homme et l'absolu ; nos paroles,
dit-il en substance, ne sauraient toucher l'absolu. Dans la seconde
Critique, il surenchérit : seule l'action morale trouve sa source dans le
monde nouménal, mais cette action ne saurait être formulée dans ses

principes. Donc le noumène nous parle, mais nous ne pouvons faire
autre chose que l'écouter en silence. On voit que dans de telles conditions

un poète romantique ne saurait comment être kantien, puisqu'il

vise l'absolu par sa parole. Mais justement la troisième Critique
affirme que le beau est intermédiaire entre l'absolu et nous, et que
l'œuvre écrite est un « symbole » du nouménal. La leçon de la troisième
Critique, et d'elle seule, c'est donc que l'art est une voie royale vers
l'absolu, et que la parole poétique (ou musicale) peut légitimement
prétendre valoir métaphysiquement. Cette leçon fut, en gros, celle

que Schiller d'une part, grand lecteur de la Critique du Jugement, et
le romantisme artistique allemand en général tirèrent de la troisième
Critique.

L'esthétique kantienne ne fut donc pas d'abord le fait des
philosophes de métier, mais des poètes et des musiciens. Les « esthétiques »

postérieures à celle de Kant, et inspirées par lui, celles de Schelling ou
de Hegel, furent en effet essentiellement un reflet du mouvement de
l'art romantique, c'est-à-dire des phUosophies de l'art romantique, et
non pas des esthétiques.

Ce n'est ainsi qu'aujourd'hui, précisément avec l'œuvre de
W. Biemel, que l'esthétique kantienne se voit séparée du mouvement
romantique qu'elle conditionna plus ou moins directement, et saisie
au niveau de l'esthétique même.

Le kantisme en France. — Il en faut dire quelques mots, qui
éclaireront la suite et feront valoir l'originalité de W. Biemel. Au fond,
le kantisme pénétra mal, et tardivement, en une France d'abord
imprégnée de positivisme, puis, à la fin du siècle dernier, cédant aux
tentations d'un spiritualisme élargi, dont le principal représentant
était considéré comme un acharné «anti-kantien» (j'ai nommé
Bergson). Il y eut bien, c'est vrai, le «néo-criticisme » de Renouvier,
mais on y trouve davantage du Renouvier que du Kant.

Un fait cependant doit être souligné. Alors qu'en Allemagne
éclosaient et fleurissaient les «Philosophies de l'art», dont j'ai dit
qu'elles étaient la simple reprise, au niveau réflexif, d'un état de fait
essentiellement artistique (romantique), et non pas philosophique,
la France ne connaissait que l'épanouissement du romantisme et



230 J.-CLAUDE PIGUET

surtout, plus tard, du symbolisme, sur un plan uniquement artistique,
sans aucune théorie. Car on ne peut compter les essais d'un Baudelaire,
par exemple, pour de la « philosophie de l'art », au même titre que
celle d'un Schelling ou d'un Hegel. Aussi est-ce en France que naquit
une réflexion esthétique pure, une véritable esthétique ; et elle naquit
précisément en opposition au romantisme, dans cette opposition
précise que des Valéry, des Mallarmé, des Focillon manifestèrent aux
soubassements théoriques qu'ils supposaient (non sans justesse) à l'art
romantique. Et c'est dans ce milieu, qui ne doit donc rien au romantisme

sinon son « anti-romantisme », rien aux philosophies de l'art
allemandes sinon une réaction impulsive contre tout ce qui est
allemand, rien enfin à Kant lui-même, que surgit l'œuvre monumentale
de Victor Basch, consacrée à l'esthétique kantienne. Le grand mérite
de Basch consiste à avoir abordé Kant en esthéticien, et non pas en
philosophe de l'art ; en quoi il a devancé tous les Allemands. Sa
faiblesse, c'est qu'il est comme emprisonné dans des cadres mentaux mal
élaborés, en particulier dans une distinction très « post-romantique »

de la raison et du sentiment — distinction qu'il doit aussi à Schopenhauer

(un Schopenhauer mal compris) et aux balbutiements d'une
psychologie naissante (allemande) de l'affectivité.

Kant aujourd'hui. — Là-dessus, rien ne se passe pendant toute la
première moitié du XXe siècle, sauf que l'esthétique française s'affermit

de plus en plus dans ses positions et fixe avec de plus en plus de

précision son propre point de vue esthétique, et que l'Allemagne
découvre la phénoménologie. Or, si l'esthétique est essentiellement
prospective, la phénoménologie, entre autres dimensions, possède
aussi une dimension rétrospective ; je veux dire qu'elle est non seulement

au service de la philosophie future, mais de la philosophie ou
des philosophies du passé. Elle est une méthode de lecture, cherchant
chez les penseurs d'hier l'essence (au sens phénoménologique) de
leur message.

Au moment où la phénoménologie cesse d'être allemande pour
devenir un bien commun en Europe, la rencontre avec l'esthétique
était fatale. Les esthétiques phénoménologiques ou les phénoménologies

esthétiques se succèdent, et il était fatal qu'elles se rencontrent
aussi sur un ancêtre commun, sur Kant.

L'esthétique de Kant se trouve donc occuper une place de premier
rang dans la recherche philosophique contemporaine, d'après-guerre.
Et l'ouvrage de W. Biemel en est une illustration convaincante, tout
autant du reste que les travaux de Mikel Dufrenne en France. Tous
deux, en effet, se demandent si Kant n'a pas été singulièrement
déformé jusqu'ici, et s'il n'y a pas chez Kant un « noyau vivant »,



LE RENOUVEAU DE L ESTHETIQUE KANTIENNE 23I

un centre de pensée qui peut devenir, pour nous, l'origine d'un
renouvellement de la philosophie.

Le problème interne de la troisième Critique. — Pour comprendre
le sens de ce renouvellement dans sa source même que constitue
l'esthétique de Kant, il convient de voir avec autant de précision
possible le problème technique que pose la troisième Critique, et de
remonter encore une fois le temps de Kant à nous pour en suivre
l'évolution.

Pour le dire en un mot, l'esthétique kantienne affirme que le beau
est l'objet d'une faculté de l'esprit spécifique, dite « jugement »,

laquelle correspond à peu près au sixième sens des Anglais disciples
de Locke. Il y a cependant une grande différence : le sixième sens
anglais était un « sens », dans la tradition empiriste. Or, Kant récuse
l'empirisme anglais, qui l'a tiré de son « sommeil dogmatique ». Le
« jugement » de Kant n'est donc pas un sens, mais ce n'est pas non
plus un jugement dans la perspective rationaliste du leibnizianisme,
c'est-à-dire un jugement logique, rationnel, du type des jugements
mathématiques (la musique est une mathématique inconsciente,
disait Leibniz). Le «jugement » de Kant n'est donc ni un jugement
au sens de Wolff, ni un « sens » selon la tradition empiriste. Il est
exactement entre les deux ; il synthétise l'empirisme et le rationalisme.

Il est contact immédiat (en quoi il est sens), mais fruit de la
réflexion (en quoi il est rationnel). Il ne relève pas de la sensibilité
seulement, mais pas non plus de la seule raison ; il est à l'intersection
de l'entendement et de l'imagination, de la raison et de la sensibilité.

C'est là une place difficile à occuper, et difficile à cerner. On est
continuellement tenté de tirer le jugement kantien du côté de la pure
raison (et dans ce cas, jouir, c'est calculer), ou du côté de la seule
sensibilité (et dans ce cas, calculer, c'est s'interdire de jouir). L'œuvre
d'art n'est-elle pas de ce point de vue un mixte elle aussi, ni équation
abstraite, purement formelle, ni chatouillement agréable, plaisir des
seuls sens

Le but de Kant, c'est de cerner le statut du beau, statut mixte,
ambigu, en cernant le statut du jugement esthétique. Supposez
maintenant que Kant ait réussi ; ne serait-il pas dès lors évident que
l'esthétique kantienne fait le « pont » entre les deux premières Critiques
Car la première Critique nous rive à l'expérience possible, c'est-à-dire
aux données des sens ; la seconde Critique nous rive aux noumènes,
c'est-à-dire aux objets propres de la seule raison. Si le « jugement »

kantien, jugement esthétique, relève à la fois des données sensibles
et de la raison autonome, alors l'esthétique est le véritable trait
d'union entre le monde des phénomènes et le monde des noumènes :

il « unit en une totalité les deux parties de la philosophie » et établit



232 J.-CLAUDE PIGUET

un « lien entre la législation de l'entendement et celle de la
raison » >.

Les gauchissements de ce problème. — En réalité, il faut un immense
recul historique pour saisir le bien-fondé de cette prétention
kantienne. Et les kantiens dans l'histoire s'y sont trompés. En France,
Victor Basch conteste ce bien-fondé. Il enferme Kant dans un dilemme,
et sépare violemment ce que Kant voulait justement unir en un.
C'est que, si Kant voulait unir en un la raison d'une part, les sens de
l'autre, cette raison apparaissait à Basch plus logique que jamais, car
Basch était nourri d'epistemologie scientifique et de rationalisme à la
Brunschvicg ; et le monde des sens apparaissait au même Basch plus
fuyant et plus ondoyant que jamais, car il était pénétré d'une
psychologie naissante de l'affectivité balbutiante, et avait lu Ribot et
ses fameux « sentiments diffus », et baignait dans la révélation de
l'inconscient affectif que lui avait apportée un Schopenhauer importé
par Bazaillas. Aussi condamne-t-il Kant : ou bien, dit-il, le jugement
précède le sentiment (et alors se volatilise le plaisir esthétique), ou
bien le sentiment précède le jugement et se volatilisent toutes les

prétentions kantiennes à l'universalité, à la nécessité, à l'apriori en

un mot.
Or, il semble bien que le kantisme allemand soit victime, à la

même époque, du même gauchissement, du même refus de reconnaître
le bien-fondé de la tentative kantienne. Ainsi Cohen (que je ne connais

pas de première main) semble bien (si j'en crois ce que nous en
dit W. Biemel) condamner Kant sur les mêmes pièces, avec cette
différence qu'il volatilise purement et simplement le sentiment esthétique

pour n'en faire qu'une sorte d'« épiphénomène » de la raison
calculatrice. Ainsi, alors que Basch déplorait au fond que Kant ne
fasse pas au sentiment la part qui lui est due, selon lui, en matière
d'art, Cohen semble déplorer que Kant ait pu lui faire une place
quelconque. Si Basch sentimentalisait quelque peu Kant pour
l'accommoder à sa propre conception de l'esthétique, Cohen le logicise,
l'intellectualise.

Le fond du message esthétique de Kant. — Au fond, quand on lit la
Critique du Jugement, on ressent une impression profonde qu'il ne
faut jamais récuser : c'est que Kant a tourné, si j'ose dire, autour
d'un point capital, qu'il pressentait mais ne savait guère comment
exprimer, et que, pour mieux faire valoir ce qu'il désirait faire
entendre, il a procédé surtout négativement. Il a en effet refusé, avec
toute la fermeté désirable, autant l'intellectualisme que le sentimentalisme,

autant Leibniz ou Wolff que Hume ou Burke ; autant, par

1 Critique du Jugement, Introduction, III et IX.



LE RENOUVEAU DE L ESTHETIQUE KANTIENNE 233

anticipation, Cohen que Basch. Il a refusé ces deux extrêmes, parce
qu'il sentait bien que le point central autour duquel il gravitait n'était
ni l'un ni l'autre de ces deux extrêmes, mais un point qui les contenait
tous deux, au moins virtuellement.

Les refus de Kant, en matière esthétique, sont donc clairs. Ce qui
l'est moins, c'est ce point positif qu'il a voulu mettre en lumière. Car
ce point constitue ce que Bergson a appelé un « point si simple... »

Appelons, pour essayer d'y voir clair, « apriori » tout ce qui a trait,
d'une manière ou d'une autre, à la raison ; tout ce qui est rationa-
lisable de quelque façon que ce soit ; tout enfin ce qui semble susceptible

de se passer résolument de toute expérience. Appelons en
revanche « affectif », à l'autre bout, tout ce qui semble décidément
échapper, par son immédiateté, aux prises de la raison, de quelque
procédé qu'elle use. Ecartelons donc Kant, afin de mieux voir ce qu'il
a voulu nous dire. Or, son message profond, en un mot, c'est que, en
art et en esthétique, les aprioris sont affectifs, et que l'affectivité est

apriori. Lorsque donc j'éloigne l'apriori de l'affectif, et suis jusqu'au
bout cette volonté de refuser toute expérience, je retrouve nécessairement

une certaine forme d'expérience apriori ou d'apriori expérien-
tiel ; et inversement, lorsque je sépare l'affectif de toute contamination

rationnelle, et que je le suis jusqu'au bout dans sa pureté d'affectivité,

je découvre comme la « raison d'être » de cet affectif, comme
son apriorité.

Contemplez une œuvre d'art : éliminez tout ce que votre raison
peut énoncer à son sujet ; laissez-la parler au cœur, et au seul cœur.
N'est-ce pas alors sa raison d'être qui apparaît N'y a-t-il pas, au
point où elle est, tout entière, affectivité, sans rien de rationnel, le
centre même où elle trouve sa raison d'exister Et inversement :

rationalisez l'œuvre tant que vous pouvez ; réduisez-la à des

concepts, à des schémas, analysez-la tant que faire se peut. N'y a-t-il pas
un moment où toutes ces analyses sont comme suspendues à un seul
point, et trouvent leur assise en une seule réalité — qui est l'œuvre
même, source originelle de tout ce que vous en dites et de tout ce

qu'une raison finement aiguisée en dit — et dont justement vous
faites l'expérience profonde

Séparé de l'affectif, le rationnel rejoint, à l'infini, une nouvelle
sorte d'affectivité ; séparé du rationnel, l'affectif rejoint, à l'infini,
une nouvelle sorte de rationnel. Apriori et affectivité convergent,
dans leur dislocation même, vers un apriori affectif ou une affectivité
apriori. Et c'est là qu'est la source. Et c'est là ce que Kant a voulu
nous dire.

L'apport de l'esthétique contemporaine. — Cette source, néanmoins,
nous ne la comprenons vraiment qu'aujourd'hui, ou du moins nous

16



234 J.-CLAUDE PIGUET

commençons à la comprendre. Parce que sont nées et l'esthétique, et
la phénoménologie. Et parce que toutes deux ont plongé droit au
cœur du problème, qui est un problème de perception.

L'esthétique française a montré en effet que toute perception se

dépasse elle-même, sans jamais cesser d'être perception. C'est ce
qu'on appelle la « transcendance » de la perception. Dans toute œuvre
d'art, il y a, en effet, quelque chose qui est donné à percevoir, et
quelque chose que je perçois en plus, qui ne m'est pas donné, mais
qui est présent. Ainsi, devant un tableau, je vois des taches, des

formes, des ensembles ; mais je perçois davantage encore, qui ne
m'est pas donné comme une tache, ni comme une forme, ni même
comme un ensemble. Je ne vois pas, mais je perçois l'harmonie des
taches colorées, le mouvement des formes, le dynamisme de certains
ensembles (ce sont des exemples). De même en musique : j'entends
des sons, mais je perçois des intervalles. Or, l'intervalle n'est pas un
son, ni deux sons non plus ; il est d'un ordre transcendant à l'ordre
de l'entendu, mais immanent à l'ordre du perçu.

Ce n'est donc pas que je voie d'un côté (par mes yeux), et que
j'ajoute par un autre côté (celui de l'entendement, ou de la raison)
ce qui manque. Mon intelligence ne « comble » pas les trous de mes
sens. Mais c'est la perception même qui voit et qui pense en même

temps. Ma perception n'est pas un « mélange » d'empirique et de
rationnel qui existeraient séparément ; elle est collée à l'empirique,
et, sans l'aide de la raison, elle perce cet empirique en le transcendant.
La perception n'est donc pas de l'empirique plus du rationnel, mais
de l'empirique qui est rationnel ou du rationnel qui est empirique.

L'esthétique dit donc là exactement ce que Kant avait voulu
dire.

L'apport de la phénoménologie. — Par de tout autres voies, sans
aucune interférence avec l'esthétique française contemporaine, la
phénoménologie allemande (de Husserl en particulier) a débouché
sur des résultats tout à fait analogues. Car, quand Husserl donne à

percevoir le cube, il montre bien comment le donné empirique se

limite aux trois faces visibles, et comment néanmoins la perception
dépasse elle-même ce donné empirique pour percevoir (et non pas
penser abstraitement) le cube avec ses six faces. La perception, dit
Husserl, se dépasse elle-même, transcendant l'objet tel qu'il est visé

pour percevoir l'objet qui est visé, c'est-à-dire l'eidos. Toute chose

présente à nos sens, pour la phénoménologie, est donc quelque chose

d'empirique — mais pas seulement d'empirique ; et de rationnel,
mais pas seulement de rationnel. Et cela est valable autant pour les
choses données à nos sens que pour les objets propres de la raison.
Toujours, l'empirique se transcende en un empirique du second degré,



LE RENOUVEAU DE L ESTHETIQUE KANTIENNE 235

et jamais le rationnel n'est « rationnel » en dehors de l'expérience
même par laquelle il est donné empiriquement.

L'expérience est logos, et le logos expérience ; telle est l'immense
leçon (hégélienne aussi) que la phénoménologie nous lègue, leçon qui
contredit tout ce que le XVIIIe et surtout le XIXe siècle nous avaient
appris. Et c'est exactement ce point que Kant, dans son esthétique, a
profondément pressenti.

Kant renouvelé. — On voit dans ces conditions comment notre
compréhension de Kant peut être renouvelée tant par l'esthétique
que par la phénoménologie. Car nous sommes restés victimes inconscientes

d'un double héritage, qu'il convient désormais de mettre au
jour. D'une part, nous sommes héritiers d'un intellectualisme qui
sévit à tous les niveaux, et que la pensée du XIXe siècle, en sciences,
en epistemologie, en philosophie, a poussé à un point où l'intelligence
cesse de se nourrir aux vraies sources, et où elle se désincarné.D'autre
part, nous sommes héritiers d'un sentimentalisme, d'un vitalisme
vécu et assez naïf, qui nous provient du romantisme, dont nous
n'avons pas encore suffisamment tiré la leçon. Nous nous sentons
donc comme écartelés ; nous cédons aux prestiges de l'intellectualisme,

parce que nous avons encore peur des débordements affectifs
du romantisme ; et, craignant cet intellectualisme, nous redoutons
encore plus de tomber dans un pseudo-romantisme. Sentiment et
raison se battent en nous, quand bien même nous tentons de les faire
coexister harmonieusement.

Or, nous avons peut-être manqué l'essentiel : notre unité même,
qui réside dans la perception des choses et des hommes qui nous
entourent. Essentiel qui ne réside donc pas dans la raison, ni dans le

cœur, mais à une place nouvelle, non encore définie exactement, où
le cœur est raison et la raison cœur ; où connaître n'est plus cesser
d'aimer, ni aimer cesser de connaître.

C'est cette nouvelle place, où l'homme est homme, que Kant,
devenu vieux, a cherchée désespérément. Et il semble que toute notre
philosophie, esthétique, phénoménologique, ou « existentialiste »,

renoue avec lui sur ce point.
Et c'est sur un point plus précis encore, limité mais combien

significatif, que Walter Biemel nous invite à repenser en même temps que
l'esthétique kantienne l'œuvre de Kant tout entière, et peut-être
aussi notre condition d'homme.

Ce livre de Walter Biemel, il convient maintenant d'en parler
plus topiquement, et d'en souligner les mérites divers.

Les mérites du livre de W. Biemel. — Enumérons-les analytique-
ment, de manière peut-être sèche.



236 J.-CLAUDE PIGUET

Premièrement, la liaison y est continuellement faite entre la
troisième et les deux premières Critiques ; si l'on prend en effet au
sérieux cette synthèse que doit être, selon Kant, la Critique du Jugement,

il faut bien alors ne pas séparer l'esthétique kantienne du
reste de son œuvre, ne pas la lire comme un opuscule surajouté, mais
réellement comme le centre vivant où culmine toute sa pensée. Le
grand mérite de W. Biemel est de lire l'esthétique kantienne dans le
cadre même que Kant lui a fixé, qui est celui d'une « Critique » de la
connaissance humaine sous ses trois aspects principaux (selon
l'entendement, la raison et le jugement). Pratiquement, W. Biemel opère
en confrontant sans cesse le vocabulaire esthétique de Kant à l'usage
que celui-ci en a fait précédemment.

Secondement, l'auteur nourrit avec raison la Critique du Jugement
de tout ce qui, dans l'Opus postumum, peut l'éclairer. Avec raison, me
semble-t-il, malgré les réserves nécessaires qu'il faut formuler quand
on voit en appeler sans cesse à cet Opus postumum pour soutenir
moins Kant que ses commentateurs ; néanmoins, ici, les dates de
rédaction de la dernière Critique et de cet ouvrage projeté dont on
ne connaît que des fragments sont suffisamment proches pour que
celui-ci éclaire à bon droit celle-là.

Enfin, l'un des plus grands mérites de W. Biemel consiste à

redonner à l'architecture formelle de la Critique du Jugement une
valeur de sens que la plupart des commentateurs ont négligée. Déjà,
dans la Critique de la Raison pure, on a trop souvent, en des matières
pourtant supérieurement logiques et rationnelles, négligé le poids de
la fameuse et si difficile Analytique transcendantale ; à plus forte
raison, l'Analytique du Beau est apparue dans la troisième Critique
comme un plaquage assez maladroit de cadres tout faits, en des
matières fort peu logiques par elles-mêmes. Or, W. Biemel revalorise
cette Analytique, en insistant sur ses quatre moments, et en proportion

il dévalorise tant soit peu la Dialectique.

Un mérite supplémentaire. — Il y a davantage encore ; l'auteur
laisse transparaître une thèse que j'essaierai de formuler ainsi : les
difficultés et les équivoques effectives de la rédaction de la Critique
du Jugement seraient dues moins à l'intention de Kant qu'à un
obstacle dans la réalisation de cette intention ; cet obstacle, c'est la
présence simultanée et non distinguée de deux points de vue opposés,

que l'esthétique contemporaine sépare assez nettement : le point de

vue du créateur et le point de vue du contemplateur. Pour Kant,
en effet, l'œuvre d'art est à la fois, et en même temps, quelque chose

qui appelle à soi le goût, quand elle est faite, et qu'appelle le goût,
quand elle est à faire. Du même coup s'expliquent ces contradictions
relevées par Basch : car chez Kant parfois le goût fonde le beau, par-



LE RENOUVEAU DE L ESTHETIQUE KANTIENNE 237

fois c'est l'inverse ; parfois le jugement esthétique est franchement
subjectif, parfois objectif. Seulement ce ne sont plus là des «

contradictions », mais, comme les appelle W. Biemel, des « Spannungen ».

Ce sont les lieux où interfèrent deux types d'esthétique distincts,
deux manières distinctes d'aborder l'œuvre d'art, en suivant soit le
chemin qui va du créateur à la création, soit celui qui va du spectacle
à la contemplation qu'on en peut prendre. Le défaut de Kant, c'est
donc de n'avoir pas distingué ce que l'esthétique contemporaine
tout comme la phénoménologie nous ont appris à distinguer, c'est-à-
dire l'ordre de la création et l'ordre de la contemplation, mais son
génie est d'avoir respecté les ambivalences que cette distinction
entraîne fatalement dans le monde de l'esthétique.

Et si l'on remonte plus haut dans les causes, au-delà même de
cette distinction des deux points de vue, on s'aperçoit qu'à l'origine
l'objet de l'esthétique, pour Kant, est moins l'œuvre d'art que le
Beau. Or, l'esthétique a précisément accompli son progrès le plus
remarquable quand, sous l'influence de l'école française (Alain déjà,
puis Valéry, et l'Ecole dite de Paris), elle a attribué en toute
conscience à la discipline esthétique l'œuvre d'art comme objet. Car, à
ce moment précis, elle assignait à l'esthétique une visée ontologique.
Or, W. Biemel note fort justement que c'est exactement là ce que
Kant a manqué : la reconnaissance du « type d'être » (Seinsweise)

propre à l'œuvre d'art. Kant n'a jamais dit, ni n'aurait jamais pu
dire que l'œuvre d'art possède un statut ontologique spécial, irréductible

au statut des objets sensibles phénoménaux et à celui des êtres
intelligibles nouménaux. Kant ne l'a jamais dit, ni ne pouvait le dire,
mais toute son esthétique, dans sa démarche même, le laisse entendre ;

en quoi Kant, d'un seul coup de génie, se dépasse lui-même et touche
presque à un résultat acquis non sans peine par l'ontologie du
XXe siècle... 1

Une réserve. — Je dois bien, pour terminer, formuler des réserves

sur la fin de cet ouvrage, consacrée à Schelling, Hegel et Heidegger.
La phénoménologie de W. Biemel est en effet à la fois un éclairage du
passé et une prospection du présent et du futur. Or, si W. Biemel a
admirablement réussi son éclairage du passé, il a manqué, en partie,
la prospection du présent et du futur.

Ayant montré en Kant un véritable esthéticien, il passe ensuite,
sans marquer les différences, aux philosophes de l'art. Je sais bien que
W. Biemel rétorquera que son intention est expresse, et limitée ; qu'il
s'est agi pour lui de marquer « la signification de l'esthétique
kantienne (dans son fondement) pour cette philosophie-là de l'art »,

T II faut lire à ce sujet la page capitale de l'ouvrage de W. Biemel (p. 133),
et son S 21 en entier.



238 J.-CLAUDE PIGUET

et non pour l'esthétique ; et que son titre le dit assez. Mais cette fidélité

au titre fait regretter deux choses : c'est que l'auteur perde tout
d'abord la valeur et la portée véritablement esthétiques, et
contemporaines, de l'œuvre de Kant, et ne nous fasse pas sentir combien
Kant est l'ancêtre de l'esthétique davantage que de la philosophie
de l'art. Et en second lieu, il faut regretter que l'auteur n'ait aucune
idée de ce qu'est effectivement, aujourd'hui, l'esthétique. Ce deuxième
regret est du reste un reproche : car non seulement l'auteur ignore
sereinement dans son livre tous les courants esthétiques contemporains,

en particulier l'esthétique française in extenso, mais encore il
affiche à cet égard un mépris souverain : « Die geläufigen Ästhetiken »,

écrit-il.
En contrepartie de quoi W. Biemel nous offre des échantillons de

la philosophie de l'art, et en particulier un dernier chapitre consacré
à Heidegger qu'on pourrait intituler: «Enfin Heidegger vint...»
Loin de moi du reste l'idée de minimiser la portée esthétique de la
philosophie heideggerienne, mais là n'est pas la question. Car l'erreur
n'est pas de jugement, mais de perspective : en philosophie de l'art
et en esthétique, on parle certes des mêmes choses, mais non de la
même manière. La différence entre elles deux n'est donc pas dans les
hommes qui les représentent tour à tour, mais dans la méthode où
chacun pense ; exactement comme il y a une différence entre, disons,
le bergsonisme et la phénoménologie ; car le bergsonisme, c'est la
philosophie de Bergson, tout comme la philosophie de l'art est de

Schelling, ou de Hegel, ou de Heidegger. Tandis que la phénoménologie

n'est pas de Husserl, quand bien même le plus grand phénoménologue

fut Husserl, exactement comme pour l'esthétique.
Walter Biemel, lui, ne veut pas de l'esthétique. Soit. Mais ne

craint-il pas alors que l'esthétique ne préfère, en le lui ravissant, le
Kant de Walter Biemel à Walter Biemel lui-même

J.-Claude Piguet.


	Le renouveau de l'esthétique kantienne

