Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1960)

Heft: 3

Artikel: Des fleuves d'eau vive : exégese de Jean 7 : 37-39
Autor: Kohler, Marc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380738

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DES FLEUVES D’EAU VIVE
EXEGESE DE JEAN 7 : 37-39

Il nous faut d’emblée éclaircir un premier point. Les versets 37
a 39 comprennent trois parties : une bréve notice sur la situation,
une parole de Jésus, un commentaire de 'auteur. Si nous admettons
que Jésus ait vraiment prononcé ces paroles — et je ne vois pas ce qui
pourrait nous en faire douter — dans quelle mesure l'auteur qui
intervient dans la troisiéme partie s’est-il déja immiscé dans la
premiére ? Je veux dire : Jean nous rend-il le vrai cadre dans lequel
Jésus a fait sa déclaration ? Est-ce le dernier jour de la féte des
tabernacles que Jésus a tenu ces propos ?

Une certaine exégese en doute. Il me semble au contraire essentiel
d’admettre le lien proposé entre la parole et l'occasion a laquelle
elle a été prononcée. D’abord, si le cadre de ce trés bref discours
a été celui d’'une féte éclatante, le souvenir du jour et des lieux a
trés bien pu rester attaché a la parole de Jésus. Il y a des paysages
que l'on n’oublie pas facilement et des associations qui s'imposent a
la mémoire. Ensuite, méme si cette localisation devait étre tardive,
elle fait trés directement partie de l'interprétation que Jean nous
donne de la personne de Jésus-Christ. Nous ne recevons le passé
qu’a travers des interprétations. Pourvu qu’elles dégagent la véri-
table signification des éveénements ! Or celle de Jean le fait : mh par
le paraclet qui le guide dans toute la vérité, Jean présente le sens
profond de I'histoire. Méme théologique, parce que théologique, son
récit est historique. C’est 1a notre intime conviction.

Aussi souscrivons-nous a la définition de C. H. Dodd, lorsqu'’il dit :
« Le devoir de I'exégéte est de chercher en premier lieu & comprendre
et a expliquer le texte tel qu’il se trouve devant lui et & découvrir
si possible le plan d’aprés lequel il s’ordonne»r. En acceptant de
rattacher la parole de Jésus aux célébrations de la féte des taber-
nacles, le dessein que nous allons découvrir sera la preuve méme
que la voie choisie est la juste.

*
* *®

t The intevpretation of the fourth Gospel, Cambridge, 1954, P. 399-400.



DES FLEUVES D’EAU VIVE 189

« Le dernier jour, le grand (jour) de la féte»... Au verset 2 du
chapitre 7, Jean nous apprend qu’il s’agit de la féte dite cknvonnyia de
cknvy, tente, habitation, et mjyvum fixer, dresser. Le mot est un terme
technique du langage religieux et désigne la ni2pn an des Juifs,
la féte des tabernacles. '

Sans nous étendre sur trop de détails, nous nous demanderons :
Quelles sont les célébrations les plus marquantes de cette féte dont
Flavius Joséphe dit qu’elle était la plus sainte et la plus grande
parmi toutes les fétes juives ? r Quel peut étre le sens de ces saintes
coutumes ? Et quel est le caractére général de cette semaine ? A-t-elle
en particulier un sens eschatologique, messianique ?

Les réponses nous seront données par l'excellent excursus de
Strack-Billerbeck dans le tome II de son commentaire, par le com-
mentaire que Hans Bornhduser a donné du traité de la Mishna
intitulé Soucca 2 et par Joachim Jeremias dans son article A@oc 3.

Pendant sept jours, les hommes israélites mangeaient et dormaient
dans des cabanes, dont une partie au moins devait é&tre faite de
branchages. Ce rite était un mémorial du séjour du peuple de Dieu
dans le désert. Célébré dans la reconnaissance, il assurait pour 1'avenir
la protection divine.

Tout Israélite devait se munir du :EH%, un bouquet fait de divers
branchages, et 'agiter pendant les priéres. Signe de la victoire que
Dieu donne aux siens, ce bouquet était aussi, en ces temps d’automne,
lié & la priere pour la pluie; il devait en assurer I’heureux acceés
aupreés de Dieu.

Pour la procession, les prétres s’armaient de branches de saule.
Le septiéme jour ils faisaient ainsi sept fois le tour de I'autel, ce qui
explique pourquoi on appelait le dernier jour le grand jour de la
féte. Alors que Strack-Billerbeck avoue ne pas connaitre le sens
de cette coutume, Jeremias y voit, par analogie avec des rites arabes,
une supplication pour la pluie.

La fameuse libation était au centre de la féte. Tous les matins,
une procession descendait au Siloah —non pas a l'aqueduc, ni
aux étangs du méme nom, mais a la source connue dans 1’Ancien
Testament sous le nom de Guihon 4 dont 'eau toujours fraiche était
seule digne du rite. Avec une cruche d’or, le prétre puisait quatre
litres et demi d’eau et c’est sous la jubilation de la foule qu’on remon-
tait au temple pour y pénétrer par la porte de 1'eau — vraisembla-
blement nommée ainsi a cause de cette coutume. Les lévites accueil-
laient le cortége au son des trompettes. Le prétre montait la rampe

-

Antig. 8.4.1.

Ed. Toépelmann, Berlin, 1935.
Dic. Kittel-Friedrich, tome IV.
I Rois 1: 33, 38.

oW W



I90 MARC KOHLER

de l'autel pour vider sa channe dans une coupe au fond percé en
méme temps qu’il accomplissait la libation de vin coutumiére. La
encore, ce rite, célébré dans l'allégresse générale, est une priére pour
la pluie qui seule peut assurer la vie du pays dans la saison a venir.
Il peut étre issu de l'idée de substitution. Ainsi Bornhduser dit :
« On offre une petite quantité pour libérer le reste » (p. 136). Joachim
Jeremias détaille le processus. On s’imaginait, dit-il, que l’étroit
conduit dont était percé 'autel, menait 1'’eau vers les nappes d’eau
qui enveloppent la terre. Incitées par cette invite, elles répandront
leur bénédiction sur le pays. C'est de ce saint rocher nommé
MY 12N que le monde est abreuvé, dit le rabbin Hijja (vers 200),
faisant dériver le nom de nn¥, boire.

Ainsi, tout, dans ces sept jours, concerne cette pluie qu’on appelle,
qu'on implore, qu'on provoque. Et nos trois savants de citer ce
texte du traité rosh hashana de la Mishna: « A quatre époques, le
monde est jugé : a la Paque quant au blé ; & la Pentecéte quant aux
fruits des arbres; au Nouvel-An, tous ceux qui s’en vont dans le
monde passent devant Dieu comme une troupe de soldats, et a la
féte des tabernacles, on est jugé quant a l'eau.» C’est bien ce qui
ressort du texte de Zach. 14 : 16-19 : « 5’1l y a des familles de la terre
qui ne montent pas a Jérusalem... la pluie ne tombera pas sur elles ;
ce sera... le chitiment de toutes les nations qui ne monteront pas
pour célébrer la féte des tabernacles. »

Avant d’étudier la tonalité de la féte, placons maintenant déja
notre péricope dans son cadre ainsi restitué : « Jésus se tint debout... »
C’est une attitude inhabituelle. Pour enseigner, un maitre s’asseyait
et Jésus suivait cette coutume rabbinique . Si Jésus est debout,
c’est a cause de la foule qui se presse dans le temple.

Et Jésus, debout, «s’écria, disant». Nous reviendrons tout a
I’heure sur la portée théologique du verbe xpazewv chez Jean. Pour
I'instant, constatons que la parole est prononcée avec force, a trés
haute voix. Si Jésus a élevé le ton, c’est pour dominer le tumulte
des pélerins en liesse et pour drainer leur attention sur sa personne :

«Si quelqu'un a soif, qu’il vienne 4 moi et qu’il boive... » Cela
sous-entend : Vous étes 1a a prier pour la pluie. Vous savez que sans
elle, le pays périt. Elle seule assure 1'existence. Elle répond a la soif
de la terre. Elle féconde le sol. Elle le rend utile, capable d’accomplir
sa destin¢ée. Eh bien, tout ce que vous demandez a cette pluie pour
votre sol et pour vous, moi, Jésus, je vous l'offre. Je réponds a tous
vos désirs. Je satisfais tous vos besoins. Je fais de vos vies des exis-
tences sensées, accomplies, véritables. Et vous porterez beaucoup
de fruit...

* C. ScHNEIDER, Dic. Kittel-Friedrich, tome III, article kd@nuai.



DES FLEUVES D’EAU VIVE I91

Il faut replacer cette parole de Jésus dans le contexte joyeux de
la féte. La joie est la dominante de ces sept jours. Un passage du
traité Soucca dit : « Qui n’a pas vu la joie de la maison out 'on puise
— nom donné au parvis des femmes parce qu’on le traversait avec
I'eau puisée au Siloah —n’a de sa vie vu de joie véritable». Un
texte liturgique souvent répété est celui d’Es. 12 : 3 : « Vous puiserez
de 'eau avec joie aux sources du salut. » Les sonneries de trompettes
sont 13, dit le traité Sowucca, pour exprimer cette joie dont parle le
prophéte. Je pense qu’il est important de tenir compte de cette
couleur particuliére. Nous éviterons de faire de notre texte des
paroles graves, voire tristes. Le don que Jésus offre en s’offrant a
la foi des hommes est le sujet d'une grande joie que nul ne nous
ravira.

Mais la joie des Juifs ne venait pas seulement de la priére pour
la pluie. L’eau, pour le Juif qui montait en pelerinage a la féte des
souccot, avait une portée trés nettement eschatologique. A la féte
s’attachaient les espérances de 1'époque concernant la fin des temps
et 'inauguration des temps nouveaux.

Le fait d’habiter les cabanes de branchages, tout en rappelant
le séjour dans le désert, prefigurait et appelait le temps béni du
nouvel éon. « Celui qui accomplit la loi des tabernacles, Dieu lui
donnera a l'avenir (allusion au temps final) d’étre assis dans une
tente faite de la peau du léviathan.» 2 « Vous habiterez sept jours
dans des cabanes ; je vous en tiens compte... Dans le monde a venir,
je vous protégerai comme dans une cabane. Car il est dit, Es. 4:6:
Il y aura un abri pour donner de l'ombre contre la chaleur du
jour. » 3

La numismatique nous donne une indication précieuse. On
a retrouvé des monnaies frappées lors des soulévements antiromains.
Douze exemplaires issus de la révolte de Bar-Kocheba (132-135)
portent le 217, Qu’il paraisse comme signe de ralliement dans
un mouvement d’intention messianique est une preuve que la féte
des tabernacles avait un sens eschatologique, esquissé déja dans
le texte de Zacharie lu tout a T’heure. Car ce texte prophétique
annonce la féte de la fin des temps.

Les promesses de l'eau, elles aussi, pointent vers 1’établissement
du royaume définitif. Trois textes de I’Ancien Testament sont déter-
minants: Joél 3:18: « En ce temps-1a, une source sortira de la
maison de I’Eternel...» Ez. 47 : 1ss.: « Et voici de I'’eau sortait de
sous le seuil du temple...» Zach. 14:8: « En ce jour-lA des eaux

1 V.1.b.
2 R. LEvi, vers 300, cité par Str-B., 1L, p. 780.
3 Tanch. B,, par. 30 (51.b) Str-B., II, p. 780.



192 MARC KOHLER

vives sortiront de Jérusalem. » Nous I'avons dit : la féte des sowuccot
était une grande oraison pour la pluie. C'est elle qu'on demandait.
Au premier abord ces promesses de fleuves sortant du temple n’ont
donc pas de rapport avec la féte. Mais la pluie nourrit les cours d’eau
qui assurent la fertilité. I1 y a donc bel et bien un lien entre la notion
de pluie et celle de fleuve. Le fleuve eschatologique sortant du temple
est I'exaucement parfait, final, définitif des priéres de la féte juive.

A cela s’ajoute une interprétation de ’eau préparée dans 1’Ancien
Testament et exploitée par la littérature judaique. Je veux parler
de I'équation eau = esprit. Elle s’est faite toét, puisque le don de
I'Esprit est décrit dans la prophétie par les termes d’effusion : Yahvé
répand son esprit (py¥?, 7oV, verser, répandre). Le parallélisme est
parfait dans Es. 44 : 3 : « Je répandrai des eaux sur le sol altéré —
je répandrai mon esprit sur ta race » (le verbe 137 se trouve dans les
deux propositions).

La théologie rabbinique employait cette équation. Du parvis
des femmes, le rabbin Josué ben Lévi (vers 250) a dit : « Pourquoi
ce nom « maison ol l'on puise » ? Parcequ’on y puisait le Saint-Esprit,
selon la parole d’'Es. 12:3: Vous puiserez avec joie de 'eau aux
sources du salut.»r Dans le fait que 1'équation eau = esprit était
courante, Bultmann voit méme la preuve que le v. 39 n’est pas une
glose rédactionnelle, mais la remarque de l’évangéliste lui-méme,
versé dans la théologie de 1'époque.

Ainsi : I'esprit divin, a la fin des temps, doit étre versé sur toute
chair. L’esprit est signifié par I'eau. A la féte des souccot, on demande
Peau. Mais par 1a méme on interceéde pour la venue des temps derniers
ou aura lieu 'effusion promise.

Maintenant que le cadre s’est encore précisé, revenons de nou-
veau a nos versets. « Il s’écria, disant... » L’Evangile de Jean, contrai-
rement aux synoptiques, connait deux termes pour «s’écrier »:
xpavydZewv et xpaZewv. Le premier mot, qui parait cinq fois, n’a pas de
signification théologique, si ce n’est lors de la résurrection de Lazare,
ou Jésus appelle le mort de toutes ses forces; autrement, il décrit
les cris de la foule aux Rameaux, des prétres au procés de Jésus.
En revanche, le xpazewv des synoptiques se charge chez Jean d'un
sens profond. Les quatre fois qu’il parait, il désigne la proclamation
solennelle d’'un message important. Par xpdzZewv, I'évangéliste indique
que Jean-Baptiste (r:15) ou Jésus (7:28; 7:37; 12:44) vont,
par leurs paroles, révéler un mystére du royaume de Dieu, faire
connaitre un secret particulier concernant la personne et 1'ceuvre du
Christ 2.

1 Str-B., II, p. 8os.
2 Cf. GRuNDMANN, Dic. Kittel-Friedrich, tome III, art. xpdcev.



DES FLEUVES D’EAU VIVE I93

Et quelle est maintenant cette déclaration solennelle ? « Si
quelqu'un a soif, qu’il vienne & moi et qu’il boive...» ce qui veut
dire : En moi, les promesses d’eau, les promesses d’esprit sont réalisées.
Ma venue signifie la grande césure dans le cours des temps. Pour
parler comme les synoptiques : le royaume des cieux s’est approché.
Ou dans le langage a la fois synoptique et paulinien : les temps sont
accomplis. En un mot : Avec moi, Jésus, le Messie est 1a.

Les auditeurs ne s’y sont pas mépris. La discussion qui suit porte
sur le Messie. Jésus est-il «le prophéte » — c’est-a-dire Moise qui
devait revenir ? Est-il le Messie davidique ? Si la parole de Jésus a
troublé les gens dans ce sens, c’est que le sens messianique était bien
celui de sa parole.

Comme le verbe kpéazewv, le terme mcredew ei¢ fait partie d'un voca-
bulaire messianique. Dodd * présente une remarquable étude du mot
dans I'emploi qu’en fait Jean. mcrebewv el n’a aucun paralléle dans
la LXX, ni chez les Grecs. C’est une expression caractéristique de
Jean ; elle va plus loin que le micredew, avec le datif. mcrebev + dat.
(par ex. 2: 22), décrit l'acte d’accepter a la suite d’'un jugement
intellectuel. C'est & ces paroles qu’il faut, les ayant pesées, ajouter
crédit. Or dans cette construction, I'élément de confiance person-
nelle fait défaut. Et c’est précisément cette confiance, pour ne pas
dire cette communion, que marque le terme de micredew eic. On se
remet & Jésus. On table sur sa loi. On lui appartient. Mais cette
confiance absolue, cet abandon 4 sa personne présuppose qu’on ait
admis la prétention de Jésus d’étre lui-méme la révélation de Dieu.
Parce que sa personne est ce qu’elle est, Jésus revendique le droit
de nous posséder. En nous remettant corps et biens entre ses mains,
nous acceptons la signification que lui-méme attribue a sa personne.
Nous reconnaissons et nous confessons en lui le Christ.

C’est ainsi que l'offre de venir & lui et de boire, c’est-a-dire de
recevoir par lui la communion avec Dieu est encadrée par ces deux
termes de xpaZewv et de meredewv elc qui préparent et soulignent la décla-
ration messianique impliquée dans cette invitation.

C’est avec intention que nous avons si soigneusement relevé
tout ce que contient le verset 37. Car quelle que soit I'interprétation
du v. 38, elle ne pourra rien changer a ce qui a déja été dit : Jésus-
Christ est aussi indispensable, aussi nécessaire que 1’eau. Il répond
a tous les désirs et satisfait tous les besoins, parce qu’il est le Messie
qui donne la communion avec Dieu. Par 14 il inaugurera les temps
derniers ; il suffit d’accepter cette juste prétention pour étre au
bénéfice du salut.

1 Op. cit., p. 183-184.



104 MARC KOHLER

... Quelle que soit l'interprétation du verset 38. En effet, dés
maintenant, les esprits vont se diviser sur une question de ponc-
tuation. Pour le verset 38, deux lectures sont possibles, selon qu'on
place le point derriére mvérw ou derriére 6 mcredwv elg éué. Cela nous
donne les deux textes suivants :

a) «Si quelqu’un a soif, qu’il vienne a moi et qu’il boive. » Point.
Nouvelle phrase : « Celui qui croit en moi, comme dit I'Ecriture, des
flots d’eau vive couleront de son sein. »

Donc ici — et c’est le texte de Nestlé ainsi que de nos versions
protestantes courantes — les flots d’eau vive coulent du sein des
croyants. Il en est autrement dans

b) «Si quelqu'un a soif, qu’il vienne (évent. a moi) et qu’il boive,
celui qui croit en moi. » Point. Nouvelle phrase : « Comme dit I'Ecri-
ture, des flots d’eau vive couleront de son sein. »

Ceux qui lisent ainsi — Nestlé indique Cyprien et la Bible de
Jérusalem le suit — peuvent désormais faire dépendre le adrod de
éx tAc koMac, de Jésus-Christ lui-méme. Cest de Jésus, et non du
croyant, que sortent les flots d’eau vive.

Je T'ai dit: les esprits sont divisés sur cette question. Le dic-
tionnaire de Kittel-Friedrich en fait foi. Lui qui traite souvent de
notre passage et en traitera encore, puisque les articles peiv et Hdwp
sont a paraitre, donne la preuve de cette divergence d’opinion. La
lecon a) est défendue par Behm, Goppelt, Michaelis, Rengstorf et
Schweizer, alors que Grundmann, Jeremias et Oepke adoptent la
lecon b). Si nous sortons du cadre de ce dictionnaire, nous trouvons
parmi les exégétes que j’ai consultés Schlatter, Zahn, Bornhduser,
Strachan, Biichsel dans le camp a), alors que Godet, Lagrange,
W. Bauer, Hoskyns, Macgregor (dans Moffat), Dodd et Bultmann
rompent une lance pour la thése ).

Ceci pour le présent. Mais il est passionnant de ne pas rester a
la surface des années, de plonger au contraire dans le passé¢ — et
de se rendre compte que depuis bientdét deux millénaires ce texte
est lu des deux fagons.

C’est au catholique Rahner que nous devons une étude sur 1’his-
toire de l'interprétation de notre passage : Flumina de ventre Christi *.
En lisant ces soixante-neuf pages nées d'une admirable connaissance
de l'exégése ancienne, on pourrait simplement reprocher & Rahner
un certain parti pris qui ressort déja du titre. D’emblée il portera sa
prédilection sur la solution des fleuves sortant du sein de Jésus,
parce qu’elle lui parait plus dogmatique, alors que l'autre legon
préte a une interprétation moralisante... ce qui resterait a voir.

t Biblica, vol. 22, 10941.



DES FLEUVES D’'EAU VIVE 105

Malgré cette critique, le travail de Rahner demeure un monument
de science patristique. Arrétons-nous-y un instant.

Rahner décele dans I'histoire de 1'exégése deux courants : Origéne
lisait le texte @) des fleuves sortant du sein des croyants. Cette maniére
de comprendre le passage cadre parfaitement, dit Rahner, avec la
théologie origénienne d'une gnose chrétienne qu'on peut méme
nommer «théologie de '’eau vive » : Christ nous a ouvert la fontaine
scellée de la Trinité. Aux quatre fleuves des Evangiles, le chrétien
boit la connaissance de Dieu. Rempli de cette connaissance, inondé
par elle, il peut devenir pour autrui une source de connaissance a
son tour : le mystagogue qui enseigne les mystéres de Dieu. « C'est
cela, dit Rahner, qu’'Origéne a lu dans Jean 7 : 37-38. Sans faille ni
couture, cette pensée s’'intégre dans son systéme théologique d'une
gnose chrétienne » (p. 274). L'immense influence d’Origéne a entrainé
toute une légion d’interprétes dans cette voie : les alexandrins Atha-
nase, Didyme et Cyrille; les cappadociens Basile, Grégoire de Nazianze
et Grégoire de Nysse, l'exégese antiochienne avec Théodore de
Mopsueste et Chrysostome. Ambroise —1'Origéne latin —a jeté
le poids de son autorité dans la balance, influengant toute I'exégése
latine, en particulier Jérome...

Mais Rahner constate déja chez Origéne les traces d'une autre
interprétation. Origéne se rappelle le passage de I Cor. 10: 4 : Christ
est le rocher qui abreuve. Comme le rocher du Horeb a dii étre frappé
par Moise pour donner son eau, Christ donne la vie en étant frappé
et percé sur la Croix : « Nisi Christus fuisset percussus et exisset de
latere eius aqua et sanguis omnes nos sitim Verbi Dei pateremur. » T
Ce n’est 1a qu'un passage isolé, une trace fugitive au sein de 'exégése
origénienne. Mais Rahner va retrouver I'autre grand courant dont
ces mots pourraient étre 1'écho.

Dans son commentaire sur Daniel, Hippolyte de Rome (date
du commentaire : 202-204; le plus ancien commentaire biblique
chrétien d’aprés Heussi) prouve qu’il lisait Jean 7 : 37-38 4 la maniére
b) : Christ étant celui & qui se rapporte 1'avtod. L'Eglise est le paradis
dont coulent les quatre fleuves de la révélation divine. Ils coulent
des deux seins du Christ (par une exégése allégorique du Cantique
des Cantiques), c’est-a-dire de son humanité. Par son incarnation,
Christ est de méme le rocher de I Cor. 10: 4 ; et cette « sainte chair
de Christ » ne donnera la vie que percée sur la croix. C’est ainsi que
le crucifié est «la source pour tous les assoiffés ». « L'eau et le sang
qui coulent du flanc percé (selon Jean 19:34) sont les deux fleuves
qui purifient les peuples.» En deux mots: « Par sang d’homme,
nous avons eau d’esprit» (cf. p. 369-370).

1 Homélie sur 'Exode 11 :2; RAHNER, p. 278.



196 MARC KOHLER

D’Hippolyte de Rome, Rahner tire deux lignes, I'une vers le
passé et 'autre en direction de notre temps. Il retrouve cette exégeése
chez Irénée (devenu évéque de Lyon en 178) ; parlant de ses martyrs,
I'épitre de I'Eglise de Lyon fait allusion a la mnym tiic vnddoc tod Xprctod.
Cette lettre étant adressée & Philomélion et 2 Ephése, Rahner demande
si elle n’exprimait pas la théologie des chrétiens de l1a-bas, et il ajoute :
« Cette exégése ne nous reconduit-elle pas dans le monde ou I’Evangile
de Jean est né, quatre-vingts ans avant le martyre des chrétiens
d’Asie-Mineure a Lyon ? » (p. 377). Une étude sur Justin et Apolli-
naire d’Hiérapolis vient confirmer 'existence d’une tradition éphé-
sienne.

Puis Rahner recherche cette tradition en redescendant le temps.
I1 en décele la présence chez les Africains influencés par Justin (lui-
méme converti & Ephése vers 135) ; elle est implicite chez Tertullien,
explicite chez Cyprien qui dit dans un texte céleébre : « Clamat domi-
nus ut qui sitit veniat et bibat de fluminibus aquae vivae quae de
eius ventre fluxerunt » (czt., p. 384).

Avant la victoire définitive de la ponctuation origénienne, les
deux grands courants ont connu une période ol ils se sont mélangés.
Ambroise en fournit I'exemple. Lui qui lisait son texte a la maniére
d’Origéne ne s’en est pas moins écrié dans un texte admirable (expl.
Ps. 1:33): «Bibe Christum, quia petra est quae vomuit aquam,
bibe Christum, quia fons vitae est, bibe Christum, quia flumen est...,
bibe Christum, quia pax est, bibe Christum, quia flumina de ventre
eius fluent aquae vitae...» Ce chant de louange ambrosien est en
méme temps un chant d’adieu : dés lors, sous l'influence d’Augustin,
on parlera de I'amour du prochain qui doit déborder ; sous 'influence
d’Ambroise lui-méme on évoquera les vertus cardinales dont le
chrétien doit étre la source. Et Rahner de conclure : « Origéne et
son explication spiritualiste et morale a remporté la victoire sur
I'exégése plus ancienne, plus profonde, issue du cercle johannique
et dont I’histoire maintenant s’est restituée a nous» (p. 400).

Le travail de Rahner a ceci de particulierement intéressant :
il cherche une solution au probléme qui ne soit pas dans le texte
méme. En nous montrant I'existence de cette trés ancienne exégése,
il apporte dans le débat un élément nouveau, de grande valeur. Car
je ne vois pas comment la critique interne peut nous mener a une
décision.

Que disent en effet de nos jours ceux qui défendent contre les
Origéniens le texte tel que le lisait Hippolyte ?

1. Le parallélisme des membres exige le point aprés 6 mcredwy
eic ¢pé. Mais 'on trouve chez Jean des exemples de nominatifs absolus
tels que 6 mcredwv eic éué pourrait en étre un, et I'on cite des passages
a double impératif dans le genre de épxécOw oy mvérw.



DES FLEUVES D’EAU VIVE 197

2. Le passage de I’Ecriture auquel il est fait allusion ne se retrouve
pas dans I’Ancien Testament. Mais si le mot-a-mot manque, on
peut tout de méme citer des textes, avant tout de la littérature
sapientiale olt I'homme est comparé & une source qui répand des
bienfaits.

3. La pensée que le croyant est une source qui transmet l'esprit
n’est pas johannique. Mais on peut avancer entre autres Jean 14: 12,
ol Jésus annonce que ses disciples feront des ceuvres encore plus
grandes que les siennes.

De l'autre coté, que disent les modernes qui, partisans du texte
origénien, contestent la lecture d’Hippolyte ?

I. L’enchainement des mots et des idées ne peut faire comprendre
I'éx thc koiac adtod autrement que du croyant mentionné juste avant.
Mais nous venons de le voir : des générations de chrétiens, sans en
étre heurtés, ont lu le texte en faisant du Christ celui & qui adtod se
rapporte.

2. Le passage biblique auquel il est fait allusion ne se trouve
nulle part. Mais s'il n'y a pas la citation textuelle, on peut tout de
méme trouver dans le récit du rocher de Moise et les promesses des
eaux sortant du temple un fond scripturaire suffisant.

Ainsi, il n'y a pas d’argument capable d’emporter la décision
dans I'un ou dans l'autre sens. Pas — dans le texte méme. Pour
trancher, il faut des éléments d’ailleurs. Rahner, par I'évidence
d'une ancienne tradition éphésienne, nous a présenté un premier
argument de l'extérieur. Nous trouverons un deuxiéme facteur
externe en suivant C. H. Dodd dans I’étude du plan qui régit I'en-
semble de cette section de Jean.

Dodd appelle les chapitres 2 a 12 de ’Evangile de Jean le « book
of signs». Dans ce livre des signes, il distingue sept unités. Notre
texte fait partie de la quatriéme, A laquelle Dodd donne pour titre
« Lumiére et vie : manifestation et rejet. »

En effet, cet épisode composé de sept dialogues traite du conflit
entre Jésus et les chefs du judaisme. La structure littéraire différe
de celle des autres sections: dialogues rapides, discours de Jésus
trés brefs, présence constante des adversaires, tout contribue a
donner une vive impression de l'opposition que Jésus rencontre.
Dix fois est mentionné le danger de mort qui le menace. Dodd dit :
« Comparé aux autres épisodes du livre des signes, ce quatriéme
épisode est dominé par le motif du conflit » (p. 347).

Mais d’oli nait ce conflit ? Pourquoi cette opposition ? Parce que
Jésus parait en Messie. I1 y a de sa part manifestation messianique.

Nos chapitres 7-8 sont comme entourés par deux parentheéses
qui en soulignent l'unité. Ce sont les deux expressions &v kpunt(
(7:4, 7:10) et le &pipn de 8: 59. Jésus, caché, se montre. Voilé



198 MARC KOHLER

il se révele. Et puis, I'heure de la manifestation passée, il s’efface
et rentre dans l'ombre.

Au terme négatif de xpimrew qui décrit Jésus avant et apres la féte,
répondent les termes positifs de pavepodv, gavepive (7: 4, 7 : 10). Les
fréres de Jésus lui demandent de se révéler au monde — évidemment
comme le Messie — a l'occasion de la féte des tabernacles. Jésus
refuse de se rendre & Jérusalem en leur compagnie. Il marque ainsi
que ce ne sont pas les hommes qui commandent son comportement.
Mais il ira tout de méme. C’est que maintenant, le pavépwcov ceavtév
lui est ordonné par son Pére céleste.

La maniére dont Jésus se manifeste est significative. D’abord
il séjourne incognito dans la grande ville et la foule le cherche en vain.
Puis, « au milieu de la féte », il sort de sa réserve et monte au temple
pour enseigner. Ce geste subit, dit Dodd, accomplit la prophétie
messianique de Mal. 3:1: «... et soudain entrera dans son temple
le Seigneur que vous cherchez... »

Et ce Seigneur se manifeste dans ses paroles. Trois fois il prononce
une déclaration messianique inspirée par les rites et la liturgie de la
féte des tabernacles.

D’abord c’est dans nos versets 37 : 38 du chapitre 7.

Ensuite, c’est la parole « Je suis la lumiére du monde » (8 : 12),
inspirée par l'illumination nocturne du temple et par les paroles
des prétres qui y mettaient fin : « Nos péres se sont prosternés devant
le soleil, mais nos yeux sont dirigés sur Yahvé » 1,

Enfin, Dodd retrouve une déclaration messianique dans la for-
mule éy eim (8:24 et 28); ces deux mots sont une allusion au
nom donné a Dieu dans la liturgie : NIT™N ou NITITN, terme
voilé permettant de désigner Dieu sans blesser sa sainteté. Cest
donc le nom de Dieu — et un nom qui, dans l'interprétation rabbi-
nique, évoquait particulierement 'union de Dieu avec son peuple
— que Jésus s’attribue. Dieu lui donne son nom comme il lui donne
sa gloire.

A ces trois proclamations messianiques s’ajoutent ces passages
dont le ton tres caractéristique annonce celui des discours d’adieux.
Pour le lecteur intelligent, les termes de départ (Owdyew) et d’élévation
(OyweAvar), avec leur fameux double sens johannique, pointent vers
la passion et la croix qui surgissent a I'horizon.

Voila ce qui permet a Dodd d’intituler cette section : « Manifes-
tation et rejet de celui qui se dit étre la lumiére et la vie.» Et de
cette étude nous tirons le deuxiéme argument externe : tout tourne
autour de la messianité de Jésus. Sa personne est au centre. Le
role qu’elle a, sa signification forment le théme de la section et donc

1 Texte selon Soucca V.4.d, BORNHAUSER, P. 153-154.



DES FLEUVES D’EAU VIVE 199

aussi de notre passage. Ainsi il est hautement probable que dans le
verset 38 Jésus parle de Iui et non de son Eglise, de sa personne et
non de celles des chrétiens, de ce qu’il donne et non de ce que nous
transmettons. Le théme général, la tonalité de toute la section
nous fait donc adopter le texte éphésien ! Ayant pris notre départ
d'un autre c6té, nous nous rencontrons avec Rahner, qui confirme
notre résultat. C'est des flumina de ventre Christi qu’il est question
ici.

« Et des flots d’eau vive couleront de son sein.» mortapéc dans
la LXX traduit le mot 373, c’est-a-dire le fleuve dont les eaux abon-
dantes coulent toute 'année, par opposition & 1 que la LXX rend
par xefpoppoc, le ouadi asséché pendant I'été. C’ est ainsi que motapbde
exprime l'idée d’abondance, de plénitude. Ce que Jésus donne, il le
donne sans compter et sans arrét 1,

Ces fleuves sont, dit Jésus, faits d’eau vive. Ubu;p Zv désigne
d’abord tout simplement l’eau courante, par opposition aux eaux
stagnantes d’une citerne ou d’un étang. Mais chez Jean, I’expression
est a double sens. L’eau vive est aussi 'eau de vie, c’est-a-dire que
I'eau est définie comme le symbole de la vie. Jésus donne la vie
véritable en offrant la communion avec Dieu.

Cette vie est issue «de son sein ». Certains pensent a une erreur
de traduction. On aurait mal compris le terme araméen %2 le con-
fondant avec ¥ (sein). (Burney.) Strack-Billerbeck pense que
lauteur s’est inspiré du mot =13, cavité, qui peut, chez les rabbins,
signifier aussi « personne ». Le probléme est simplifié par I'étude de
Behm 2 qui constate que dans la LXX xoia est souvent employé
dans le méme sens que kapdio. Ainsi kofe signifie d’'une maniére
toute vétéro-testamentaire la personne de Christ qui dit : « Par moi,
I’'abondance de vie est donnée au croyant. »

Mais Behm admet la ponctuation origénienne. Ne faudrait-il
pas insister sur une nuance que Zahn reléve tout en l'exploitant
a sa maniére ? En effet, xoMa signifie aussi le corps humain dans
ses fonctions naturelles. Ainsi koii prendrait une nouvelle dimen-
sion : ¢ Moi Christ, dans ma personne humaine, moi, le Fils de Dieu,
dans mon incarnation, moi, le Logos qui est devenu chair, j’assure
la vie des croyants. »

Mais l'incarnation conduit a la passion et cette chair est celle
qui a souffert sur la croix. C'est de la souffrance et de la mort de
Jésus-Christ que la vie jaillit pour les hommes. I’exégese patristique
avait avec raison rapproché de notre texte le verset 34 du chapitre
19 : le coup de lance touche le flanc du crucifié et de I’eau coule en

1 Dic. Kittel-Friedrich, tome VI, art. motauéc par RENGSTOREF.
z Dic. Kittel-Friedrich, tome III, art. koiAa.



200 MARC KOHLER

méme temps que du sang. Pour Jean, cet épisode de la mort de
Jésus accomplit la promesse de notre texte. La mort de Jésus-Christ
donne la vie.

Allant plus loin que les Péres, certains exégétes, dont Dodd et
Hoskyns, ont fait un autre rapprochement. Ils ont lu un double sens
aussi dans la phrase qui décrit comment Jésus expire sur la croix.
Jean 19: 30 dit : xai kAvag v kepoAnv mapédwkev TO mvebua. Jésus penche
la téte et pousse le dernier soupir. C’est la premiére acception. Mais
le chrétien averti peut aussi comprendre la phrase ainsi: Jésus
incline la téte vers Jean et Marie au pied de la croix et il leur remet,
il leur transmet I’esprit de vie. Ce verset serait donc, lui aussi, ’accom-
plissement de la promesse que contient notre texte : le don de la vie
se réalise dans la mort de Jésus-Christ.

L’évangéliste lui-méme, dans le commentaire qu’il donne au
verset 39, chapitre 7, autorise a faire ces rapports. L’esprit de vie
est donné dans la glorification, c’est-a-dire dans la mort de Jésus-
Christ qui réalise I’amour merveilleux de Dieu a 1’égard des hommes.

A partir de 13, celui qui médite notre passage peut y percevoir
encore deux accents.

Tout d’abord quant a l’économie nouvelle inaugurée par les
événements du «milieu des temps» La nouvelle alliance crée une
situation neuve ou le légalisme juif est dépassé. Les Péres déja ont
rapproché Jean 7 :37-38 d'un texte paulinien : I Cor. 10: 4. Christ
est appelé le rocher spirituel qui donne au peuple le breuvage de vie.
Christ, le nouveau rocher spirituel, s’opposerait-il dans nos versets
a l'autel juif et par 1a au culte de I'ancienne alliance ? J. Jeremias *
Paffirme. La pensée, certainement, est johannique. On la retrouve
tout au début du ministére de Jésus déja, a Cana, o I'eau des ablu-
tions juives fait place au vin du culte en esprit et en vérité. Lors de la
purification du temple, Jésus se désigne lui-méme comme le temple
nouveau, et sa chair, dans le discours eucharistique de Jean 6, est
présentée comme la manne nouvelle. « La loi a été donnée par Moise,
la grace et la vérité sont venues par Jésus-Christ» (Jean 1:17). Nos
propos sur l'eau vive expliquent donc cette maxime initiale, ici
par rapport a l'autel du temple comme dans Jean 4 par contraste
avec le puits de Jacob.

L’autre accent qui vibre dans les paroles de Jésus, Jean 7 : 37-38,
concerne la personne de Jésus par opposition a celle de Moise. Comme
il y a en Jésus plus que Jonas (Mat. 12:41) et plus qu’Abraham
(Jean 8 : 52-58), il est également plus que Moise. Il accomplit défini-
tivement les miracles dont I'Eternel avait exaucé les prieres de
Moise. Jésus donne, lui, le vrai pain de vie et I'eau de vie véritable.

1 Dans l'article AMPoc, Dic. Kittel-Friedrich.



DES FLEUVES D’EAU VIVE 201

Cette ceuvre, 'espérance du temps l'attendait de la part du Messie.
Aingsi, le contraste avec ce que Moise avait accompli provisoirement
et prophétiquement nous montre que Jésus est celui que le peuple
attend et dont la venue lui donne le salut & jamais.

Faut-il lire enfin un troisitme accent dans nos versets ? Con-
tiennent-ils une allusion au baptéme chrétien ? Le discours sur
le pain de vie a un sens eucharistique indéniable. Jean % : 37-38
peut apparaitre comme le deuxiéme panneau du diptyque. Notre
passage aurait donc un sens baptismal: I'eau du baptéme coule
du sein de Jésus-Christ. C'est la mort de Jésus qui donne portée
et valeur au baptéme et le baptéme nous associe a sa mort, condition,
de notre vie. C’est ainsi que le professeur Cullmann dit : « Le passage
7 : 37 ss. doit étre certainement rapporté au baptémen»r.

A chacun de débattre avec sa conscience d'exégéte s’il peut
pousser I'explication jusque-la.

MArc KOHLER.

1 Les sacvements dans I'Evangile johannique, p. 52.

14



	Des fleuves d'eau vive : exégèse de Jean 7 : 37-39

