Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 10 (1960)

Heft: 3

Artikel: Durée et intuition

Autor: Favarger, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380737

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DUREE ET INTUITION *

De méme que le cogito, avant de fournir & Descartes le critére
de I'évidence, lui permet de se saisir comme substance pensante,
ainsi l'intuition bergsonienne est d’abord expérience immédiate du
temps vécu, de la durée, avant de se développer en théorie de la
connaissance. « La représentation d’une multiplicité de pénétration
réciproque, toute différente de la multiplicité numérique — la repré-
sentation d'une durée hétérogeéne, qualitative, créatrice — est le point
d’ol je suis parti et oli je suis constamment revenu », écrivait Bergson
dans une lettre a Hoffding 2.

Ainsi devait-il deés son Essai sur les données immédiates de la
conscience (1889) nous restituer de la durée une image épurée de
tout symbolisme spatial et centrée sur I'expérience profonde de la
liberté.

Expérience de la liberté et expérience de la durée sont en effet
inséparables. On peut se demander laquelle, en derniére analyse,
éclaire le mieux l'autre. Si 'on en croit I'avant-propos, les deux
premiers chapitres de 1’Essaz, traitant des notions d’intensité et de
durée, auraient été écrits pour servir d’introduction au troisiéme,
consacré au probléme de la liberté. Ce troisiéme chapitre ne servirait-il
pas aussi bien d’illustration ou de démonstration aux deux pre-
miers ? Sans doute les difficultés inhérentes au probléme de la liberté
s’évanouissent-elles a la lumiére de la notion bergsonienne de durée,
mais celle-ci ne trouve-t-elle pas a son tour une précieuse confirmation
dans une conception de la liberté qui fait largement appel au senti-
ment que chacun peut en avoir ? La conscience immédiate de la
liberté s’impose a nous plus facilement, en effet, que celle d'une
durée exempte de toute référence a ’espace. Aussi n’est-il pas exagéré

1 Exposé présenté, en septembre 1959, au Congrés Bergson organisé par
la Société romande de philosophie.

2 HaraLp HOFFDING : La philosophie de Bergson, trad. fr., Paris, Alcan,
1916. La lettre de Bergson est citée en appendice, p. 160-161. Pour les citations
des ceuvres de Bergson, nous nous sommes servi des éditions suivantes : D. 1.,
32@ éd., 1932 ; M. M., 28¢ éd., 1934 ; E. C., 44® éd., 1937 ; E. S., 20® éd., 1936 ;
D.S. M. R., 10° éd., 1932 ; P. M., 52 éd., 1934.

I2



170 CHARLES FAVARGER

de dire que tout I'Essas n’est qu'un effort d’analyse, jamais achevé,
sans cesse repris, pour dégager cette donnée de la conscience : la
durée dans sa pureté originelle. Encore la représentation de 1’espace
y est-elle partout sous-jacente, puisque chacun des caractéres qui
définissent la durée renvoie, par une sorte de balancement continuel,
a un caractére opposé de 'espace. Il y a & cette symétrie un danger
qui serait de nous inviter, selon la pente naturelle de la pensée dis-
cursive et du langage, a transporter aux caractéres de la durée la
netteté et la rigidité propres a ceux de l'espace. Certains critiques
de Bergson n’y ont pas échappé.

M. Roger-E. Lacombe, dans de minutieuses et pénétrantes ana-
lyses, a montré (contre Bergson, pense-t-il) que la continuité de la
vie psychologique n’exclut pas la distinction 1. Or, elle ne l'exclut
pas davantage pour Bergson, si 'on veut bien y regarder de prés
et ne pas prendre ici le terme de distinction dans un sens spatial.
La continuité de la durée est pénétration réciproque d’états indis-
tincts, certes ; mais cela signifie seulement que ces états ne sont
pas extérieurs les uns aux autres, qu’ils ne peuvent étre isolés les
uns des autres par des contours distincts comme des objets situés
dans l'espace. Leur indistinction, ainsi entendue, n’est pas indiffé-
renciation ; au contraire, leur continuité implique 1’hétérogénéité =.
Si, en effet, ils s’organisent intimement entre eux, comme les notes
d’'une mélodie, chacun d’eux ne laisse pas d’étre qualitativement
différent de tous les autres, sa nuance particuliére constituant un
élément d’irréductible nouveauté et d’imprévisibilité.

M. Bachelard, lui, s'appuie sur la réalité de l'instant, « élément
temporel primordial » 3, pour nier la continuité de la durée. L'orga-
nisation de « systémes d’instants » 4 déterminerait dans la durée des
rythmes discontinus séparés par des arréts, des vides, des repos.
Mais, comme le remarque M. Paul Fraisse dans un ouvrage récent
sur La psychologie du temps, cette discontinuité « nous est masquée
par une continuité que fournissent la tonalité affective des événements
et I'unité de leur signification. Chaque ensemble percu s’insére dans
un courant ol la permanence de nos attitudes et notre mémoire sont
des facteurs déterminants de la continuité » 5. Voila qui suffit, semble-
t-il, a justifier la thése bergsonienne, bien que M. Fraisse opte pour

t La psychologie bergsonienne, Etude critique, Paris, Alcan, 1933, chap.V.

2 Comme l'ont bien vu M. Jankélévitch (Bergson, Paris, Alcan, 1931,
p.- 50-51), ainsi que M. Etcheverry qui écrit : « Par un étrange paradoxe, la
durée concréte unit donc la distinction des états successifs et leur implication
mutuelle » (Actes du Congreés Bergson, Bulletin de la Société francaise de philo-
sophie, Paris, Colin, 1959, p. 104).

3 L’intuition de Uinstant, Paris, Stock, 1932, p. 19.

4 La dialectique de la durée, Paris, Boivin, 1936, p. 5.

5 La psychologie du temps, Paris, P.U.F., 1957, p. 98.



DUREE ET INTUITION 171

celle de M. Bachelard. D’ailleurs celui-ci, distinguant des niveaux
temporels différents avec leurs rythmes propres, écrit: « Le temps
a une épaisseur. Il n’apparait continu que sous une certaine épais-
seur, grice a la superposition de plusieurs temps indépendants. »
Sans doute la continuité, telle qu’il 'entend, ne peut-elle étre que
« construite », bien loin d’étre une donnée immeédiate. Mais s’il est
vrai que, dans la thése bergsonienne d'un changement qualitatif
continu, le paradoxe consiste & vouloir allier la continuité a I'hété-
rogénéité, on ne voit pas que le paradoxe soit moins choquant pour
une durée qui n’aurait de continuité que seconde. Qu’il y ait 13,
de toute maniére, un paradoxe, il ne faut pas se le dissimuler. Mais
n’est-ce pas souvent le cas, lorsque l'intelligence discursive se trouve
devant une réalité que ne sauraient épuiser les vues partielles qu’elle
prend sur elle ? L’histoire récente de la science elle-méme ne montre-
t-elle pas que des points de vue, jugés d’abord contradictoires, ont
fini par apparaitre comme complémentaires a une physique mieux
informée de la richesse et de la complexité du réel ?

Le caractére tranché des antithéses de I’Essaz s’expliquait par la
nécessité d’arracher le moi a la fascination de l’espace. Il ne pouvait
étre que provisoire. Dans Matiére et mémoire (1896), le contact se
trouve rétabli, par l'intermédiaire du corps, entre la conscience et
le monde extérieur. Par la perception, la conscience sort d’elle-méme
pour se placer, en principe du moins, dans les choses. Mais 1’espace
pur et homogeéne de la géométrie, dont toutes les parties sont quali-
tativement indiscernables, n’offrirait aucune prise a la perception 2.
Aussi n’est-ce plus, dans Matiére et mémoire, ’espace, mais bien la
matiére, qui est douée désormais des attributs de la réalité étendue.

Inversement, la réalité psychologique de la durée est élargie aux
choses extérieures, la matiére ne pouvant différer de 'espace que
dans la mesure ol les choses ont une durée analogue a la nbtre.
C’est par ce biais que s’atténue le dualisme primitif.

Alors que dans I’Essaz Bergson rendait le mouvement en partie
responsable de la confusion du temps et de I'espace, c’est a lui qu'il
recourt dans Matiére et mémoire pour opérer la conciliation de leurs
caractéres contradictoires. « Mais la question est justement de savoir
si les mouvements réels ne présentent entre eux que des différences
de quantité, ou s’ils ne seraient pas la qualité méme, vibrant pour
ainsi dire intérieurement et scandant sa propre existence en un
nombre souvent incalculable de moments. » 3 Si tel était bien le cas,

1 La dialectique de la durée, p. 107.

2 Dans 1'Essai, Bergson avait déja été amené a distinguer ’espace géomé-
trique et l’espace sensible (p. 73-74), mais il laissait de c6té la question de la
réalité qu’'on peut attribuer a ces deux sortes d’espace.

3 M. M., p. 225.



172 CHARLES FAVARGER

la distance ne serait plus infranchissable qui sépare les qualités ou
sensations, que nous enfermons dans la conscience, d'une part, et
les mouvements qui se produisent dans I'espace, d’autre part. La
qualité ne serait en effet que la contraction par notre perception,
en un trés bref instant de notre durée, d’'une multitude innombrable
de vibrations ou d’ébranlements élémentaires. Ainsi entendue, elle
rend intelligible « le processus par lequel nous saisissons dans notre
perception, tout a la fois un éfaf de notre conscience et une réalité
indépendante de nous» 1. Ce qui caractérise la conscience, c’est une
certaine fension, c’est-a-dire la faculté de se donner un équivalent
global et sommaire d'une multiplicité de phénomeénes qui se déroulent
en dehors d’elle a un rythme infiniment plus rapide que celui de ses
états internes. Ainsi elle condense en une bréve sensation les 400 tril-
lions de vibrations qu’accomplit en une seconde la lumiére rouge.
Bergson se trouve donc amené a imaginer des rythmes différents de
la durée « qui, plus lents ou plus rapides, mesureraient le degré de
tension ou de relachement des consciences et, par 1a, fixeraient leurs
places respectives dans la série des étres» 2. Le dernier degré du
relaichement coincide avec la nécessité, «loi fondamentale de la
matiére » 3 ; la tension, au contraire, est la condition de la liberté.
A ce propos, notons, avec M!e Adolphe 4, que dans la querelle qui
divise les physiciens en partisans et adversaires du déterminisme,
Bergson s’est toujours rangé du cbdté des premiers. « On peut donc,
et méme on doit parler encore de déterminisme physique, écrit-il
en 1934, lors méme qu’'on postule, avec la physique la plus récente,
I'indéterminisme des événements élémentaires dont se compose le
fait physique. » 5 Son indéterminisme métaphysique suppose en effet
le déterminisme physique. La différence de tension qu’il constate
entre la conscience et les événements matériels explique que la
nécessité soit précisément la condition de notre action sur les choses.

Envisageons maintenant le dualisme bergsonien sous 1’angle de
I’extension. Nous venons de voir la tension de la conscience opérer
la transmutation de la quantité en qualité ; Bergson montre qu’'inver-
sement, loin d’étre absolument inétendue, la sensation a en elle un
élément extensif qui la rapproche de 1'étendue. En réduisant les
qualités sensibles a n’étre que le contenu de sensations inextensives,
on s’expose & ne jamais comprendre par quelle « mystérieuse corres-
pondance » ¢ elles traduisent les changements, les mouvements réels
qui se produisent dans 1'étendue concréte. C’est a condition d’étre
grosses de données extensives que nos perceptions nous mettent en
état d’agir sur la matiére.

T M. M., p. 227. — 2 M. M., p. 231. — 3 M. M., p. 234
4 L'univers bergsomien, Paris, La Colombe, 1955, p. 105 sq.
s P.M., p. 73, n. 1. — 6 M. M., p. 244.



DUREE ET INTUITION 173

Tension et extension seralent donc deux points de vue opposés
sur la réalité. L’extension, ce serait le contenu qualitatif de la sensa-
tion s’étalant et se résolvant, dans 1'étendue réelle, en ébranlements
élémentaires ; ce serait en quelque sorte la face que la qualité présente
du cbdté de la matiére. La tension, ce seraient ces mémes ébranlements
percus globalement sous forme de qualité par notre conscience, la
continuité mouvante du réel solidifiée, puis fragmentée en corps dis-
tincts, 1’évolution du monde sensible ramassée par périodes autour
d’instants privilégiés. Tension et extension seraient, a leur degré
extréme, deux podles dont l'intervalle serait comblé par une série de
degrés intermédiaires. C’est ainsi que s’atténue le dualisme bergso-
nien, la quantité se contractant en qualité pour une conscience
tendue, la qualité se diluant en quantité pour une conscience qui
se détend et se laisse gagner par l'attirance de la matérialité .

Ce qu'il faut retenir de cette évolution du dualisme, c’est d’abord
la transformation significative de la notion d’espace qui s’est opérée
entre U'Essai et Matiére et mémoive. Dans I'Essaz 1l y avait un espace
réel opposé a un temps réel, tous deux formant par interférence la
notion hybride et fictive du temps homogéne. Dans Matiére et mémorre,
au temps réel s’oppose 1’étendue concreéte, l’'espace devenant a son
tour une pure fiction intellectuelle. Nous prolongeons la division en
corps distincts que notre perception fait subir a la mobilité indivisée
du réel par la fiction d'un espace homogéne, indéfiniment divisible,
qui sous-tendrait 1’étendue. Cet espace abstrait, qu’en raison de sa
commodité nous érigeons en substrat de la matiére, n’a pas plus de
réalité que le temps homogéne. « Espace homogéne et temps homo-
géne ne sont donc ni des propriétés des choses, ni des conditions
essentielles de notre faculté de les connaitre... ce sont les schémes
de notre action sur la matiére. » 2

La notion de durée s’est trouvée naturellement elle aussi engagée,
et plus profondément encore, dans les vicissitudes du dualisme berg-
sonien. Rapprochant dans Matiére et mémoire le temps psychologique
de ce que 'on croyait étre son contraire, Bergson attribue a la matiere
une certaine durée. Plusieurs passages de I’Essai3 font pressentir
cette extension de la durée au monde matériel. Cependant Bergson
se borne encore a y constater, sans ’expliquer, « quelque inexprimable
raison » en vertu de laquelle les choses semblent durer. « Ce mystere,

1 1’ Essat ébauchait déja I'idée de tension dans la constatation que toute
multiplicité quantitative se double pour la conscience d’'une multiplicité qua-
litative (p. 93-94) et celle d’extension dans la notion d’intensité ol s’exprime
le fait que la sensation, sous son aspect qualitatif, « conserve quelque chose de
I’ébranlement physique auquel elle correspond » (p. 24). Mais l'espace et le
temps restaient étrangers a ce rapprochement des contraires.

=M. M., p. 235.

3 P. 81, 160, 175.



174 CHARLES FAVARGER

dit M. Jankélévitch, lui semble d’ailleurs tenir plutét a la présence
de l'esprit qu'a une propriété des choses elles-mémes. » ¥ Quoi qu'il
en soit, comme le note également M. Jankélévitch, le bergsonisme
s'en tient, dés Matiére et mémoire, a 'affirmation d’'une durée uni-
verselle, ce qui a fait dire a Thibaudet : « La métaphysique, cette
psychologie de 'univers. » 2 Si I’extension de la durée au monde exté-
rieur et I’hypothése, qui en découle, des rythmes différents de la
durée ne paraissent pas modifier les caractéres essentiels par lesquels
se définit le temps vrai dans la philosophie bergsonienne, il n’en est
pas de méme du rapport entre la perception et la mémoire qui, tel
qu’il est présenté dans Matiere et mémoire, remet précisément en
question le plus important de ces caractéres, la continuité.

Sans doute Bergson affirme-t-il encore cette continuité dans
Matiére et mémoire, lorsqu’il dit : « Notre caractére, toujours présent
a toutes nos décisions, est bien la synthése actuelle de tous nos états
passés. » 3 De méme nous lisons dans I'Introduction a la métaphysique
(1903) : «Il n'y a pas d’état d’ame, si simple soit-il, qui ne change
a tout instant, puisqu’il n’y a pas de conscience sans mémoire, pas
de continuation d'un état sans l’addition, au sentiment présent, du
souvenir des moments passés. En cela consiste la durée. »+ Pas de
conscience sans mémoire, dit Bergson ; mais si, dans Matiére et
mémoire, conscience devient synonyme «d’action réelle ou d’effica-
cité immédiate » 5, la mémoire que Bergson nous présente comme
inséparable de la conscience n’englobe plus alors tout le passé, mais
seulement les souvenirs qu’elle en peut tirer en raison de leur intérét
actuel. Tous les autres souvenirs restent inconscients, c’est-a-dire
inagissants. On ne peut plus parler de I'immanence de tout le passé
a chaque instant présent de notre durée. Il y aurait donc coupure
de la durée en passé et en présent, car on ne voit pas quel rapport
établir entre l'inconscient ol se trouve rejeté tout ce qui, du passé,
n’intéresse pas 'action présente et la conscience orientée vers 1'action
et concentrée sur le présent sensori-moteur,

Peut-étre cet hiatus n’affecte-t-il que le moi superficiel et, pour
rétablir la continuité de la durée, peut-étre suffirait-il de se dérober
aux sollicitations du monde extérieur pour ressaisir le moi dans ses
couches profondes, comme 1'Essaz nous y invitait. Mais Matiére et
mémoire nous apprend a considérer semblable attitude de la cons-
cience comme une évasion hors du domaine de l'action dans celui
du réve 6. En effet, si cette attitude permet au moi de réintégrer
tout son passé, elle le détache par contre du présent. « Notre vie

1 Op. cit., p. 65.
2 Le bergsonisme, Gallimard, 11¢ éd., 1930, I, p. 42.
3 P.158. — 4 P. M., p. 227. — 5 P.153. — ¢ P. 182 sq.



DUREE ET INTUITION 175

psychologique passée, tout entiére, écrit Bergson, conditionne notre
état présent, sans le déterminer d’'une maniére nécessaire; tout
entiére aussi elle se révele dans notre caractére, quoique aucun des
états passés ne se manifeste dans le caractére explicitement. Réunies,
ces deux conditions assurent a chacun des états psychologiques passés
une existence réelle, quoique inconsciente. » 1 Mais cette existence
inconsciente du passé a beau influer obscurément sur notre vie pre-
sente, la scission du temps de la conscience en passé inagissant et
en présent sensori-moteur n’en reste pas moins nette.

Ce n’est d’ailleurs qu'a ce prix que la conscience peut étre de
plain-pied avec le monde externe. « La matiére, écrit M. Jankélévitch,
est maintenant au niveau du présent : c’est dire qu’elle est devenue,
elle aussi, relativement spirituelle ; tandis que 'esprit, dans la per-
ception, s’installe dans l'extériorité méme, l'extériorité participe a
son tour de l'esprit. » 2 L’'immédiat ne sera donc plus seulement la
durée interne, mais aussi I’étendue réelle, donnée dans la perception.

Il nous reste a examiner, a propos de Matiére et mémorre, comment
le probléme de la connaissance s’y trouve posé. La méthode, mise
en ceuvre dans I’Essar pour dégager la perception interne de la repré-
sentation symbolique que nous en avons « par réfraction a travers
I’'espace », est ici étendue au probléme de la matiére, extension qui
ne serait possible que « parce que la théorie de la perception pure
aurait d’abord mis en évidence, dans la perception extérieure aussi,
un fond de réalité immédiate », comme le remarque M. Husson 3 qui
ajoute que « le terme d’intuition s’introduit dans le vocabulaire berg-
sonien », pour exprimer d’abord «cette coincidence de 1'esprit avec
la matiére que constitue la perception pure » 4. Le terme d’intuition
reparait a maintes reprises 5 dans le quatriéme chapitre de Matiére
et mémorre pour désigner sous son double aspect, externe et interne,
« 'expérience vraie, qui nait du contact immédiat de l'esprit avec
son objet»6 et qu’il s’agirait « d’aller chercher... & sa source, ou
plutot au-dessus de ce fournant décisif ou, s’infléchissant dans le sens
de notre utilité, elle devient proprement l'expérience humaine » 7.

T M.M., p. 161.

2 Op. cit., p. 165.

3 L’intellectualisme de Bergson, Paris, P.U.F., 1957, p. 5.

4 Ibid., p. 5-6. M. Husson reléve déja dans 1’Essa:i plusieurs emplois du
mot intuition, mais avec le sens d’aperception unique d’une pluralité d’éléments,
appliqué généralement a la représentation du nombre et de l'espace. Ce sens
se retrouve dans Matiére et mémoirve, appliqué cette fois a l'opération par
laquelle la conscience contracte, sous forme de qualité sensible, une multitude
d’ébranlements élémentaires. Nous en faisons abstraction dans ce travail.

5 P. 201, 202, 203, 219, 22I.

6 M. M., p. 202.

7 M. M., p. 203.



176 CHARLES FAVARGER

Le caractére utilitaire de notre connaissance usuelle, déja relevé dans
I’Essat, trouve maintenant son explication dans le role du corps qui
«a pour fonction essentielle de limiter, en vue de l’action, la vie
de lesprit » 1. 1l en résulte que la relativité de la connaissance n’est
ni radicale ni définitive comme le voudraient le criticisme et I'empi-
risme, puisqu’il nous suffirait de défaire ce qu’ont fait les habitudes
contractées sous la pression des nécessités de la vie corporelle et
sociale pour retrouver l'intuition originelle et reprendre contact avec
le réel.

La possibilité méme de cette expérience vraie, qui n’est autre
que la métaphysique, a été jusqu’ici postulée plutét que démontrée.
Le probléme d’ailleurs, aper¢u dans le prolongement des lignes de
faits que la recherche a dégagées, n'a été abordé qu’en passant.
C’est ce probléme qui est au centre de I'Introduction a la métaphysique
(1903). La réalité, en nous et hors de nous, est mobilité, c’est-a-dire
durée ; il est possible de la connaitre en elle-méme, du dedans, a
condition de s’affranchir des points de vue statiques et des concepts
tout faits. Ces théses ne sont plus nouvelles, mais, reprises sous une
forme condensée dans 1'Introduction a la métaphysique, elles servent
a légitimer, contre la critique kantienne et le positivisme alors
régnants, la prétention de la métaphysique a atteindre 1’absolu.

Cette restauration de la métaphysique n'ira pas sans un durcisse-
ment des positions bergsoniennes. Bergson va marquer fortement
P'opposition de deux modes de la connaissance : I'analyse qui s’arréte
au relatif, parce que, condamnée a tourner autour de son objet, elle
multiplie les points de vue sur lui et varie a I'infini les symboles par
lIesquels elle tente d’en donner une traduction toujours imparfaite,
et l'intuition, acte simple par lequel on se transporte a l'intérieur
de I'objet pour sympathiser et méme coincider avec ce qu’il a d'unique
et d’inexprimable, connaissance absolue dont la représentation sym-
bolique n’aura jamais fini de monnayer l'inépuisable richesse. Sans
doute les images, par leur caractére concret, et a condition d'étre
convergentes, peuvent « diriger la conscience sur le point précis ou
il y a une certaine intuition a saisir » 2, mais elles ne peuvent rem-
placer I'intuition pour celui qui ne serait pas capable de se la donner
a lui-méme. Quant aux concepts, ils ne sont que les symboles abs-
traits qui se substituent a l'objet ; ne retenant de celui-ci que les
propriétés qu’il a en commun avec beaucoup d’autres, le ramenant
par 1a a du déja connu, ils 'expriment donc en fonction de ce qui
n’est pas lui. C'est I'opération méme de l'analyse.

L’ Introduction a la métaphysique pousse aussi loin que possible
I'opposition de l'intuition et de ’analyse en montrant I'aptitude de

r M. M., p. 197. — * P, M., p. 210.



DUREE ET INTUITION 194

la premiére et I'impuissance de la seconde a saisir la durée (cela ne
signifie pas, bien entendu, qu’elles puissent s’ignorer totalement 1'une
Pautre ; au contraire, comme nous le verrons plus loin). Il est vain
de vouloir se donner l'intuition de la durée a l'aide de concepts
comme ceux d'unité et de multiplicité; en revanche, l'intuition
simple du moi s’éprouvant lui-méme comme continuité de change-
ment, comme durée, nous mettra en état de «savoir quelle unité,
quelle multiplicité, quelle réalité supérieure a l'un et au multiple
abstraits est 'unité multiple de la personne » 1. Alors que, réduite
par 'analyse & la multiplicité ou a I'unité abstraites, la durée « s’éva-
nouit en une poussiére de moments dont aucun ne dure » 2 ou devient,
sous le nom d’éternité, le « substrat immobile du mouvant », « I'intui-
tion de notre durée, dit Bergson, ... nous met en contact avec toute
une continuité de durées que nous devons essayer de suivre soit vers
le bas, soit vers le haut : dans les deux cas... nous nous transcendons
nous-mémes. Dans le premier, nous marchons a une durée de plus
en plus éparpillée... a la limite serait le pur homogene, la pure répé-
tition par laquelle nous définirons la matérialité. En marchant dans
I'autre sens, nous allons a une durée qui se tend, se resserre, s’inten-
sifie de plus en plus: a la limite serait I'éternité. Non plus... une
éternité de mort, mais une éternité de vie... Entre ces deux limites
extrémes l'intuition se meut, et ce mouvement est la métaphysique
méme. »3 Unité et multiplicité ne sont des concepts antagonistes
que pour une pensée qui va des concepts aux choses, parce qu’elle
prend les concepts pour des parties composantes de la réalité, alors
qu’ils n’en sont que des notations partielles. « Mais de 1'objet, saisi
par intuition, on passe sans peine... aux deux concepts contraires ;
et comme, par la, on voit sortir de la réalité la these et I'antithese,
on saisit du méme coup comment cette thése et cette antithése s’op-
posent et comment elles se réconcilient. 11 est vrai qu’il faut procéder
pour cela & un renversement du travail habituel de l'intelligence. » 4
On ne peut donc passer de l'analyse qui opére sur l'immobile a
I'intuition qui s’installe dans la mobilité, autrement dit dans la durée.
Quant au passage inverse, il est non seulement possible, mais néces-
saire, parce que 'intuition, une fois obtenue, a besoin de I'instrument
conceptuel pour se formuler et se communiquer. Il est vrai que les
concepts dans lesquels elle cherchera alors a prendre corps ne seront
plus les concepts rigides et tout faits de ’analyse, mais « des repré-
sentations souples, mobiles, presque fluides»s, qui ne sauraient
d’ailleurs I’épuiser. Ce n’est pas tout : ce savoir conceptuel, dont elle
est le dépassement, 'intuition ne peut cependant s’en passer. Elle

(M)

1 P M., p 223 — 2P M,
4 P M, p 224 — 5P M 2

“2

p- 235. — 3 P. M., p. 237-238.
p. 2I3.



178 CHARLES FAVARGER

implique, au contraire, un effort pour assimiler 1’ensemble d’obser-
vations et d’expériences qui constitue la science positive. « Car on
n’obtient pas de la réalité une intuition, c’est-a-dire une sympathie
spirituelle * avec ce qu’elle a de plus intérieur, si I'on n’a pas gagné
sa confiance par une longue camaraderie avec ses manifestations
superficielles. »2

Si, en philosophie, le savoir conceptuel reste l'auxiliaire indis-
pensable de l'effort d’intuition, inversement l'intuition est & 1’origine
de « ce qui s’est fait de plus grand dans les sciences... La mathématique
moderne est précisément un effort pour substituer au fowt fait ce
qui se fait, pour suivre la génération des grandeurs, pour saisir le
mouvement, non plus du dehors et dans son résultat étalé, mais du
dedans et dans sa tendance a changer, enfin pour adopter la conti-
nuité mobile du dessin des choses. » 3 Seulement, soucieuse de rigueur
et d’utilité, la science s’empresse toujours de convertir 'invention
qu’elle doit a l'intuition en symboles précis et aisément maniables.
C’est cette connaissance symbolique, a laquelle on a trop souvent
voulu réduire la science, qui est relative, tandis que la connaissance
intuitive atteint ’absolu, quand la science ne 1’étouffe pas sous son
appareil logique. « La science et la métaphysique se rejoignent donc
dans l'intuition. Une philosophie véritablement intuitive réaliserait
I'union tant désirée de la métaphysique et de la science... Elle met-
trait plus de science dans la métaphysique et plus de métaphysique
dans la science. »+

On voit par ce texte que Bergson, en 1903, croyait encore a la
possibilité d'une sorte de symbiose de la métaphysique et de la
science. De méme, devant les difficultés rencontrées par l’analyse
dans son vain effort pour saisir une réalité mobile et changeante a
partir de concepts aux contours arrétés, c’était encore a l'intelligence
qu'il demandait « de suivre la marche inverse » 5. Dans la discussion
qui suivit sa communication de 19or a la Société frangaise de philo-
sophie sur Le parallélisme psycho-physique, Bergson opposait, comme
la lettre a l'esprit, un intellectualisme faux, « qui immobilise les idées
vivantes en concepts solidifiés » & un intellectualisme vrai, « qui vit
ses idées » 6, Mais dans la rédaction définitive qu’il a donnée, trente
ans plus tard, dans La pensée et le mouvant, de UIntroduction a la
métaphysique, Bergson a remplacé le terme d’imtelligence par ceux

2 P. M., p. 254.

3 P. M., p. 241-242.

4 P. M., p. 244.

5 P. M., p. 241.

6 BERGSON : Ecrits et paroles. Textes rassemblés par R.-M. Mossé-Bastide,
Paris, P.U.F., 1957, I, p. 160.



DUREE ET INTUITION 179

de pensée et d'esprit, 'adjectif intellectuel par celui de spirituel, et
dans une note * il dit avoir été « amené, par un souci croissant de
précision, a distinguer plus nettement lintelligence de l'intuition,
comme aussi la science de la métaphysique ». Ayant donné jusqu’alors
au mot intelligence un sens large, il va le prendre désormais dans
le sens restreint d’activité conceptuelle et discursive de notre esprit
pour l'opposer a celui d’intuition. L’Introduction d la métaphysique
de 1go3 ne séparait pas encore l'intuition de l'intelligence, mais elle
y tendait par la distinction tranchée qu’elle établissait entre I'intui-
tion et 1'analyse, celle-ci étant méme définie en un passage comme
la négation de celle-1a 2. M. Husson, a qui nous empruntons l’essentiel
de ces remarques, montre que Bergson devait étre amené a opposer
intuition et intelligence par sa réaction contre le criticisme kantien
et 'empirisme, par l'intellectualisme étroit de ses adversaires comme
par la hite quelque peu excessive que mettaient ses disciples, Le Roy
en particulier, & tirer de sa doctrine la condamnation des positions
traditionnelles. Cette opposition « apparait a celui qui serre la pensée,
écrit M. Husson, beaucoup plus que comme son expression directe,
comme l'effet de sa réflexion sur les doctrines antérieures auxquelles
elle s’attaque... Loin donc de lui étre essentielle, elle ne s'imposerait
que dans la mesure ol le philosophe formule ses conclusions en fonc-
tion d'un énoncé du probléme de la connaissance, devenu classique
chez les modernes, que son inspiration, suivie jusqu’au terme de ses
exigences, conduirait plutdét a remettre en cause. »3

Dans 1'Evolution créatrice (19o7), 'antithése de l'intuition et de
I'intelligence semble de prime abord d’autant plus fortement marquée
qu’elle est fondée sur celle du vivant et du non-vivant, nouvel avatar
du dualisme bergsonien. « L'intelligence est caractérisée par une
incompréhension naturelle de la vie » 4, tandis que l'intuition de la
durée, appliquée non plus seulement a la vie consciente, mais a la
vie en général, y retrouve les mémes caracteéres de continuité indivisée
et de création.

Cette parenté du psychique et du vital permet a Bergson d’adopter
ici la méme démarche dialectique que dans I'Essa:. De méme que,
dans 'analyse de 1’acte libre, il réfutait les indéterministes en mon-
trant qu'’ils partaient, avec les déterministes, d'une illusion commune,
celle de I'acte accompli, de méme il repousse les prétentions du fina-
lisme, qui se croit seul capable d’expliquer l’évolution, alors qu’il
est victime de la méme illusion que le mécanisme : I'illusion de 1’évolué.
Tout comme la liberté, la vie ne peut étre envisagée que sub specie
durationis. Et si la matiére dure, elle aussi, ce ne peut étre que d’'une

M., p. 244 ; cf. notes, p. 201 et p. 246.
M., p. 219. — 3 Op. ¢cit,, p. 46. — 4 E. C., p. 179.



180 CHARLES FAVARGER

durée de contrebande, empruntée a la vie et qui tend a se relacher
de plus en plus. Cest qu’en effet il faut distinguer dans l'univers
« deux mouvements opposés, 1'un de « descente », I'autre de « montée ».
Le premier ne fait que dérouler un rouleau tout préparé. Il pourrait,
en principe, s’accomplir d'une maniére presque instantanée, comme
il arrive a un ressort qui se détend. Mais le second, qui correspond
a un travail intérieur de maturation ou de création, dure essentielle-
ment, et impose son rythme au premier, qui en est inséparable. »

Si 'on prolonge par la pensée le mouvement de descente jusqu’a
son terme, on aboutit a 1’espace. Rappelons que, dés Maticre et
mémorire, Bergson dénie a 'espace toute réalité concréte. « Un milieu
de ce genre, dit-il, n’est jamais per¢u; il n’est que congu.»2 La
matiére ne se confond donc pas avec lui. Mais la science traite la
matiére comme si elle était le domaine des systémes isolables ou
I'on peut négliger le fil ténu des influences réciproques qui relient
ces systémes entre eux et les font participer de proche en proche
a la durée immanente au tout de 'univers. La perception, en proje-
tant dans la diversité sensible, sous forme de corps distincts, les
lignes de notre action virtuelle, procéde a la facon tout empirique
d'une science rudimentaire, selon un mode de divisibilité spatiale
dont elle trouve déja l’esquisse dans la matiére méme. Et 'opération
par laquelle, sur une échelle plus vaste, la science isole dans I'univers
des systémes clos, découle des mémes besoins pratiques que la per-
ception et ne fait que suivre plus avant les voies frayées par celle-ci
dans l'enchevétrement du réel. Il en résulte que l'intellectualité va
dans le méme sens que la matérialité¢, mais plus loin qu’elle encore,
puisqu’elle s’efforce de faire coincider I'étendue concréte avec un
cadre spatial sous-jacent. Si l'esprit se porte si naturellement au
terme du mouvement de la matérialité, c’est que la matiére elle-
méme 1'y engage en lui suggérant a travers I'extension la représen-
tation d’un espace homogeéne et indéfiniment divisible. Mais, d’autre
part, cette représentation de I'espace git au fond de I’esprit et chaque
fois que le moi s’abandonne pour s’absorber dans l'instantané, elle
réapparait, en arriere-plan de cet état de détente et d’éparpillement.
« Nous nous expliquerions ainsi, dit Bergson, que la matiére accentuat
encore sa matérialité sous le regard de l'esprit. Elle a commencé
par aider celui-ci & redescendre sa pente a elle, elle lui a donné I'im-
pulsion. Mais esprit continue, une fois lancé... Ainsi l'espace de
notre géométrie et la spatialité des choses s’engendrent mutuelle-
ment... » 3

1 E.C, p. 12
2 E.C, p. 170; cf. I. M. dans P. M., p. 23I.
3 E.C., p. 22z0-221.



DUREE ET INTUITION 181

En conséquence, bien que la matiére soit suffisamment «lestée
de géométrie » r pour que la science puisse prétendre nous en donner
une connaissance non relative, quoique approximative, il n’en reste
pas moins quun élément irréductible de succession la distingue de
I'espace. « La matiére s’éfend dans 'espace sans y étre absolument
étendue » 2, par le fait méme de la durée dont elle est encore animée,
de cette durée ni «allongeable, ni rétrécissable a volonté»3 qu’il
faut au morceau de sucre pour fondre dans un verre d’eau et qui
est un absolu pour ma conscience comme pour le tout de l'univers.

Et c’est grice a la durée que les deux mouvements de la matiére
et de la vie, pour étre de sens contraires, n’en sont pas moins soli-
daires. Solidaires, parce que le premier ne doit qu'au second de se
produire a une vitesse déterminée, et non pas infinie. De sens con-
traires, parce que « le physique est simplement du psychique inverti »,
c’est-a-dire qu’il suffit, pour passer du vital au géométrique, d'une
inversion, voire d’ une interruption du mouvement de la vie. En quoi
consiste cette inversion, ou l'interruption de la cause équivaut a
un renversement de l'effet ? s Bergson répond par le principe de
Carnot, selon lequel les énergies physiques tendent a se dégrader en
chaleur et la chaleur a se répartir également entre les corps. La
dégradation est d’ordre qualitatif et ne contredit pas la loi quan-
titative de la conservation de 1’énergie ; elle signifie simplement que,
la quantité d’énergie restant rigoureusement la méme, la diversité
du monde sensible, diversité grace a laquelle il est pour nous préci-
sément le monde sensible, tend a s’égaliser par transition graduelle
de I'hétérogénéité a I’homogénéité. C’était la these de Lalande dans
La dissolution opposée a I'évolution (1899). Mais la vie n’est pas pour
Bergson, comme pour Lalande, un phénomeéne secondaire et en
somme négatif dans la marche générale 2 la dissolution. Au contraire,
selon lui, le principe de Carnot « nous suggere 'idée d'une chose qui
se défait », tandis que la vie est le processus de sens contraire par
lequel cette méme chose « se fait » 6. La vie est accumulation d’éner-
gie, la matiére est déperdition d’énergie et il faut bien qu’l y ait
eu d’abord accumulation pour qu’il puisse y avoir déperdition. Méme
si celle-ci I’emporte peu a peu, elle ne sera jamais que le déficit d'une
activité créatrice. Effectivement 1'élan wvital, entravé et ralenti,
souvent vaincu par le mouvement descendant de la matiére, a subi
bien des échecs. « Sur un seul point il passe librement, entrainant
avec lui I'obstacle, qui alourdira sa marche, mais ne l'arrétera pas.
En ce point est 'humanité. » 7

r E.C, p. 239. — 2 E.C, p. 222. — 3 E.C,, p. 10.
4 E.C, p. 2200 — 5 E.C, p. 258. — ¢ E.C., p. 266.
7 E.C., p. 292.



182 CHARLES FAVARGER

Le dualisme du vivant et du non-vivant marque une nouvelle
étape de la philosophie bergsonienne. Dans Matiére et mémoire la
notion de rythme signifie la fixation, dans un instant de notre durée,
de la permanence apparente qui, sous le nom de qualité sensible,
recouvre des multitudes de vibrations élémentaires. Le dualisme
tension-extension avait donc un caractére statique. Celui de I’Evolu-
tion créatrice est constitué par les deux mouvements inverses de la
vie et de la matérialité. Il serait, lui, essentiellement dynamique.
Mais ces deux formes de dualisme ne s’excluent point. La premiére
sert a expliquer la perception, qui prend sur le devenir des choses
des vues stables. Seulement il ne faut pas étre dupe de cette illusion
de stabilité que Bergson a si souvent dénoncée et qui vient de ce
que le sujet et 1'objet sont I'un vis-a-vis de I'autre dans une situation
analogue a celle de deux trains, allant dans le méme sens, a la méme
vitesse. « C'est un certain réglage de la mobilité sur la mobilité qui
produit I'effet de I'immobilité. » * Si, dépassant la relation particu-
liere de l'objet au sujet, notre vision s’élargit pour embrasser le
devenir universel, il nous faudra envisager I’élan vital qui traverse
les individus et les espéces et la tendance qui définit la matérialité
comme deux directions, divergeant 'une vers le haut, l'autre vers
le bas, d'un méme mouvement qui « emporte les étres et les choses » 2,

Dans le drame cosmique ou s’affrontent la vie et la matiére, la
matiére est toujours pour la vie un obstacle a surmonter ou a tourner ;
devant la résistance de la matiére, la vie succombe, sur certaines
lignes d’évolution, a une torpeur envahissante, & une ankylose annon-
ciatrice de mort. Nous avons vu cependant que la matérialité, bien
qu’étant relichement, inversion de la tendance vitale, conserve, sous
forme de durée, quelque chose de 1’élan originel. Ajoutons que cette
solidarité n’est pas a sens unique. En effet, la nécessité ou la matiere
met la vie de préciser ses tendances en les diversifiant peut étre
considérée comme un service qu’elle lui rend. La vie est ainsi contrainte
a un perpétuel effort d’invention et de création. Vie et matiere
seraient, en ce sens, complémentaires.

Complémentaires aussi, et & plus forte raison, les tendances entre
lesquelles 1'élan vital a vu se diviser le principe spirituel dont il
est porteur. Certes, on connait la céleébre formule bergsonienne ou
se trouvent résumés les caractéres antithétiques de l'intelligence et
de l'instinct : « I1 y a des choses que l'intelligence seule est capable
de chercher, mais que, par elle-méme, elle ne trouvera jamais. Ces
choses, I'instinct seul les trouverait ; mais il ne les cherchera jamais. » 3

t La perception du changement (1911), dans P. M., p. 198.
2 Ibid., p. 199.
3 E.C, p. 164.



DUREE ET INTUITION 183

Le développement divergent de l'intelligence et de l'instinct mani-
feste, sur le plan de la connaissance, la différenciation des tendances
de la vie selon deux directions principales. La premiére aboutit, chez
les insectes, a la construction d’instruments organisés. On ne saurait
dire ici ou finit le travail organisateur de la matiére vivante et ou
commence l'instinct, celui-ci continuant et achevant celui-lA. L’ac-
tivité instinctive est définie par une si rigoureuse adéquation de
I'instrument a la fonction, de 'acte a la représentation que l'instinct
ne peut s'épanouir en connaissance. Cependant «c’est sur la forme
méme de la vie... qu’est moulé l'instinct... Si la conscience qui som-
meille en lui se réveillait, s’1l s’intériorisait en connaissance au lieu
de s’extérioriser en action... il nous livrerait les secrets les plus intimes
de la vie.»r Sur l'autre grande voie de I’évolution, celle qui par
les Vertébrés aboutit a 'homme, l'intelligence, aprés s’étre long-
temps cherchée, prend enfin chez ce dernier possession d’elle-méme
dans et par la fabrication d’instruments inorganisés. L’imperfection
de l'instrument fabriqué a pour effet de laisser toujours subsister
un écart entre la représentation et l'action. C’est de cet écart, de
ce déficit, accidentel dans ’activité instinctive, normal dans l'activité
intelligente, que nait la conscience, de sorte que «la connaissance
est plutdt jouée et inconsciente dans le cas de l'instinct, plutdt pensée
et consciente dans le cas de lintelligence » 2. En outre, étant fait
d’'une matiére inorganisée, l'instrument fabriqué peut prendre une
forme quelconque et servir & n’importe quel usage, ouvrant ainsi
a l'activité intelligente, par la création de besoins nouveaux, « un
champ indéfini ol il la pousse de plus en plus loin et la fait de plus
en plus libre » 3. Une fois I'intelligence comprise comme une fonction
vitale, qui consiste a fabriquer des outils, son affinité avec la matiére
et son inaptitude a comprendre la vie se trouvent expliquées du
méme coup.

Cependant, la dissociation qui s’opére a partir de l'activité
psychique originelle n’est pas compléte et «il n'y a pas d’intelligence
ol1 I'on ne découvre des traces d’instinct, pas d’instinct surtout qui
ne soit entouré d'une frange d’intelligence » 4. L’intuition trouverait
ainsi son fondement dans la vie, puisqu’elle consiste a en dilater les
puissances complémentaires, en les intensifiant 1'une par l'autre. Si
« I'instinct est sympathie » 5, l'intuition serait cette sympathie devenue
consciente et, par la, capable d’« étendre son objet»s et aussi de
«refléchir sur elle-méme » 5. Mais la conscience et la réflexion sont
I’'apanage de l'intelligence, de sorte que lintuition virtuelle qui
sommeille dans l'instinct ne se réveillera qu’a ’appel de I'intelligence.

E C, p. 158. — 3 E.C., p. 153.
E. C.,, p. 101.



I 84 CHARLES FAVARGER

Certes, ce n’est pas sans lui faire violence que l'intelligence applique
a la vie des cadres et des méthodes valables pour la connaissance
de la matiere ; mais, si maladroite qu’elle soit dans le domaine de
la vie, elle a au moins, contrairement a l'instinct qui y est pourtant
chez lui, le mérite d’en avoir entrepris 1'exploration. Et seule encore
elle est capable, par un effort de réflexion, d’apercevoir I'inadéquation
de ses méthodes habituelles et, au terme d'une longue recherche,
de demander a I'intuition le coup de sonde qui la fera pénétrer dans
I'intimité de la vie. Pour obtenir ce coup de sonde, la réflexion philo-
sophique peut s’autoriser de I'exemple de l'art, qui vise lui aussi a
se replacer dans son objet par un effort de sympathie. Mais, comme
I'art «n’atteint que l'individuel » 1, elle devra, tout en s’orientant
dans le méme sens que lui, « prendre pour objet la vie en général » 1.

Si proche de l'instinct que lintuition puisse donc paraitre au
premier abord, en raison surtout de cette compréhension de la vie
qu’ils ont en commun, elle s’en distingue cependant par le caractére
conscient de ses démarches et par l'effort de réflexion que suppose
chacune de ses découvertes. Ainsi, & condition d’accepter une notion
de l'intelligence assez large pour englober toute pensée réfléchie, on
pourrait, avec M. Husson, «dire que l'intuition est une forme de
I'intelligence » 2 et méme « qu’elle en est la forme primordiale, puisque
notre faculté conceptuelle et discursive n’en est qu'une détente » 2.
« En prenant le mot intelligence dans le sens trés large que Kant
lui donne, je pourrais appeler ¢ntellectuelle I'intuition dont je parle,
écrivait en 1929 Bergson a M. Jacques Chevalier. Mais je préférerais
la dire supra-intellectuelle, parce que j’ai cru devoir restreindre le
sens du mot intelligence, et que je réserve ce nom a l’ensemble des
facultés discursives de l'esprit... » 3 C’est lorsque son coup d’ceil sur
I'histoire des systémes dans le chapitre IV de L’évolution créatrice
I’améne une nouvelle fois & examiner le kantisme, que Bergson en
vient a dégager nettement le caractére supra-intellectuel de 'intui-
tion. La distinction kantienne entre la matiére et la forme de la
connaissance « frayait la voie & une philosophie nouvelle, qui se fat
installée dans la matiére extra-intellectuelle de la connaissance par
un effort supérieur d’intuition » 4. Mais Kant ne s’engagea pas dans
cette vole, parce que, imbu de la croyance & I'unité de la science,
il ne vit pas que la science devient « de moins en moins objective,
de plus en plus symbolique, a mesure qu’elle va du physique au
psychique, en passant par le vital»s. Il ne voulut donc admettre
d’autre intuition que sensible; or le caractére symbolique et, par
conséquent, relatif de celle-ci, appliquée aux choses de la vie et de

1 E.C., p. 192. — 2z Op. cit,, p. 124.
3 J. CHEVALIER : Bergson, Paris, Plon, 1934, p. 304 (appendice).
4 E.C., p. 387. — 5 E. C., p. 388.



DUREE ET INTUITION 185

I'esprit, devait nécessairement rejaillir sur toute connaissance.
Pourtant, puisque nous en avons une représentation symbolique, il
faut bien qu’il y ait « une intuition du psychique, et plus générale-
ment du vital, que 'intelligence transposerait et traduirait sans doute,
mais qui n’en dépasserait pas moins l'intelligence » 1, intuition supra-
ou ultra-intellectuelle, en continuité avec l'intuition sensible, quoique
de sens contraire. A la lumiére de ce passage de L’évolution créatrice,
la distinction de lintuition et de lintelligence apparait comme
insuffisante. « Ce n’est plus deux, mais quatre termes, conclut
M. Husson, qu'une analyse plus serrée devrait distinguer dans la
connaissance explicite : Vintuition sensible, dont le fond, constitué
par la perception pure de Matiére et mémoire, est une coincidence
de Vesprit avec la matieére... lintelligence proprement dite, qui, en
découvrant 1’ordre inhérent & ce premier donné, nous permet d’appro-
fondir la nature du monde inerte ; U'intuition wultra-intellectuelle, par
laquelle nous atteignons, avec la durée, I'étoffe méme des réalités
vitales et spirituelles ; enfin une faculté supérieure de compréhension,
qui serait a cette intuition ultra-intellectuelle ce que l'intelligence
est a l'intuition sensible, et qui nous livrerait seule le fond des choses.
Cette vue en profondeur ferait évanouir l’anti-intellectualisme si
souvent prété a la doctrine de 'intuition, comme une apparence née
de la confusion des plans. » 2

L’interprétation de M. Husson a le mérite de mieux rendre
compte non seulement des aspects complexes de la théorie bergso-
nienne de la connaissance, mais aussi de ses rapports avec la méta-
physique qui lui sert de support. Les quatre termes qu’elle distingue,
pris deux a deux, permettent de définir deux directions de l'esprit
ou de la conscience. Selon la premiére, la conscience est orientée vers
le dehors et, se déterminant en intelligence, se concentre sur 1’élabo-
ration des données de l'intuition sensible. Sur le chemin inverse,
celui qui le raméne a lui-méme, l'esprit retrouve dans l'intuition de
la durée le secret d’une coincidence vécue avec le pouvoir de création
de soi par soi par lequel se prolonge en lui 1’élan vital. L’intuition
étant « vague et surtout discontinue »3, le role de l'intelligence est
de la soutenir et de la développer, de la contrdler aussi; mais pour
cela il Iui faut « renverser sa direction naturelle » et « se tordre sur
elle-méme » 4. Ainsi la vie mentale se trouve participer « du double
mouvement par lequel la durée se concentre en réalité spirituelle ou
se dilue en réalité matérielle»s, selon I’heureuse formule de M. Husson.

D’ailleurs, contrainte par les nécessités de 'analyse a s’exprimer
le plus souvent sous une forme dualiste, la pensée bergsonienne ne

E.C., p. 389. — 2 Op. cit,, p. 131. — 3 E. C., p. 290.
E.C., p. 175. — 5 Op. cit.,, p. 132.

13



186 CHARLES FAVARGER

laisse pas d’affirmer 1'unité profonde de l'univers, d'une part, et de
I'esprit, d’autre part. Puisque tout dans l'univers est suspendu au
développement de la poussée vitale, c’est de celle-ci, en définitive,
que l'univers tient et son unité et sa réalité. Certes, cette primauté
du vital est précaire, car, partout ol la tension se relache ou s’in-
terrompt, la matérialité gagne du terrain, étant ce relaichement, cette
interruption méme. Néanmoins la matiére n’a de réalité concréte
pour nous, sujets percevants et agissants, qu'autant qu’elle participe
encore de la vie, lui empruntant quelque chose de sa durée. « Le
bergsonisme, dit avec profondeur M. Jankélévitch, nous apparait
comme un monisme de la substance, un dualisme de la tendance. 11
n'y a de réalité absolue que la vie, et I'espace n’existe que par la
vitalité de contrebande qu’il a réussi a dérober... L’espace n’est rien,
mais la tendance antivitale qui aboutit a ce rien est vraiment quelque
chose. » * En ce qui concerne I'unité de la vie mentale, la principale
difficulté de Matiére et mémoire était que U'esprit était réduit a osciller
perpétuellement entre deux positions extrémes. D'une part, tout le
passé inagissant était relégué dans l'inconscient ou, s’il apparaissait
a la conscience, ce ne pouvait étre que dans des états de réve ; d’autre
part, la conscience, normalement tendue vers ’action, se concentrait
dans le présent et s’y trouvait de plain-pied avec la matiére. Ces
deux poles de la vie psychique, nous les retrouvons avec l'instinct
— qui serait connaissance de la vie, Esprit, «si la conscience qui
sommeille en lui se réveillait » 2 — et l'intelligence qui ne se sent
chez elle que dans la matieére. Mais instinct et intelligence ne sont
pas imperméables 'un a l’autre, puisque l'intuition consiste précisé-
ment 4 mettre en ceuvre dans chacune de ces facultés les virtualités
qu’elle a gardées de sa communauté d’origine avec 1'autre. L’oppo-
sition du réve, refuge de l'esprit, et de l'action, domaine de 'intelli-
gence, se résoudrait finalement dans la coexistence, attestée en nous
par l'intuition 3, des tendances interdépendantes de la vie. Ainsi nos
durées individuelles, ol la coupure entre le passé et le présent n’était
que relative & notre mode de perception, sont comme des filets du
courant irrésistible qui entraine, avec nous, I'ensemble des étres
organisés.

Nous essayerons d’indiquer briévement, pour conclure, comment
les quelques lignes maitresses de la pensée bergsonienne que nous
nous sommes efforcé de dégager se prolongent ou s’infléchissent dans
Les deux sources de la morale et de la religion (1932). Partis d'un
dualisme radical Espace-Temps, nous avons vu le premier de ses

1 Op. cit,, p. 244. — 2 E.C., p. 179.
3 « L’intuition est l'esprit méme et, en un certain sens, la vie méme »

(E. C., p. 290).



DUREE ET INTUITION 187

termes perdre peu a peu tout caractére positif au profit du second,
pour finir par n’étre plus que son inversion ou sa négation. Cepen-
dant, si la durée concentre en elle désormais toute la réalité de 1'uni-
vers, le dualisme n’est pas aboli pour autant; au contraire on le
retrouve, plus inexpugnable que jamais, installé au cceur méme du
temps sous la forme de deux tendances inverses. Cela est si vrai
qu’il sert de fondement dans Les deux sources a tout un jeu d’oppo-
sitions nouvelles (de la société et de la morale closes a la société et
a la morale ouvertes, de la religion statique a la religion dynamique).

Entre le clos et ouvert, L’évolution créatrice relevait déja une
différence non pas de degré, mais de nature. En devenant un théme
essentiel des Deux souwrces, cette opposition du clos & I'ouvert appa-
rait comme recouvrant exactement celle de l'instinct a l'intuition,
que L’évolution créatrice n’affirmait nulle part explicitement, mais
qu’elle laissait pressentir a l'arriére-plan de celle qui y était mise
en lumiére, avec les nuances et les réserves que 'on sait, entre l'in-
tuition et I'intelligence. Dans cette nouvelle perspective, une fonction
intermédiaire, note M. Husson 1, est assignée a l'intelligence, plus
proche désormais de l'intuition que de l'instinct, parce qu’étant
reflexion et invention, elle porte en elle un ferment de liberté. Sans
doute agit-elle d’abord, sous la pression de linstinct, dans le sens
de la cohésion sociale, en élevant 1’ensemble des habitudes imposées
par la vie en commun au rang d’obligation morale. Mais c’est elle
aussi et surtout qui, mise en branle par l'intuition, incorpore, sous
forme d’idées, la morale ouverte & la morale sociale pour la trans-
figurer. Elle joue le méme role entre l'intuition mystique et la reli-
gion statique, renouvelant celle-ci par une dogmatique et une méta-
physique qui tentent d’exprimer ’émotion créatrice ol s’alimente
celle-1a.

Notons qu’ici encore le dualisme traduit un effort pour transcender
I'un de ses termes par l'autre, c’est-a-dire qu’il met ’accent sur ce
qui dans I’élan vital, dépouillé des nécessités biologiques productrices
de formes closes, est dynamisme spirituel, tendant & rouvrir ce qui
est fermé. Il y a ainsi transition de la durée, en tant que poussée
créatrice ou le vital et le spirituel sont intimement mélés 2, & une
durée qui serait le mouvement ascensionnel par lequel 1’homme,
surmontant les contraintes physiques et sociales, substituant la
morale-aspiration a la morale-obligation, parviendrait a une liberté
assez haute pour céder a la loi de 1'amour divin.

Neuchdtel. : CHARLES FAVARGER.
r Op. cit., p. 201 sq.

2 ¢ En principe, la conscience est coextensive a la vie» (La conscience et la
vie (1911) dans E. S., p. 8).



	Durée et intuition

