
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1960)

Heft: 3

Artikel: Durée et intuition

Autor: Favarger, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DUREE ET INTUITION1

De même que le cogito, avant de fournir à Descartes le critère
de l'évidence, lui permet de se saisir comme substance pensante,
ainsi l'intuition bergsonienne est d'abord expérience immédiate du
temps vécu, de la durée, avant de se développer en théorie de la
connaissance. « La représentation d'une multiplicité de pénétration
réciproque, toute différente de la multiplicité numérique — la
représentation d'une durée hétérogène, qualitative, créatrice — est le point
d'où je suis parti et où je suis constamment revenu », écrivait Bergson
dans une lettre à Hôffding 2.

Ainsi devait-il dès son Essai sur les données immédiates de la
conscience (1889) nous restituer de la durée une image épurée de
tout symbolisme spatial et centrée sur l'expérience profonde de la
liberté.

Expérience de la liberté et expérience de la durée sont en effet
inséparables. On peut se demander laquelle, en dernière analyse,
éclaire le mieux l'autre. Si l'on en croit l'avant-propos, les deux
premiers chapitres de l'Essai, traitant des notions d'intensité et de
durée, auraient été écrits pour servir d'introduction au troisième,
consacré au problème de la liberté. Ce troisième chapitre ne servirait-il
pas aussi bien d'illustration ou de démonstration aux deux
premiers Sans doute les difficultés inhérentes au problème de la liberté
s'évanouissent-elles à la lumière de la notion bergsonienne de durée,
mais celle-ci ne trouve-t-elle pas à son tour une précieuse confirmation
dans une conception de la liberté qui fait largement appel au sentiment

que chacun peut en avoir La conscience immédiate de la
liberté s'impose à nous plus facilement, en effet, que celle d'une
durée exempte de toute référence à l'espace. Aussi n'est-il pas exagéré

1 Exposé présenté, en septembre 1959, au Congrès Bergson organisé par
la Société romande de philosophie.

2 Harald Hôffding : La philosophie de Bergson, trad, fr., Paris, Alcan,
1916. La lettre de Bergson est citée en appendice, p. 160-161. Pour les citations
des œuvres de Bergson, nous nous sommes servi des éditions suivantes : D. I.,
32e éd., 1932 ; M. M., 28e éd., 1934 ; E. C, 44e éd., 1937 ; E- -S., 20e éd., 1936 ;

D. S. M. R., 10e éd., 1932 ; P. M., 5e éd., 1934.



170 CHARLES FAVARGER

de dire que tout l'Essai n'est qu'un effort d'analyse, jamais achevé,
sans cesse repris, pour dégager cette donnée de la conscience : la
durée dans sa pureté originelle. Encore la représentation de l'espace

y est-elle partout sous-jacente, puisque chacun des caractères qui
définissent la durée renvoie, par une sorte de balancement continuel,
à un caractère opposé de l'espace. Il y a à cette symétrie un danger
qui serait de nous inviter, selon la pente naturelle de la pensée
discursive et du langage, à transporter aux caractères de la durée la
netteté et la rigidité propres à ceux de l'espace. Certains critiques
de Bergson n'y ont pas échappé.

M. Roger-E. Lacombe, dans de minutieuses et pénétrantes
analyses, a montré (contre Bergson, pense-t-il) que la continuité de la
vie psychologique n'exclut pas la distinction ". Or, elle ne l'exclut
pas davantage pour Bergson, si l'on veut bien y regarder de près
et ne pas prendre ici le terme de distinction dans un sens spatial.
La continuité de la durée est pénétration réciproque d'états
indistincts, certes ; mais cela signifie seulement que ces états ne sont
pas extérieurs les uns aux autres, qu'ils ne peuvent être isolés les

uns des autres par des contours distincts comme des objets situés
dans l'espace. Leur indistinction, ainsi entendue, n'est pas
indifférenciation ; au contraire, leur continuité implique l'hétérogénéité 2.

Si, en effet, ils s'organisent intimement entre eux, comme les notes
d'une mélodie, chacun d'eux ne laisse pas d'être qualitativement
différent de tous les autres, sa nuance particulière constituant un
élément d'irréductible nouveauté et d'imprévisibilité.

M. Bachelard, lui, s'appuie sur la réalité de l'instant, « élément
temporel primordial » 3, pour nier la continuité de la durée.
L'organisation de « systèmes d'instants » 4 déterminerait dans la durée des

rythmes discontinus séparés par des arrêts, des vides, des repos.
Mais, comme le remarque M. Paul Fraisse dans un ouvrage récent
sur La psychologie du temps, cette discontinuité « nous est masquée
par une continuité que fournissent la tonalité affective des événements
et l'unité de leur signification. Chaque ensemble perçu s'insère dans

un courant où la permanence de nos attitudes et notre mémoire sont
des facteurs déterminants de la continuité » s. Voilà qui suffit, semble-
t-il, à justifier la thèse bergsonienne, bien que M. Fraisse opte pour

1 La psychologie bergsonienne, Etude critique, Paris, Alcan, 1933, chap.V.
2 Comme l'ont bien vu M. Jankélévitch (Bergson, Paris, Alcan, 1931,

p. 50-51), ainsi que M. Etcheverry qui écrit : « Par un étrange paradoxe, la
durée concrète unit donc la distinction des états successifs et leur implication
mutuelle » (A des du Congrès Bergson, Bulletin de la Société française de
philosophie, Paris, Colin, 1959, p. 104).

3 L'intuition de l'instant, Paris, Stock, 1932, p. 19.
4 La dialectique de la durée, Paris, Boivin, 1936, p. 5.
5 La psychologie du temps, Paris, P.U.F., 1957, p. 98.



DURÉE ET INTUITION 17I

celle de M. Bachelard. D'ailleurs celui-ci, distinguant des niveaux
temporels différents avec leurs rythmes propres, écrit : « Le temps
a une épaisseur. Il n'apparaît continu que sous une certaine épaisseur,

grâce à la superposition de plusieurs temps indépendants. » »

Sans doute la continuité, telle qu'il l'entend, ne peut-elle être que
« construite », bien loin d'être une donnée immédiate. Mais s'il est
vrai que, dans la thèse bergsonienne d'un changement qualitatif
continu, le paradoxe consiste à vouloir allier la continuité à
l'hétérogénéité, on ne voit pas que le paradoxe soit moins choquant pour
une durée qui n'aurait de continuité que seconde. Qu'il y ait là,
de toute manière, un paradoxe, il ne faut pas se le dissimuler. Mais
n'est-ce pas souvent le cas, lorsque l'intelligence discursive se trouve
devant une réalité que ne sauraient épuiser les vues partielles qu'elle
prend sur elle L'histoire récente de la science elle-même ne montre-
t-elle pas que des points de vue, jugés d'abord contradictoires, ont
fini par apparaître comme complémentaires à une physique mieux
informée de la richesse et de la complexité du réel

Le caractère tranché des antithèses de l'Essai s'expliquait par la
nécessité d'arracher le moi à la fascination de l'espace. Il ne pouvait
être que provisoire. Dans Matière et mémoire (1896), le contact se

trouve rétabli, par l'intermédiaire du corps, entre la conscience et
le monde extérieur. Par la perception, la conscience sort d'elle-même

pour se placer, en principe du moins, dans les choses. Mais l'espace

pur et homogène de la géométrie, dont toutes les parties sont
qualitativement indiscernables, n'offrirait aucune prise à la perception 2.

Aussi n'est-ce plus, dans Matière et mémoire, l'espace, mais bien la
matière, qui est douée désormais des attributs de la réalité étendue.

Inversement, la réalité psychologique de la durée est élargie aux
choses extérieures, la matière ne pouvant différer de l'espace que
dans la mesure où les choses ont une durée analogue à la nôtre.
C'est par ce biais que s'atténue le dualisme primitif.

Alors que dans l'Essai Bergson rendait le mouvement en partie
responsable de la confusion du temps et de l'espace, c'est à lui qu'il
recourt dans Matière et mémoire pour opérer la conciliation de leurs
caractères contradictoires. « Mais la question est justement de savoir
si les mouvements réels ne présentent entre eux que des différences
de quantité, ou s'ils ne seraient pas la qualité même, vibrant pour
ainsi dire intérieurement et scandant sa propre existence en un
nombre souvent incalculable de moments. » 3 Si tel était bien le cas,

1 La dialectique de la durée, p. 107.
2 Dans l'Essai, Bergson avait déjà été amené à distinguer l'espace géométrique

et l'espace sensible (p. 73-74), mais il laissait de côté la question de la
réalité qu'on peut attribuer à ces deux sortes d'espace.

3 M. M., p. 225.



172 CHARLES FAVARGER

la distance ne serait plus infranchissable qui sépare les qualités ou
sensations, que nous enfermons dans la conscience, d'une part, et
les mouvements qui se produisent dans l'espace, d'autre part. La
qualité ne serait en effet que la contraction par notre perception,
en un très bref instant de notre durée, d'une multitude innombrable
de vibrations ou d'ébranlements élémentaires. Ainsi entendue, elle
rend intelligible « le processus par lequel nous saisissons dans notre
perception, tout à la fois un état de notre conscience et une réalité
indépendante de nous M. Ce qui caractérise la conscience, c'est une
certaine tension, c'est-à-dire la faculté de se donner un équivalent
global et sommaire d'une multiplicité de phénomènes qui se déroulent
en dehors d'elle à un rythme infiniment plus rapide que celui de ses
états internes. Ainsi elle condense en une brève sensation les 400
trillions de vibrations qu'accomplit en une seconde la lumière rouge.
Bergson se trouve donc amené à imaginer des rythmes différents de
la durée « qui, plus lents ou plus rapides, mesureraient le degré de
tension ou de relâchement des consciences et, par là, fixeraient leurs
places respectives dans la série des êtres »2. Le dernier degré du
relâchement coïncide avec la nécessité, « loi fondamentale de la
matière » 3 ; la tension, au contraire, est la condition de la liberté.
A ce propos, notons, avec Mlle Adolphe 4, que dans la querelle qui
divise les physiciens en partisans et adversaires du déterminisme,
Bergson s'est toujours rangé du côté des premiers. «On peut donc,
et même on doit parler encore de déterminisme physique, écrit-il
en 1934, lors même qu'on postule, avec la physique la plus récente,
l'indéterminisme des événements élémentaires dont se compose le
fait physique. » s Son indéterminisme métaphysique suppose en effet
le déterminisme physique. La différence de tension qu'il constate
entre la conscience et les événements matériels explique que la
nécessité soit précisément la condition de notre action sur les choses.

Envisageons maintenant le dualisme bergsonien sous l'angle de
l'extension. Nous venons de voir la tension de la conscience opérer
la transmutation de la quantité en qualité ; Bergson montre qu'inversement,

loin d'être absolument inétendue, la sensation a en elle un
élément extensif qui la rapproche de l'étendue. En réduisant les

qualités sensibles à n'être que le contenu de sensations inextensives,
on s'expose à ne jamais comprendre par quelle «mystérieuse
correspondance » 6 elles traduisent les changements, les mouvements réels
qui se produisent dans l'étendue concrète. C'est à condition d'être
grosses de données extensives que nos perceptions nous mettent en
état d'agir sur la matière.

1 M. M., p. 227. — 2 M. M., p. 231. — 3 M. M., p. 234.
4 L'univers bergsonien, Paris, La Colombe, 1955, p. 105 sq.
5 P. M., p. 73, n. 1. — 6 M. M., p. 244.



DUREE ET INTUITION I73

Tension et extension seraient donc deux points de vue opposés
sur la réalité. L'extension, ce serait le contenu qualitatif de la sensation

s'étalant et se résolvant, dans l'étendue réelle, en ébranlements
élémentaires ; ce serait en quelque sorte la face que la qualité présente
du côté de la matière. La tension, ce seraient ces mêmes ébranlements

perçus globalement sous forme de qualité par notre conscience, la
continuité mouvante du réel solidifiée, puis fragmentée en corps
distincts, l'évolution du monde sensible ramassée par périodes autour
d'instants privilégiés. Tension et extension seraient, à leur degré
extrême, deux pôles dont l'intervalle serait comblé par une série de

degrés intermédiaires. C'est ainsi que s'atténue le dualisme bergsonien,

la quantité se contractant en qualité pour une conscience
tendue, la qualité se diluant en quantité pour une conscience qui
se détend et se laisse gagner par l'attirance de la matérialité '.

Ce qu'il faut retenir de cette évolution du dualisme, c'est d'abord
la transformation significative de la notion d'espace qui s'est opérée
entre l'Essai et Matière et mémoire. Dans l'Essai il y avait un espace
réel opposé à un temps réel, tous deux formant par interférence la
notion hybride et fictive du temps homogène. Dans Matière et mémoire,
au temps réel s'oppose l'étendue concrète, l'espace devenant à son
tour une pure fiction intellectuelle. Nous prolongeons la division en

corps distincts que notre perception fait subir à la mobilité indivisée
du réel par la fiction d'un espace homogène, indéfiniment divisible,
qui sous-tendrait l'étendue. Cet espace abstrait, qu'en raison de sa
commodité nous érigeons en substrat de la matière, n'a pas plus de
réalité que le temps homogène. «Espace homogène et temps homogène

ne sont donc ni des propriétés des choses, ni des conditions
essentielles de notre faculté de les connaître... ce sont les schemes
de notre action sur la matière. » 2

La notion de durée s'est trouvée naturellement elle aussi engagée,
et plus profondément encore, dans les vicissitudes du dualisme
bergsonien. Rapprochant dans Matière et mémoire le temps psychologique
de ce que l'on croyait être son contraire, Bergson attribue à la matière
une certaine durée. Plusieurs passages de l'Essai 3 font pressentir
cette extension de la durée au monde matériel. Cependant Bergson
se borne encore à y constater, sans l'expliquer, « quelque inexprimable
raison » en vertu de laquelle les choses semblent durer. « Ce mystère,

1 L'Essai ébauchait déjà l'idée de tension dans la constatation que toute
multiplicité quantitative se double pour la conscience d'une multiplicité
qualitative (p. 93-94) et celle d'extension dans la notion d'intensité où s'exprime
le fait que la sensation, sous son aspect qualitatif, « conserve quelque chose de
l'ébranlement physique auquel elle correspond » (p. 24). Mais l'espace et le
temps restaient étrangers à ce rapprochement des contraires.

2 M. M., p. 235.
3 P. 8l, 160, 175.



174 CHARLES FAVARGER

dit M. Jankélévitch, lui semble d'ailleurs tenir plutôt à la présence
de l'esprit qu'à une propriété des choses elles-mêmes. »x Quoi qu'il
en soit, comme le note également M. Jankélévitch, le bergsonisme
s'en tient, dès Matière et mémoire, à l'affirmation d'une durée
universelle, ce qui a fait dire à Thibaudet : « La métaphysique, cette
psychologie de l'univers. » 2 Si l'extension de la durée au monde extérieur

et l'hypothèse, qui en découle, des rythmes différents de la
durée ne paraissent pas modifier les caractères essentiels par lesquels
se définit le temps vrai dans la philosophie bergsonienne, il n'en est

pas de même du rapport entre la perception et la mémoire qui, tel
qu'il est présenté dans Matière et mémoire, remet précisément en
question le plus important de ces caractères, la continuité.

Sans doute Bergson affirme-t-il encore cette continuité dans
Matière et mémoire, lorsqu'il dit : « Notre caractère, toujours présent
à toutes nos décisions, est bien la synthèse actuelle de tous nos états
passés. » 3 De même nous lisons dans l'Introduction à la métaphysique
(1903) : « Il n'y a pas d'état d'âme, si simple soit-il, qui ne change
à tout instant, puisqu'il n'y a pas de conscience sans mémoire, pas
de continuation d'un état sans l'addition, au sentiment présent, du
souvenir des moments passés. En cela consiste la durée. » 4 Pas de
conscience sans mémoire, dit Bergson ; mais si, dans Matière et

mémoire, conscience devient synonyme « d'action réelle ou d'efficacité

immédiate » s, la mémoire que Bergson nous présente comme
inséparable de la conscience n'englobe plus alors tout le passé, mais
seulement les souvenirs qu'elle en peut tirer en raison de leur intérêt
actuel. Tous les autres souvenirs restent inconscients, c'est-à-dire
inagissants. On ne peut plus parler de l'immanence de tout le passé
à chaque instant présent de notre durée. Il y aurait donc coupure
de la durée en passé et en présent, car on ne voit pas quel rapport
établir entre l'inconscient où se trouve rejeté tout ce qui, du passé,
n'intéresse pas l'action présente et la conscience orientée vers l'action
et concentrée sur le présent sensori-moteur.

Peut-être cet hiatus n'affecte-t-il que le moi superficiel et, pour
rétablir la continuité de la durée, peut-être suffirait-il de se dérober
aux sollicitations du monde extérieur pour ressaisir le moi dans ses
couches profondes, comme l'Essai nous y invitait. Mais Matière et
mémoire nous apprend à considérer semblable attitude de la
conscience comme une évasion hors du domaine de l'action dans celui
du rêve 6. En effet, si cette attitude permet au moi de réintégrer
tout son passé, elle le détache par contre du présent. « Notre vie

1 Op. cit., p. 65.
2 Le bergsonisme, Gallimard, 11e éd., 1939, I, p. 42.
3 P. 158. — 4 P. M., p. 227. — 5 P. 153. — <5 P. 182 sq.



DUREE ET INTUITION I75

psychologique passée, tout entière, écrit Bergson, conditionne notre
état présent, sans le déterminer d'une manière nécessaire ; tout
entière aussi elle se révèle dans notre caractère, quoique aucun des

états passés ne se manifeste dans le caractère explicitement. Réunies,
ces deux conditions assurent à chacun des états psychologiques passés

une existence réelle, quoique inconsciente. » " Mais cette existence
inconsciente du passé a beau influer obscurément sur notre vie
présente, la scission du temps de la conscience en passé inagissant et
en présent sensori-moteur n'en reste pas moins nette.

Ce n'est d'ailleurs qu'à ce prix que la conscience peut être de

plain-pied avec le monde externe. « La matière, écrit M. Jankélévitch,
est maintenant au niveau du présent : c'est dire qu'elle est devenue,
elle aussi, relativement spirituelle ; tandis que l'esprit, dans la
perception, s'installe dans l'extériorité même, l'extériorité participe à

son tour de l'esprit. » 2 L'immédiat ne sera donc plus seulement la
durée interne, mais aussi l'étendue réelle, donnée dans la perception.

Il nous reste à examiner, à propos de Matière et mémoire, comment
le problème de la connaissance s'y trouve posé. La méthode, mise

en œuvre dans l'Essai pour dégager la perception interne de la
représentation symbolique que nous en avons « par réfraction à travers
l'espace », est ici étendue au problème de la matière, extension qui
ne serait possible que « parce que la théorie de la perception pure
aurait d'abord mis en évidence, dans la perception extérieure aussi,
un fond de réalité immédiate », comme le remarque M. Husson 3 qui
ajoute que « le terme d'intuition s'introduit dans le vocabulaire
bergsonien », pour exprimer d'abord « cette coïncidence de l'esprit avec
la matière que constitue la perception pure » 4. Le terme d'intuition
reparaît à maintes reprises s dans le quatrième chapitre de Matière
et mémoire pour désigner sous son double aspect, externe et interne,
« l'expérience vraie, qui naît du contact immédiat de l'esprit avec
son objet»6 et qu'il s'agirait «d'aller chercher... à sa source, ou
plutôt au-dessus de ce tournant décisif où, s'infléchissant dans le sens
de notre utilité, elle devient proprement l'expérience humaine » ~>.

» M. M., p. 161.
2 Op. cit., p. 165.
3 L'intellectualisme de Bergson, Paris, P.U.F., 1957, p. 5.
4 Ibid., p. 5-6. M. Husson relève déjà dans l'Essai plusieurs emplois du

mot intuition, mais avec le sens d'aperception unique d'une pluralité d'éléments,
appliqué généralement à la représentation du nombre et de l'espace. Ce sens
se retrouve dans Matière et mémoire, appliqué cette fois à l'opération par
laquelle la conscience contracte, sous forme de qualité sensible, une multitude
d'ébranlements élémentaires. Nous en faisons abstraction dans ce travail.

5 P. 201, 202, 203, 219, 221.
6 M. M., p. 202.
7 M. M., p. 203.



I76 CHARLES FAVARGER

Le caractère utilitaire de notre connaissance usuelle, déjà relevé dans
l'Essai, trouve maintenant son explication dans le rôle du corps qui
« a pour fonction essentielle de limiter, en vue de l'action, la vie
de l'esprit » '. Il en résulte que la relativité de la connaissance n'est
ni radicale ni définitive comme le voudraient le criticisme et l'empirisme,

puisqu'il nous suffirait de défaire ce qu'ont fait les habitudes
contractées sous la pression des nécessités de la vie corporelle et
sociale pour retrouver l'intuition originelle et reprendre contact avec
le réel.

La possibilité même de cette expérience vraie, qui n'est autre
que la métaphysique, a été jusqu'ici postulée plutôt que démontrée.
Le problème d'ailleurs, aperçu dans le prolongement des lignes de
faits que la recherche a dégagées, n'a été abordé qu'en passant.
C'est ce problème qui est au centre de l'Introduction à la métaphysique
(1903). La réalité, en nous et hors de nous, est mobilité, c'est-à-dire
durée ; il est possible de la connaître en elle-même, du dedans, à

condition de s'affranchir des points de vue statiques et des concepts
tout faits. Ces thèses ne sont plus nouvelles, mais, reprises sous une
forme condensée dans l'Introduction à la métaphysique, elles servent
à légitimer, contre la critique kantienne et le positivisme alors
régnants, la prétention de la métaphysique à atteindre l'absolu.

Cette restauration de la métaphysique n'ira pas sans un durcissement

des positions bergsoniennes. Bergson va marquer fortement
l'opposition de deux modes de la connaissance : l'analyse qui s'arrête
au relatif, parce que, condamnée à tourner autour de son objet, elle

multiplie les points de vue sur lui et varie à l'infini les symboles par
lesquels elle tente d'en donner une traduction toujours imparfaite,
et l'intuition, acte simple par lequel on se transporte à l'intérieur
de l'objet pour sympathiser et même coïncider avec ce qu'il a d'unique
et d'inexprimable, connaissance absolue dont la représentation
symbolique n'aura jamais fini de monnayer l'inépuisable richesse. Sans
doute les images, par leur caractère concret, et à condition d'être
convergentes, peuvent « diriger la conscience sur le point précis où
il y a une certaine intuition à saisir » 2, mais elles ne peuvent
remplacer l'intuition pour celui qui ne serait pas capable de se la donner
à lui-même. Quant aux concepts, ils ne sont que les symboles
abstraits qui se substituent à l'objet ; ne retenant de celui-ci que les

propriétés qu'il a en commun avec beaucoup d'autres, le ramenant
par là à du déjà connu, ils l'expriment donc en fonction de ce qui
n'est pas lui. C'est l'opération même de l'analyse.

L'Introduction à la métaphysique pousse aussi loin que possible
l'opposition de l'intuition et de l'analyse en montrant l'aptitude de

1 M. M., p. 197. — 2 P. M., p. 210.



DUREE ET INTUITION I77

la première et l'impuissance de la seconde à saisir la durée (cela ne
signifie pas, bien entendu, qu'elles puissent s'ignorer totalement l'une
l'autre ; au contraire, comme nous le verrons plus loin). Il est vain
de vouloir se donner l'intuition de la durée à l'aide de concepts
comme ceux d'unité et de multiplicité ; en revanche, l'intuition
simple du moi s'éprouvant lui-même comme continuité de changement,

comme durée, nous mettra en état de « savoir quelle unité,
quelle multiplicité, quelle réalité supérieure à l'un et au multiple
abstraits est l'unité multiple de la personne » ». Alors que, réduite
par l'analyse à la multiplicité ou à l'unité abstraites, la durée « s'évanouit

en une poussière de moments dont aucun ne dure » 2 ou devient,
sous le nom d'éternité, le « substrat immobile du mouvant », « l'intuition

de notre durée, dit Bergson, nous met en contact avec toute
une continuité de durées que nous devons essayer de suivre soit vers
le bas, soit vers le haut : dans les deux cas... nous nous transcendons
nous-mêmes. Dans le premier, nous marchons à une durée de plus
en plus éparpillée... à la limite serait le pur homogène, la pure
répétition par laquelle nous définirons la matérialité. En marchant dans
l'autre sens, nous allons à une durée qui se tend, se resserre, s'intensifie

de plus en plus : à la limite serait l'éternité. Non plus... une
éternité de mort, mais une éternité de vie... Entre ces deux limites
extrêmes l'intuition se meut, et ce mouvement est la métaphysique
même. » 3 Unité et multiplicité ne sont des concepts antagonistes
que pour une pensée qui va des concepts aux choses, parce qu'elle
prend les concepts pour des parties composantes de la réalité, alors
qu'ils n'en sont que des notations partielles. « Mais de l'objet, saisi

par intuition, on passe sans peine... aux deux concepts contraires ;

et comme, par là, on voit sortir de la réalité la thèse et l'antithèse,
on saisit du même coup comment cette thèse et cette antithèse
s'opposent et comment elles se réconcilient. Il est vrai qu'il faut procéder
pour cela à un renversement du travail habituel de l'intelligence. » 4

On ne peut donc passer de l'analyse qui opère sur l'immobile à

l'intuition qui s'installe dans la mobilité, autrement dit dans la durée.
Quant au passage inverse, il est non seulement possible, mais nécessaire,

parce que l'intuition, une fois obtenue, a besoin de l'instrument
conceptuel pour se formuler et se communiquer. Il est vrai que les

concepts dans lesquels elle cherchera alors à prendre corps ne seront
plus les concepts rigides et tout faits de l'analyse, mais « des
représentations souples, mobiles, presque fluides » s, qui ne sauraient
d'ailleurs l'épuiser. Ce n'est pas tout : ce savoir conceptuel, dont elle
est le dépassement, l'intuition ne peut cependant s'en passer. Elle

1 P. M., p. 223. — 2 P. M., p. 235. — 3 P. M., p. 237-238.
4 p. M., p. 224. — s P. M., p. 213.



I78 CHARLES FAVARGER

implique, au contraire, un effort pour assimiler l'ensemble d'observations

et d'expériences qui constitue la science positive. « Car on
n'obtient pas de la réalité une intuition, c'est-à-dire une sympathie
spirituelle » avec ce qu'elle a de plus intérieur, si l'on n'a pas gagné
sa confiance par une longue camaraderie avec ses manifestations
superficielles. »2

Si, en philosophie, le savoir conceptuel reste l'auxiliaire
indispensable de l'effort d'intuition, inversement l'intuition est à l'origine
de « ce qui s'est fait de plus grand dans les sciences... La mathématique
moderne est précisément un effort pour substituer au tout fait ce
qui se fait, pour suivre la génération des grandeurs, pour saisir le
mouvement, non plus du dehors et dans son résultat étalé, mais du
dedans et dans sa tendance à changer, enfin pour adopter la continuité

mobile du dessin des choses. » 3 Seulement, soucieuse de rigueur
et d'utilité, la science s'empresse toujours de convertir l'invention
qu'elle doit à l'intuition en symboles précis et aisément maniables.
C'est cette connaissance symbolique, à laquelle on a trop souvent
voulu réduire la science, qui est relative, tandis que la connaissance
intuitive atteint l'absolu, quand la science ne l'étouffé pas sous son
appareil logique. « La science et la métaphysique se rejoignent donc
dans l'intuition. Une philosophie véritablement intuitive réaliserait
l'union tant désirée de la métaphysique et de la science... Elle mettrait

plus de science dans la métaphysique et plus de métaphysique
dans la science. »4

On voit par ce texte que Bergson, en 1903, croyait encore à la
possibilité d'une sorte de symbiose de la métaphysique et de la
science. De même, devant les difficultés rencontrées par l'analyse
dans son vain effort pour saisir une réalité mobile et changeante à

partir de concepts aux contours arrêtés, c'était encore à l'intelligence
qu'il demandait « de suivre la marche inverse » s. Dans la discussion
qui suivit sa communication de 1901 à la Société française de
philosophie sur Le parallélisme psycho-physique, Bergson opposait, comme
la lettre à l'esprit, un intellectualisme faux, « qui immobilise les idées
vivantes en concepts solidifiés » à un intellectualisme vrai, « qui vit
ses idées » 6. Mais dans la rédaction définitive qu'il a donnée, trente
ans plus tard, dans La pensée et le mouvant, de l'Introduction à la
métaphysique, Bergson a remplacé le terme d'intelligence par ceux

1 « Intellectuelle », disait le texte de 1903. Voir plus loin.
2 P. M., p. 254.
3 P. M., p. 241-242.
4 P. M., p. 244.
5 P. M., p. 241.
6 Bergson : Ecrits et paroles. Textes rassemblés par R.-M. Mossé-Bastide,

Paris, PU.F., 1957, I» P r^0-



DUREE ET INTUITION I79

de pensée et d'esprit, l'adjectif intellectuel par celui de spirituel, et
dans une note » il dit avoir été « amené, par un souci croissant de
précision, à distinguer plus nettement l'intelligence de l'intuition,
comme aussi la science de la métaphysique ». Ayant donné jusqu'alors
au mot intelligence un sens large, il va le prendre désormais dans
le sens restreint d'activité conceptuelle et discursive de notre esprit
pour l'opposer à celui d'intuition. L'Introduction à la métaphysique
de 1903 ne séparait pas encore l'intuition de l'intelligence, mais elle

y tendait par la distinction tranchée qu'elle établissait entre l'intuition

et l'analyse, celle-ci étant même définie en un passage comme
la négation de celle-là 2. M. Husson, à qui nous empruntons l'essentiel
de ces remarques, montre que Bergson devait être amené à opposer
intuition et intelligence par sa réaction contre le criticisme kantien
et l'empirisme, par l'intellectualisme étroit de ses adversaires comme
par la hâte quelque peu excessive que mettaient ses disciples, Le Roy
en particulier, à tirer de sa doctrine la condamnation des positions
traditionnelles. Cette opposition « apparaît à celui qui serre la pensée,
écrit M. Husson, beaucoup plus que comme son expression directe,
comme l'effet de sa réflexion sur les doctrines antérieures auxquelles
elle s'attaque... Loin donc de lui être essentielle, elle ne s'imposerait
que dans la mesure où le philosophe formule ses conclusions en fonction

d'un énoncé du problème de la connaissance, devenu classique
chez les modernes, que son inspiration, suivie jusqu'au terme de ses

exigences, conduirait plutôt à remettre en cause. » 3

Dans l'Evolution créatrice (1907), l'antithèse de l'intuition et de

l'intelligence semble de prime abord d'autant plus fortement marquée
qu'elle est fondée sur celle du vivant et du non-vivant, nouvel avatar
du dualisme bergsonien. « L'intelligence est caractérisée par une
incompréhension naturelle de la vie » 4, tandis que l'intuition de la
durée, appliquée non plus seulement à la vie consciente, mais à la
vie en général, y retrouve les mêmes caractères de continuité indivisée
et de création.

Cette parenté du psychique et du vital permet à Bergson d'adopter
ici la même démarche dialectique que dans l'Essai. De même que,
dans l'analyse de l'acte libre, il réfutait les indéterministes en
montrant qu'ils partaient, avec les déterministes, d'une illusion commune,
celle de l'acte accompli, de même il repousse les prétentions du
finalisme, qui se croit seul capable d'expliquer l'évolution, alors qu'il
est victime de la même illusion que le mécanisme : l'illusion de l'évolué.
Tout comme la liberté, la vie ne peut être envisagée que sub specie
durationis. Et si la matière dure, elle aussi, ce ne peut être que d'une

P. M., p. 244 ; cf. notes, p. 201 et p. 246.
P. M., p. 219. —¦ 3 Op. cit., p. 46. — 4 E. C, p. 179.



l80 CHARLES FAVARGER

durée de contrebande, empruntée à la vie et qui tend à se relâcher
de plus en plus. C'est qu'en effet il faut distinguer dans l'univers
« deux mouvements opposés, l'un de « descente », l'autre de « montée ».

Le premier ne fait que dérouler un rouleau tout préparé. Il pourrait,
en principe, s'accomplir d'une manière presque instantanée, comme
il arrive à un ressort qui se détend. Mais le second, qui correspond
à un travail intérieur de maturation ou de création, dure essentiellement,

et impose son rythme au premier, qui en est inséparable. » 1

Si l'on prolonge par la pensée le mouvement de descente jusqu'à
son terme, on aboutit à l'espace. Rappelons que, dès Matière et

mémoire, Bergson dénie à l'espace toute réalité concrète. « Un milieu
de ce genre, dit-il, n'est jamais perçu ; il n'est que conçu. »2 La
matière ne se confond donc pas avec lui. Mais la science traite la
matière comme si elle était le domaine des systèmes isolables où
l'on peut négliger le fil ténu des influences réciproques qui relient
ces systèmes entre eux et les font participer de proche en proche
à la durée immanente au tout de l'univers. La perception, en projetant

dans la diversité sensible, sous forme de corps distincts, les

lignes de notre action virtuelle, procède à la façon tout empirique
d'une science rudimentaire, selon un mode de divisibilité spatiale
dont elle trouve déjà l'esquisse dans la matière même. Et l'opération
par laquelle, sur une échelle plus vaste, la science isole dans l'univers
des systèmes clos, découle des mêmes besoins pratiques que la
perception et ne fait que suivre plus avant les voies frayées par celle-ci
dans l'enchevêtrement du réel. Il en résulte que l'intellectualité va
dans le même sens que la matérialité, mais plus loin qu'elle encore,
puisqu'elle s'efforce de faire coïncider l'étendue concrète avec un
cadre spatial sous-jacent. Si l'esprit se porte si naturellement au
terme du mouvement de la matérialité, c'est que la matière elle-
même l'y engage en lui suggérant à travers l'extension la représentation

d'un espace homogène et indéfiniment divisible. Mais, d'autre
part, cette représentation de l'espace gît au fond de l'esprit et chaque
fois que le moi s'abandonne pour s'absorber dans l'instantané, elle
réapparaît, en arrière-plan de cet état de détente et d'éparpillement.
« Nous nous expliquerions ainsi, dit Bergson, que la matière accentuât
encore sa matérialité sous le regard de l'esprit. Elle a commencé

par aider celui-ci à redescendre sa pente à elle, elle lui a donné
l'impulsion. Mais l'esprit continue, une fois lancé... Ainsi l'espace de
notre géométrie et la spatialité des choses s'engendrent mutuellement...

»3

1 E. c, p. i2.
2 E. C, p. 170 ; cf. I. M. dans P. M., p. 231.
3 E. C, p. 220-221.



DURÉE ET INTUITION l8l

En conséquence, bien que la matière soit suffisamment « lestée
de géométrie » 1 pour que la science puisse prétendre nous en donner
une connaissance non relative, quoique approximative, il n'en reste

pas moins qu'un élément irréductible de succession la distingue de

l'espace. « La matière s'étend dans l'espace sans y être absolument
étendue » 2, par le fait même de la durée dont elle est encore animée,
de cette durée ni « allongeable, ni rétrécissable à volonté » 3 qu'il
faut au morceau de sucre pour fondre dans un verre d'eau et qui
est un absolu pour ma conscience comme pour le tout de l'univers.

Et c'est grâce à la durée que les deux mouvements de la matière
et de la vie, pour être de sens contraires, n'en sont pas moins
solidaires. Solidaires, parce que le premier ne doit qu'au second de se

produire à une vitesse déterminée, et non pas infime. De sens
contraires, parce que « le physique est simplement du psychique inverti »4,

c'est-à-dire qu'il suffit, pour passer du vital au géométrique, d'une
inversion, voire d'une interruption du mouvement de la vie. En quoi
consiste cette inversion, où l'interruption de la cause équivaut à

un renversement de l'effet s Bergson répond par le principe de

Carnot, selon lequel les énergies physiques tendent à se dégrader en
chaleur et la chaleur à se répartir également entre les corps. La
dégradation est d'ordre qualitatif et ne contredit pas la loi
quantitative de la conservation de l'énergie ; elle signifie simplement que,
la quantité d'énergie restant rigoureusement la même, la diversité
du monde sensible, diversité grâce à laquelle il est pour nous
précisément le monde sensible, tend à s'égaliser par transition graduelle
de l'hétérogénéité à l'homogénéité. C'était la thèse de Lalande dans
La dissolution opposée à l'évolution (1899). Mais la vie n'est pas pour
Bergson, comme pour Lalande, un phénomène secondaire et en
somme négatif dans la marche générale à la dissolution. Au contraire,
selon lui, le principe de Carnot « nous suggère l'idée d'une chose qui
se défait », tandis que la vie est le processus de sens contraire par
lequel cette même chose « se fait » 6. La vie est accumulation d'énergie,

la matière est déperdition d'énergie et il faut bien qu'il y ait
eu d'abord accumulation pour qu'il puisse y avoir déperdition. Même
si celle-ci l'emporte peu à peu, elle ne sera jamais que le déficit d'une
activité créatrice. Effectivement l'élan vital, entravé et ralenti,
souvent vaincu par le mouvement descendant de la matière, a subi
bien des échecs. « Sur un seul point il passe librement, entraînant
avec lui l'obstacle, qui alourdira sa marche, mais ne l'arrêtera pas.
En ce point est l'humanité. » 7

« E. C, P 239- — 2 E. C, p. 222. -- 3 E. C., p. 10.
4 E. C, P- 220. — S E. C, p- 258. -- (• E. C, p. 266.
7 E. C, P- 292.



l82 CHARLES FAVARGER

Le dualisme du vivant et du non-vivant marque une nouvelle
étape de la philosophie bergsonienne. Dans Matière et mémoire la
notion de rythme signifie la fixation, dans un instant de notre durée,
de la permanence apparente qui, sous le nom de qualité sensible,
recouvre des multitudes de vibrations élémentaires. Le dualisme
tension-extension avait donc un caractère statique. Celui de l'Evolution

créatrice est constitué par les deux mouvements inverses de la
vie et de la matérialité. Il serait, lui, essentiellement dynamique.
Mais ces deux formes de dualisme ne s'excluent point. La première
sert à expliquer la perception, qui prend sur le devenir des choses
des vues stables. Seulement il ne faut pas être dupe de cette illusion
de stabilité que Bergson a si souvent dénoncée et qui vient de ce

que le sujet et l'objet sont l'un vis-à-vis de l'autre dans une situation
analogue à celle de deux trains, allant dans le même sens, à la même
vitesse. « C'est un certain réglage de la mobilité sur la mobilité qui
produit l'effet de l'immobilité. » » Si, dépassant la relation particulière

de l'objet au sujet, notre vision s'élargit pour embrasser le
devenir universel, il nous faudra envisager l'élan vital qui traverse
les individus et les espèces et la tendance qui définit la matérialité
comme deux directions, divergeant l'une vers le haut, l'autre vers
le bas, d'un même mouvement qui « emporte les êtres et les choses » 2.

Dans le drame cosmique où s'affrontent la vie et la matière, la
matière est toujours pour la vie un obstacle à surmonter ou à tourner ;

devant la résistance de la matière, la vie succombe, sur certaines
lignes d'évolution, à une torpeur envahissante, à une ankylose
annonciatrice de mort. Nous avons vu cependant que la matérialité, bien
qu'étant relâchement, inversion de la tendance vitale, conserve, sous
forme de durée, quelque chose de l'élan originel. Ajoutons que cette
solidarité n'est pas à sens unique. En effet, la nécessité où la matière
met la vie de préciser ses tendances en les diversifiant peut être
considérée comme un service qu'elle lui rend. La vie est ainsi contrainte
à un perpétuel effort d'invention et de création. Vie et matière
seraient, en ce sens, complémentaires.

Complémentaires aussi, et à plus forte raison, les tendances entre
lesquelles l'élan vital a vu se diviser le principe spirituel dont il
est porteur. Certes, on connaît la célèbre formule bergsonienne où
se trouvent résumés les caractères antithétiques de l'intelligence et
de l'instinct : « U y a des choses que l'intelligence seule est capable
de chercher, mais que, par elle-même, elle ne trouvera jamais. Ces

choses, l'instinct seul les trouverait ; mais il ne les cherchera jamais. » 3

1 La perception du changement (1911), dans P. M.,
2 Ibid., p. 199.
3 E. C, p. 164.



DURÉE ET INTUITION 183

Le développement divergent de l'intelligence et de l'instinct manifeste,

sur le plan de la connaissance, la différenciation des tendances
de la vie selon deux directions principales. La première aboutit, chez
les insectes, à la construction d'instruments organisés. On ne saurait
dire ici où finit le travail organisateur de la matière vivante et où
commence l'instinct, celui-ci continuant et achevant celui-là.
L'activité instinctive est définie par une si rigoureuse adéquation de
l'instrument à la fonction, de l'acte à la représentation que l'instinct
ne peut s'épanouir en connaissance. Cependant « c'est sur la forme
même de la vie... qu'est moulé l'instinct... Si la conscience qui
sommeille en lui se réveillait, s'il s'intériorisait en connaissance au lieu
de s'extérioriser en action... il nous livrerait les secrets les plus intimes
de la vie. » » Sur l'autre grande voie de l'évolution, celle qui par
les Vertébrés aboutit à l'homme, l'intelligence, après s'être
longtemps cherchée, prend enfin chez ce dernier possession d'elle-même
dans et par la fabrication d'instruments inorganisés. L'imperfection
de l'instrument fabriqué a pour effet de laisser toujours subsister
un écart entre la représentation et l'action. C'est de cet écart, de
ce déficit, accidentel dans l'activité instinctive, normal dans l'activité
intelligente, que naît la conscience, de sorte que « la connaissance
est plutôt jouée et inconsciente dans le cas de l'instinct, plutôt pensée
et consciente dans le cas de l'intelligence »2. En outre, étant fait
d'une matière inorganisée, l'instrument fabriqué peut prendre une
forme quelconque et servir à n'importe quel usage, ouvrant ainsi
à l'activité intelligente, par la création de besoins nouveaux, « un
champ indéfini où il la pousse de plus en plus loin et la fait de plus
en plus libre » 3. Une fois l'intelligence comprise comme une fonction
vitale, qui consiste à fabriquer des outils, son affinité avec la matière
et son inaptitude à comprendre la vie se trouvent expliquées du
même coup.

Cependant, la dissociation qui s'opère à partir de l'activité
psychique originelle n'est pas complète et « il n'y a pas d'intelligence
où l'on ne découvre des traces d'instinct, pas d'instinct surtout qui
ne soit entouré d'une frange d'intelligence » 4. L'intuition trouverait
ainsi son fondement dans la vie, puisqu'elle consiste à en dilater les

puissances complémentaires, en les intensifiant l'une par l'autre. Si
« l'instinct est sympathie » s, l'intuition serait cette sympathie devenue
consciente et, par là, capable d'« étendre son objet » s et aussi de
« réfléchir sur elle-même » s. Mais la conscience et la réflexion sont
l'apanage de l'intelligence, de sorte que l'intuition virtuelle qui
sommeille dans l'instinct ne se réveillera qu'à l'appel de l'intelligence.

1 E. C, p. 179. — 2 E. C, p. 158. — iE. C, p. 153.
4 E. C, p. 147. — SE. C, p. 191.



184 CHARLES FAVARGER

Certes, ce n'est pas sans lui faire violence que l'intelligence applique
à la vie des cadres et des méthodes valables pour la connaissance
de la matière ; mais, si maladroite qu'elle soit dans le domaine de
la vie, elle a au moins, contrairement à l'instinct qui y est pourtant
chez lui, le mérite d'en avoir entrepris l'exploration. Et seule encore
elle est capable, par un effort de réflexion, d'apercevoir l'inadéquation
de ses méthodes habituelles et, au terme d'une longue recherche,
de demander à l'intuition le coup de sonde qui la fera pénétrer dans
l'intimité de la vie. Pour obtenir ce coup de sonde, la réflexion
philosophique peut s'autoriser de l'exemple de l'art, qui vise lui aussi à
se replacer dans son objet par un effort de sympathie. Mais, comme
l'art « n'atteint que l'individuel » », elle devra, tout en s'orientant
dans le même sens que lui, « prendre pour objet la vie en général » ».

Si proche de l'instinct que l'intuition puisse donc paraître au
premier abord, en raison surtout de cette compréhension de la vie
qu'ils ont en commun, elle s'en distingue cependant par le caractère
conscient de ses démarches et par l'effort de réflexion que suppose
chacune de ses découvertes. Ainsi, à condition d'accepter une notion
de l'intelligence assez large pour englober toute pensée réfléchie, on
pourrait, avec M. Husson, « dire que l'intuition est une forme de

l'intelligence » 2 et même « qu'elle en est la forme primordiale, puisque
notre faculté conceptuelle et discursive n'en est qu'une détente » 2.

« En prenant le mot intelligence dans le sens très large que Kant
lui donne, je pourrais appeler intellectuelle l'intuition dont je parle,
écrivait en 1929 Bergson à M. Jacques Chevalier. Mais je préférerais
la dire supra-intellectuelle, parce que j'ai cru devoir restreindre le
sens du mot intelligence, et que je réserve ce nom à l'ensemble des
facultés discursives de l'esprit... »3 C'est lorsque son coup d'œil sur
l'histoire des systèmes dans le chapitre IV de L'évolution créatrice
l'amène une nouvelle fois à examiner le kantisme, que Bergson en
vient à dégager nettement le caractère supra-intellectuel de l'intuition.

La distinction kantienne entre la matière et la forme de la
connaissance « frayait la voie à une philosophie nouvelle, qui se fût
installée dans la matière extra-intellectuelle de la connaissance par
un effort supérieur d'intuition » 4. Mais Kant ne s'engagea pas dans
cette voie, parce que, imbu de la croyance à l'unité de la science,
il ne vit pas que la science devient « de moins en moins objective,
de plus en plus symbolique, à mesure qu'elle va du physique au
psychique, en passant par le vital » s. H ne voulut donc admettre
d'autre intuition que sensible ; or le caractère symbolique et, par
conséquent, relatif de celle-ci, appliquée aux choses de la vie et de

1 E. C, p. 192. — 2 Op. cit., p. 124.
3 J. Chevalier: Bergson, Paris, Pion, 1934, P- 3°4 (appendice).
4 E. C, p. 387. — SE. C, p. 388.



DURÉE ET INTUITION 185

l'esprit, devait nécessairement rejaillir sur toute connaissance.
Pourtant, puisque nous en avons une représentation symbolique, il
faut bien qu'il y ait « une intuition du psychique, et plus généralement

du vital, que l'intelligence transposerait et traduirait sans doute,
mais qui n'en dépasserait pas moins l'intelligence » », intuition supra-
ou ultra-intellectuelle, en continuité avec l'intuition sensible, quoique
de sens contraire. A la lumière de ce passage de L'évolution créatrice,
la distinction de l'intuition et de l'intelligence apparaît comme
insuffisante. « Ce n'est plus deux, mais quatre termes, conclut
M. Husson, qu'une analyse plus serrée devrait distinguer dans la
connaissance explicite : l'intuition sensible, dont le fond, constitué
par la perception pure de Matière et mémoire, est une coïncidence
de l'esprit avec la matière... l'intelligence proprement dite, qui, en
découvrant l'ordre inhérent à ce premier donné, nous permet d'approfondir

la nature du monde inerte ; l'intuition ultra-intellectuelle, par
laquelle nous atteignons, avec la durée, l'étoffe même des réalités
vitales et spirituelles ; enfin une faculté supérieure de compréhension,
qui serait à cette intuition ultra-intellectuelle ce que l'intelligence
est à l'intuition sensible, et qui nous livrerait seule le fond des choses.
Cette vue en profondeur ferait évanouir l'anti-intellectualisme si
souvent prêté à la doctrine de l'intuition, comme une apparence née
de la confusion des plans. » 2

L'interprétation de M. Husson a le mérite de mieux rendre
compte non seulement des aspects complexes de la théorie bergsonienne

de la connaissance, mais aussi de ses rapports avec la
métaphysique qui lui sert de support. Les quatre termes qu'elle distingue,
pris deux à deux, permettent de définir deux directions de l'esprit
ou de la conscience. Selon la première, la conscience est orientée vers
le dehors et, se déterminant en intelligence, se concentre sur l'élaboration

des données de l'intuition sensible. Sur le chemin inverse,
celui qui le ramène à lui-même, l'esprit retrouve dans l'intuition de
la durée le secret d'une coïncidence vécue avec le pouvoir de création
de soi par soi par lequel se prolonge en lui l'élan vital. L'intuition
étant « vague et surtout discontinue » 3, le rôle de l'intelligence est
de la soutenir et de la développer, de la contrôler aussi ; mais pour
cela il lui faut « renverser sa direction naturelle » et « se tordre sur
elle-même » 4. Ainsi la vie mentale se trouve participer « du double
mouvement par lequel la durée se concentre en réalité spirituelle ou
se dilue en réalité matérielle » s, selon l'heureuse formule de M. Husson.

D'ailleurs, contrainte par les nécessités de l'analyse à s'exprimer
le plus souvent sous une forme dualiste, la pensée bergsonienne ne

1 E. C, p. 389. — 2 Op. cit., p. 131. — 3 E. C, p. 290.
4 E. C., p. 175. — s Op. cit., p. 132.

13



l86 CHARLES FAVARGER

laisse pas d'affirmer l'unité profonde de l'univers, d'une part, et de
l'esprit, d'autre part. Puisque tout dans l'univers est suspendu au
développement de la poussée vitale, c'est de celle-ci, en définitive,
que l'univers tient et son unité et sa réalité. Certes, cette primauté
du vital est précaire, car, partout où la tension se relâche ou
s'interrompt, la matérialité gagne du terrain, étant ce relâchement, cette
interruption même. Néanmoins la matière n'a de réalité concrète

pour nous, sujets percevants et agissants, qu'autant qu'elle participe
encore de la vie, lui empruntant quelque chose de sa durée. « Le
bergsonisme, dit avec profondeur M. Jankélévitch, nous apparaît
comme un monisme de la substance, un dualisme de la tendance. Il
n'y a de réalité absolue que la vie, et l'espace n'existe que par la
vitalité de contrebande qu'il a réussi à dérober... L'espace n'est rien,
mais la tendance antivitale qui aboutit à ce rien est vraiment quelque
chose. » » En ce qui concerne l'unité de la vie mentale, la principale
difficulté de Matière et mémoire était que l'esprit était réduit à osciller
perpétuellement entre deux positions extrêmes. D'une part, tout le
passé inagissant était relégué dans l'inconscient ou, s'il apparaissait
à la conscience, ce ne pouvait être que dans des états de rêve ; d'autre
part, la conscience, normalement tendue vers l'action, se concentrait
dans le présent et s'y trouvait de plain-pied avec la matière. Ces

deux pôles de la vie psychique, nous les retrouvons avec l'instinct
— qui serait connaissance de la vie, Esprit, « si la conscience qui
sommeille en lui se réveillait »2 — et l'intelligence qui ne se sent
chez elle que dans la matière. Mais instinct et intelligence ne sont
pas imperméables l'un à l'autre, puisque l'intuition consiste précisément

à mettre en œuvre dans chacune de ces facultés les virtualités
qu'elle a gardées de sa communauté d'origine avec l'autre. L'opposition

du rêve, refuge de l'esprit, et de l'action, domaine de l'intelligence,

se résoudrait finalement dans la coexistence, attestée en nous
par l'intuition 3, des tendances interdépendantes de la vie. Ainsi nos
durées individuelles, où la coupure entre le passé et le présent n'était
que relative à notre mode de perception, sont comme des filets du
courant irrésistible qui entraîne, avec nous, l'ensemble des êtres
organisés.

Nous essayerons d'indiquer brièvement, pour conclure, comment
les quelques lignes maîtresses de la pensée bergsonienne que nous
nous sommes efforcé de dégager se prolongent ou s'infléchissent dans
Les deux sources de la morale et de la religion (1932). Partis d'un
dualisme radical Espace-Temps, nous avons vu le premier de ses

1 Op. cit., p. 244. —¦ 2 E. C, p. 179.
3 « L'intuition est l'esprit même et, en un certain sens, la vie même »

(E. C, p. 290).



DURÉE ET INTUITION 187

termes perdre peu à peu tout caractère positif au profit du second,

pour finir par n'être plus que son inversion ou sa négation. Cependant,

si la durée concentre en elle désormais toute la réalité de l'univers,

le dualisme n'est pas aboli pour autant ; au contraire on le
retrouve, plus inexpugnable que jamais, installé au cœur même du
temps sous la forme de deux tendances inverses. Cela est si vrai
qu'il sert de fondement dans Les deux sources à tout un jeu d'oppositions

nouvelles (de la société et de la morale closes à la société et
à la morale ouvertes, de la religion statique à la religion dynamique).

Entre le clos et l'ouvert, L'évolution créatrice relevait déjà une
différence non pas de degré, mais de nature. En devenant un thème
essentiel des Deux sources, cette opposition du clos à l'ouvert apparaît

comme recouvrant exactement celle de l'instinct à l'intuition,
que L'évolution créatrice n'affirmait nulle part explicitement, mais
qu'elle laissait pressentir à l'arrière-plan de celle qui y était mise
en lumière, avec les nuances et les réserves que l'on sait, entre
l'intuition et l'intelligence. Dans cette nouvelle perspective, une fonction
intermédiaire, note M. Husson », est assignée à l'intelligence, plus
proche désormais de l'intuition que de l'instinct, parce qu'étant
réflexion et invention, elle porte en elle un ferment de liberté. Sans
doute agit-elle d'abord, sous la pression de l'instinct, dans le sens
de la cohésion sociale, en élevant l'ensemble des habitudes imposées
par la vie en commun au rang d'obligation morale. Mais c'est elle
aussi et surtout qui, mise en branle par l'intuition, incorpore, sous
forme d'idées, la morale ouverte à la morale sociale pour la
transfigurer. Elle joue le même rôle entre l'intuition mystique et la
religion statique, renouvelant celle-ci par une dogmatique et une
métaphysique qui tentent d'exprimer l'émotion créatrice où s'alimente
celle-là.

Notons qu'ici encore le dualisme traduit un effort pour transcender
l'un de ses termes par l'autre, c'est-à-dire qu'il met l'accent sur ce

qui dans l'élan vital, dépouillé des nécessités biologiques productrices
de formes closes, est dynamisme spirituel, tendant à rouvrir ce qui
est fermé. Il y a ainsi transition de la durée, en tant que poussée
créatrice où le vital et le spirituel sont intimement mêlés 2, à une
durée qui serait le mouvement ascensionnel par lequel l'homme,
surmontant les contraintes physiques et sociales, substituant la
morale-aspiration à la morale-obligation, parviendrait à une liberté
assez haute pour céder à la loi de l'amour divin.

Neuchâtel. Charles Favarger.

1 Op. cit., p. 201 sq.
2 « En principe, la conscience est coextensive à la vie » (La conscience et la

vìe (1911) dans E. S., p. 8).


	Durée et intuition

